الماشية والماستهاء اللهات) الآقاحسين الخوانساري (1.44 4) تحقيق حامد ناجي اصفهاني مخفره رزكداشت آقاصين خوانساري



96 4.594 الحاشية على الشفاء (الالهيّات) تأليف الآقا حسين الخوانساري تحقيق حامد ناجى اصفهاني

shiabooks.net سلاله mktba.net

کتاماه فصصی مرکز مطالعات و تحدیات ادیان و مفاهب شعاده نیسند ( ۲۰ ۱ میلاد) تاریخ نیست ( ۲۰ ۱ ۱۳۸ میلاد)

تقديم به:

من میسازد.

همسر گرامی وباوفایم که با مرارتهای وجودی

شناسنامه
الحاشیة علی الشفاء (اللهیات)
مؤلف: آقاحسین خوانساری
مصحّح: حامد ناجی اصفیانی
ناشر: دبیرخانه کنگره آقاحسین خوانساری
تیرال: ۱۰۰۰ نسخه
تاریخ انتشار: بهار ۱۳۷۸
نوبت چاپ: اول
قطع و صفحه: وزیری /۸۱۶
چاپ: سلمان فارسی قم

# ک کتابهای زیر به مناسبت کنگره بزرگداشت آفاحسین خوانساری با سرمایه وزارت ارشاد اسلامی چاپ شده است: ﴿ حِ

١ ـ حاشيه الهيات شفااز آقاحسين خوانساريبه كوشش حامد ناجي اصفهاني. ١٦ ٨صفحه أُسَورُ

۲ ـ الرسائل (ده رساله عربی) از آقاحسین خوانساری به کوشش رضا استادی. ۳۹۸. ۳ ـ حاشه طبیعات شفا از آقاجمال خوانساری به کوشش رضا استادی ۳۹۸ ص.

۴ ـ حاشيه بر حاشيه خفري از آقاجمال خوانساري به كوشش رضا استادي ٣٧٢ ص.

۵ ـ ترجمه مفتاح الفلاح از آقاجمال خوانساري به كوشش رضا استادي ۳۸۸ ص.

٢ ـ مزار آقاً جمال و رساله اربعة اتام میر داماد به کوشش رضا استادی ۹۲ اص.

٧ ـ مناظرات (ترجمه الفصول المختاره) از آقاجمال خوانساری به کوشش صادق
 حسرزاده ۷۱۲ ص.

. . رسائل (شانز ده رساله فارسي) از آقاجمال خوانساري به كوشش على اكبر زماني نژاد ۴۴ مص.

۹ ـ مائده سماویه و سه رساله دیگراز آقار ضی خوانساری به کوشش علی اکبر زمانی نژاد ۲۴ ۴ص.

۱۰ ـ دانشمندان خوانسار به کوشش سیدمحمدعلی حسینی وسیدرسول علوی و علی اکر زمانی زواد ۱۴۰ ص.

۱۱ ـ جغرافیای خوانسار تألیف آقای حمیدرضا میرمحمدی ۳۹۸ ص.

۱۲ فرزانگان خوانسار تألیف آقای کشوری با همکاری دیگران ۲۰۸س.

·) \* \* \*

قيمت دور د دوازده جلدي (۵۷۰۰ صفحه ده جلدزر كوب و دو جلدگلاسه) ۱۴۳۰ تومان.

\* \* \*

۱۳ و ۱۴ ـ حاشیه شرح اشارات آقاحسین خوانساری نیز به کوشش حضرت آقای عابدی در دو
 جلد در دست چاپ است.

#### لهرست

| ۵                      |                                              |
|------------------------|----------------------------------------------|
|                        | گذری بر زندگانی محقّق خوانساری               |
| λ                      | حاشیهٔ خوانساری و شارحان شفاء                |
| ۸                      | ١ ـ غياث الدين منصور دشتكي (٩٤٨هـق):         |
| ٩                      | ۲میرداماد (۱۰۴۱ ه.ق)                         |
| ١٠                     | ٣ـملاصدرا (١٠٥٠ ه.ق)                         |
| 18                     | و یژگیهای شرح محقّق خوانساری                 |
| دوّم محقّق خوانساري ۲۱ | گذری بر شرح محقّق سبزواری (۱۰۱۰–۱۰۹) و شرح ا |
| YF                     | حاشیهٔ دوّم خوانساری بر شفاء                 |
| ٠                      | مقایسهٔ هاشیهٔ ملّا اولیاء و خوانساری        |
| ۳۰                     | شيوه تصحيح                                   |
|                        | متن كتاب                                     |
| ٧٧٣                    | فهارس                                        |
| ٧٧٥                    | فهرست تفصیلی                                 |
| <b>YY</b> A            | فهرست آيات و احاديث                          |
|                        | فهرست کتب و رسائل                            |
|                        | فهرست اعلام و فرق                            |
|                        | مصادر تحقیق                                  |

# بسم الله الرحمن الرحيم و الاستيفاق من الحكيم و العليم

الحمدلله الذى تجلّى عن غيب ذاته بتجليه الأكمل باسمه الجامع على الحقيقة المحتدية، واشرقت بسبحات جماله على البطون الولوية، حتّى يظهر كماله العميم ولطفه الجسيم؛ ثمّ الصلاة والسلام على مظهر تبجليه الأزلى بنظهوره الأبدى ومتمّ رحمته الرحمانية والرحيمية ومظهر القوسين ومظهرهما، روحى وارواح العالمين لتراب مقدمه الغداء. آل

از تعوّلهای منهم جریان اندیشه در طول تنفکر اسلامی، نگارش کتاب عظیمالشان، «الشفاء»، به خامهٔ حجّةالحق ابوعلی سینا است، وی با بهره از هسوش و استعداد کمنظیر خود، بنه تأمّل در اندیشه های کنهن مشّائی و نوفیثاغورسی و رواقی پرداخت، وبا پالودن آنها بنایی نو از حکمت مشاء پیریزی نمود، و در بسیاری از موارد با برخورد به کژیهای آن ا با طرحی نو به مندان دوهش رفت.

جاودان ترین اثر وی که تاکنون حوزههای اسلامی و مسیحی را درنور دیده است

۱. چه کژیهای محتوایی و چه ترجمهای.

شش حاشبة الهيات الشَّفاء

کتاب «شفاء» می باشد، که پس از وی توسّط بهمنیار و ابوالعباس لوکری در کتاب «نحصیل» و «بیان الحق بضمان الصدق» بازسازی مجدّد شد، ولی هیچگاه این دو به پایه اصل کتاب نرسیدند.

بخش عمدهای از جستارهای ژرف فلسفهٔ اسلامی پس از سده یازدهم همری، در بررسی این کتاب به ویژه فن سیزدهم آن یعنی الهسیات است، گزارشهای موجود بر این کتاب در طی این دوران بالغ بر بیش از بیست حاشیهٔ منظم، دو شرح، سه ترجمه و یک تلخیص می باشد. ۱

از شرحهای اساسی و مورد نظر اهل فن در این میدان می توان از حاشیة محقق خوانساری نام برد. قبل از ورود به معرّفی این حاشیه، گذری کو تاه بر ترجمه احوال وی خواهیم داشت.

## كذرىبر زندكاني محقّق خوانساري

علّامه محقّق، استاد الکلّ، آقاحسین خوانساری (۱۰۱-۱۰۹۸ ه.ق) از نام محقق، استاد الکلّ، آقاحسین خوانساری (۱۰۱-۱۰۹۸ ه.ق) از نام آوران علوم عقلی و نقلی در سدهٔ یازدهم هجری است، وی معقول را نزد حکیم میرفندرسکی (۱۷۰-۱۰۵) و عمدهٔ منقول را از علّامه محمّدتقی مجلسی (۱۰۲-۱۰۷۰) فراگرفت، و به واسطهٔ کثرت اساتید به «تلمیذ البشر» اشتهار یافت. جودت ذهنی و شدت ذکاه و خوشرویی وی زبان زدخاص و عام بود. او مدتها به تدریس علوم نقلی و عقلی اشتغال داشت، از شاگردان معروف وی مسی توان از فرزندش آقاجمال الدین خوانساری، میرمحمّد صالح خاتون آبادی، محمّد خاتون آبادی، محمّد خاتون آبادی، محمّد شیروانی، شیخ جعفر قاضی، سیّد نعمت اللّه جزائری، محمّد تنکابنی، مولی علیرضا شیرازی مشهور به تجلّی و... نام برد. ۳

<sup>(.</sup> نگارنده تمامی این آثار را در مقدّمهٔ خود بر تصحیح مجدّد الهبات شفاه (زیرچاپ) آورده است.

۲. ر.ک: ریاض العلماء ج ۵۷/۲.

٣. جهت تفصيل زندگي آو نيز بنگريد: امل الامل ج ١٠١/٢، سلافة العصر ٢٩٩، اعلام الشيعه ج ١٤٤/٥،

مقلته هفت

وی در عمر بابرکت خود آثار متعدّدی به رشتهٔ تحریر درآورد، مشهورترین اثر وی در علوم نقلی، مشارق الشموس در شرح دروس شهید است، پارهای از آثار بر جای مانده از وی در علوم نقلی عبارتند از:

- ۱-۲. دو حاشیه بر الهبات شفاء، حاشیه دوّم وی نقد محقّق سبزواری است.
- ۳. تعلیقه بر اشارات که دربردارندهٔ گزارشهای وی بسر اشارات، محاکمات و حواشی محاکمات است.
- ۴. حاشیه بر حاشیه دوانی بر تجرید، گویا این حاشیه هم بر حاشیه قدیم است
   و هم جدید.
  - ٥. شبهة طفره.
  - ۶ شبههٔ استلزام، وی دارای چند گزارش بر این شبهه است و....

روضات الجنات ج ۱۳۹/۲ ریحانة الادب ج ۲۲۹/۶ و دانشمندان خوانسار از انتشارات کنگره محقق خوانساری.

از طرف کدامین کف پا میآیی ای گود سه چشم آنسنا میآیی ک

وی نیزگاه شعر می سروده، ریاعی زیر از اوست:
 ای بساد صببا طسرب فرا می آیی مم
 از کوی که برخیاستهای راست بگو

## حاشیه خوانساری <sup>۱</sup> و شارحان شفاء

محقّق خوانساری در بین گزارش نویسان بر شفاء به آراء سه تن از آنان توجّه نموده است:

## 1\_غياث الدين منصور دشتكي ( ۹۴۸ ه.ق):

وی یکی از قدیمی ترین محسین شفاء است، که آراء خود را دربارهٔ گزارشهای شیخ در دو کتاب الطائف الاشارات و ریاض الرضوان ۳گرد آورده است، ولی تمام حاشیه های نقل شده از وی در حاشیه محقق خوانساری از کتاب اوّل میباشد. برخور د محقق خوانساری با وی چنین است:

مرف نقل از وی و بسندگی به کلام او ← ۴/۱۷.

ردّوی ← ۱۷/۶، ۱۸/۶، ۲۹/۱۹.

رد او با تعبير «فيه نظر» ← ١٧/٣٩، و «لايخني مافيه» ← ١٣/٣٤.

۱. لازم به ذكر است كه بخشى كوتاه از این اثر پیش از این به همت حكیم متأله استاد سیدجلال الدین آشنیانی در متنجبات آثار حكمای الهی ایران جلد دوم چاپ شده است.

۲ جهت تفصیل زندگی وی بنگرید: ریحانةالادب ج ۲۴۲/۶؛ امیان الشیعة ج ۱۴۱/۱۰.

این کتاب که به نام امالی نیز خوانده شده است، مجموعهای گردآمده از آنشاهات فکری دشتکی
 می باشد که بسان تعلیقات این سینا، گفتارهای کوتاهی در مسائل مختلف است.

تعبیرهای گوناگون خوانساری از کلام و حاشیهٔ وی:

«وقد أورد غياث الحكماء فى هذا المقام حكمات واهية لايستحق الايراد، ومسن أراد الاطلاع فلبراجع اليها» ← ٨/٨.

«قد أطنب غياث الحكاء في هذا المقام بما لاكثير جدوى فيه» → ١٠/١٠. «انٌ في توجيهه و تحريره الذى ذكره للسؤال خبطاً ظاهراً» → ١/١٤. «لا يظهر معناه و وجه مقالته لما ذكروه فضلاً في صحته» → ١١/٣٧ «ليته ترك هذا الوجه في ستر الخفاء... لئلا تصير فضيحة لها أيضاً» → ٨/٢٥. شارح ما در مقام دفاع از شيخ و پاسخ به غياث الحكماء نيز گفته: «... الفيصل الذى ذكره الشيخ حسن لا غبار فيه» ← ١٢/٣٢...

### ٢ ـ ميرداماد (١٠٤١ ه.ق)

حکیم سترگ استرآباد که خود از احیا،گران حکمت در آغاز سدهٔ یازدهم هجری است، پایه گذار مکتب فلسفی شیعی به نام حکمت یسمانی مسیباشد. قدرت وی در علوم مختلف اسلام و به ویژه فیلسفه ژبانزد تسمام همعصران و نام آوران پس از او بوده است، وی که پس از عصر تجرید و حواشی آن قلم زده است، بیشتر همّت خود را مصروف حکمت مشّاه ساخته و سالیان متمادی به تدریس آن کمر همّت بسته است، از همین رو بیشتر گزارش نویسان بر شفا به نحوی جیره خوار سفرهٔ اویند.

وی که خود از مدرّسان کتاب شفاء بوده، گزارشهای کوتاهی بر آن نگاشته که تمامی آن در شرح علوی عاملی به نام العروة الرئقی و مفتاح الشفاء آسده است، و برخی نیز به قلم وی در نسخهٔ درسی شفای آوی بر جای مانده است. محقّق خوانساری که بنابر بیان ارباب تراجم از کرسی درس وی بهره نبرده و به

<sup>.</sup> بخشی از این شرح توسط نگارنده آمادهٔ چاپ میباشد.

۲. این نسخه در کتابخانه اهدائی مشکاه به شماره ۲۷۲ نگهداری می شود.

ده حاثية الهبات الشَّفاء

درس همعصر او، میرفندرسکی رفته است، بیشتر حواشی ای را که در شرح خود از وی نقل نموده، به رشتهٔ نقد کشیده است؛ وی از این حکیم به «بعض سادة العلماء»، و «بعض العلماء» و «بعض سادة المحقّقین» تعبیر نموده است َ

تعبیرهای وی در نقد وی عبارتند از.

«فیه نظر» ← ۱۳/۲۱، ۱۳/۳۲.

«ان كان كلاماً حقاً.. لكن الظاهر أن ليس مراد الشيخ هذا كها بيّنا» ← ٢/٣٤. «و ما قاله بعض سادة العلهاء.. فخالٍ عن التحصيل» ← ١٨/٤٦.

«ما ذكره هذا العالم في الحلّ قلا أفهم معناه و لا أدّري محصّله، فعسى أن يكون غيري فهمه هذا» ← ٧/١٦٠.

«... على تقدير صحّته لا يجدى فها هو بصدده.» ← ١١/١٦٥.

#### ٣\_ملاصدرا (١٠٥٠ ه.ق)

بیشترین توجه محقّق خوانساری در بین تعلیقههای شف به تعلیقهٔ صدرا بوده و به هنگام ذکر وی از او به «صاحب القیل» تعبیر کرده و گفتار وی را با عنوان «قیل» نقل نموده است:

گرچه عمدهٔ نظر خوانساری به نقد صدرا و آراء وی بوده ولی در مواردی گفتار وی را کافی دانسته است. شیوهٔ برخورد وی با صدرا در حواشی وی به صورتهای زیر ـ به تحوکلی وموردی ـ چنین میباشد:

طلب آمرزش برای صدرا ← «انتهی کلامه رفع مقامه» ← ۱۳/٤٥ .

تأييد تعليقه صدرا: «لا يخنى أنّ قول الشيخ بعيد هذا... كأنّه قرينة على التـوجيه الذي ذك ه» - ٨/١٠٠٠

صرف نقل از تعلیقهٔ صدرا و بسندگی به شرح وی ← ۸/۱۰، ۱۵/۱۰، ۱۰/۱۵، ۱۰/۱۵ ۱۷/۱۱۲، ۱۵/۵۱، ۱۱/۵۳، ۱۱/۵۳، ۷/۹۵، ۱/۹۱، ۱/۹۱، ۱۸/۱۸۲، ۸/۳۰۰ نقل از برهان شفاء از تعلیقهٔ صدرا بدون ذکر مأخذ ← ۲/۵ نقل اختلاف نسخ از تعلیقهٔ صدرا  $\sim 31/1/12$  نقل اختلاف نسخ از تعلیقهٔ صدرا  $\sim 71/1/12$  نقل اختلاف نسخ از تعلیقهٔ صدرا  $\sim 71/12$  نام  $\sim 71/12$ 

«فیه نظر» ← ۱۷/۵۲، ۱۳/۱۳، ۱۶/۸۰ ۱۸/۸۱ ۱۸/۱۰، ۱۷/۱۰، ۱۲۰، ۲۲/۳، ۲۲/۸ ۳۲/۸۱، ۱۵/۳، ۱۵/۳، ۱۵/۲۱، ۱۵/۵۱، ۱۲/۲، ۱۳/۱،

-- i T/109

«فیه ابحاث» ← ۱۲۲،٤/۲۲، ۸۲۱/٤، ۸۲۱/٤

«هیهنا ابحاث» ← ۱/۱۵ ۸/۶۱، ۲۶/۸ ۱٤/۱۱۹

«هو کها تری» ← ۲۲/٤، ۷/۱۲۹، ۱۱/۱۹۵

«قد مرّ ما فیه» ← ۹/۱۳ «. «و فیه» ← ۱۹/۶۲، ۵/۵۷

ردّ صدرا در تحلیل ادبی ← ۱/۴

ره حساره در عصین انتی میکند. تحلیل نقدی صدرا با بهره از تحلیل ادبی ۴۰ ۱۸/۶، ۱۶/۱۲

دفاح از شیخ در مقابل صدرا ← ۱۰/۱۰، ۹/۱۴، ۴/۱۸۳ ۴/۱۸۳

تأييد صدراً در مقابله با ملا جلال دوانى: «لايذهب عليك أنّ التعجّب الذي فعله في بعض أجلّة المتأخّر بن ليس في موقعه اصلاً» ~ ١٣/٨٩

«و لا يظهر لهذا الفرق وجه» ← ٦/١٠

«... ليس بغرض في المقام» ← ٩/١٠

«لقد ظهر بما ذكرنا بُعد هذا التوجيه جدّاً. بل عدم احتماله مطلقاً» - ٥/١١ «لايخني أن ماذكره... ليس ببعيد جدّاً، لكن ماذكره أوّلاً في تفسير هذه العبارة...

لايفهم معناه و لاتظهر استقامته... وكذا لايظهر أيضاً وجه اشعار عبارة الشيخ بما ذكره أخيراً... ولا أدرى أنه على ما حمل عبارة الشيخ واستنبط منها هذا الاشعار»

2/18 ←

«و بما قرّرناه ظهر ما فيه أيضاً» ← ١/١٤

«لا وجه أيضاً لقوله» ← ٨/١٤

«قد علمت ايضاً ما فيه فلا حاجة الى أن نعيده» ← ٩/١٤

«هذامع قطع النظر عن عدم احتال كلام الشيخ لايفهم له محصّل كها لا يخفي» ← ١٩٨٨ «وعاذكرنا ظهر حال ماقيل» ← ١/٢١

«و ما ذكره الشيخ في غاية السهولة و الظهور... لاحاجة اليد بالنسبة الى ماذكره» ← ٧/٣١

«أنت خير لاعصل له أصلاً» ← ١٣/٣٢

«واعلم أن اكثر ما ذكره متداول بينهم و مذكور فى شرح الاشارات  $^{\text{N}} \rightarrow 1$   $^{\text{N}}$  «ثمّ ان التوجيه الّذى ذكره هذا القائل... ممّا لا يفهم معناه و لا يظهر له محصّل أصلاً»  $\rightarrow 1$ 

«و الظاهر أنّه ليس بمستقيم» ← ١٠/٤٣
 «كان ما ذكر نا أظهر ٢» ← ٣/٧٥٠

«الا وجه إلى أرتكاب هذا الوجه البعيد» > ١٨/٥٣

«ظاهر أن كلام الشيخ لاينطبق على هذا أصلاً» - ٦/٥٤

«و فساد هذا التوجيه من وجوه شتي»

«وما ذكره بعد ذلك... فيا لايسمن و لا يغني من جوع» ٢/٦٤

«أنت خبير بأن تفسيره كلام الشيخ يأبي عنه كلامه الأخير» ← ١٧/٦٤

«مع أنَّه على هذا التجشم لا يوافقنا» 4/77 م

«فساده ظاهر» - ۹/۹۷

«لا يخق ما في هذا الجواب من السخافة والوهن» - ٩/٦٧

«لايخني... فيه تشويش» ٩/٧٠ «

«لا يخنى أن قول الشيخ ... يأبي عن هذا الحمل» ← ١٤/٨٠

«أنت خبير بأنّ حمل الحقّ في كلام الشيخ على مايفهم من كلام هذا القائل بعيد

۱. نقضی بر نوآوری صدرا است.

۲. نقدی بر دشوارگویی صدرا.

حداً» - ۱٦/۸۲ حداً

«ليت شعرى من أين فهم هذا الشق» ← ١٦/٨٢

«أنت خبير بأن ما ذكره في تهيد المقدّمة عمّا لامحصّل له أصلاً» ← ١١/٨٤

«لا يخنى أن ما ذكره من معنى تشخُّص الصورة بالهيولي ممّا لايستقيم» → ٣/٨٩

«و بالجملة لايخلو الكلام عن كدر» ← ١٢/٩٤

«و العكس التعجب» → ١٥/٩٧

«أنت خبير بأنَّ انحصار الغرض في هذه التقسيات فيا ذكره كمَّا لاشاهد عليه» - ٣/٩٨

«و بما قرّرنا... ظهر عدم اتجاه هذا الكلام أساساً» ← ٦/٩٨

«انّ قوله كأنّه لامدخل له في هذا المقام كما لا يخفي» ← ١٢/٩٩

«قد علمت أنّ ما مرّ... ليس المراد» ← ٣/١٠١

«أنت خسر... ممّا لا معنى له اصلاً» → ١١١٨

«أنت خبير بأنّ ادعاء... في مرتبة أصل الدعوى» → ٢/١١١

«فيه ما مرّ غير مرّة» → ١١٢

«أنت خبير بأنّه لم يتكلّم فيا هو المهمّ هيهنا من بيان الغرض» ← ١١٩ه

«أنت خبير... في غاية الاشكال» ← ١٤/١١٩

«أنت خبير بأن... ممّا يابي كلام الشيخ» ← ١/١٢٤

«لا يخنى ما فيه من التكلّف» ← ١٥/١٢٧

«فلانّماذكره في تفسير كلام الشيخ و وجهدبه لا ينطبق على كلامه اصلاً» → ١٢٨ /٤

«و لاتفهم أنّه كيف فهم كلام الشيخ» → ١١/١٣١

«لايخني أن... لايفهم له محصل» ← ١٦/١٥٦

«فلانٌ ما ذكره فى تفسير كلام الشيخ ووجهه به لاينطبق على كـــلامه اصــــلاً» - الله ٤/١٢٨

«و لا نفهم أنّه كيف فهم كلام الشيخ» ← ١١/١٣١ «لاكن أن لا نسان مردًا سيم دم د/ د د

«لايخني أن... لايفهم له محصّل» ← ١٦/١٥٦

چهارده حاشبة الهيات الثُفاء

«فيه امور... فان هذا كما لامدخل له فى هذا الوجه... لكنّه كما لايعتدل على الطبع السلم... لانفهم له محصلاً» → ٧/١٥٨

«ثمّ وان كان قد ظهر ممّا مرّ غير مرّة في هذه الكلبات من الأبحاث» ← ٢/١٥٩ «أنت خدم بأن هذا الجواب في غابة السخافة» ← ١٢/١٥٩

«أنت خبير بأن جعل... بعيد جداً» ← ١٣/١٥٩

«و في هذا الكلام أيضاً خلط» ٢/١٦٠

«أنت خبير بأنَّ ما ذكره... أمر لايعتدل عن العقل السليم و لامحصّل له عند الذهن المستقم» ← ٧/١٦٠

«لايخني فساده» ← ١/١٩٦

«أنت خبير بأن هذا المعنى ليس شاملاً... بل مبائناً لها» ٢/١٩٦ ح

«فيه نظر... حمل كلام الشيخ عليه فرية بلامرية» - ١٣/٢٥٧

«أنت خبير بأنَّ هذا الجواب من الضعف و عـدم الاســتقامة بحــيث لايخــنى» ← ١٢/٢٥٦

«أن ما ذكره بعد فرض صحّته لايشنى العليل و لايروى الغليل أصلاً... ان هذا غير نافع اصلاً، لايخنى أن تفسير المطلق بما ذكرنا أولى» ← ١٣/٢٦٦

«ثُمّ ما ذكره في جواب الاشكال الأوّل لامحصل له اصلاً» ← ١٣/٢٦٦

«اتا الّذي افاده... فليس الأمركم ذكره» > ١٣/٢٦٦

«فيه نظر... وما ذكره هذا القائل... فلم يظهر لى معناه ولمأجد له محصّلاً، و هـو فى غاية الغرابة و فهمه عتاج الى فطانة عجيبة... فيستدعى فهمه مشرباً عجيباً و طوراً غريباً و لايستقم على عقولنا» ← ١٣/٢٦٦

«أنت خبير... ليس مما يتعلّق به غرض علمي أصلاً» → ١٥/٢٤٩

«لايخنى انّ كلياته لايستقيم أصلاً و يترانى منه أنّه لم يفهم كلام الشيخ و لعل النسخة الّتي وصلت الينا مغلوطة» → ١٠/٢٨١

«بالجملة التصديق بهذه الامور يقتضى مذاقاً آخر وطوراً على حدة وعقولنا كما لا يحتمله، وعليك بالتثبت واياك أن تذعن شيئاً بجرّد قول غيرك» ← ١/٢٨٢

## ويژكيهاي شرح محقّق خوانساري

محقّق خوانساری با عنایتِ استوار یکه به شیخ و آرای وی دارد، درصدد تحکیم مبانی اصل کتاب میباشد، از همینرو در پارهای از موارد حتی اشکالهای مقدّر بر شیخ را پاسخ میگوید (۷/۳۵) و درصدد توجیه و صحّت کلام شیخ است.

«فهذا ما وصل اليه فهمي في سرّ هذا الأمر الغريب الصادر عن الشيخ، و لعـل له

وجه آخر و لم يظهر لى و يظهر لغيرى» ← ١٦/٢٠٥ دشان اراد شدن الاحالاجا السرا الانزارا الراد شدر مراكد المراد المراد المراد المراد المراد المراد المراد المراد

«ثم انه أن لزم في بعض الاحتمالات استعمال اللفظ الواحد في معنييه، فالامر فيه سهل سبًا في هذا الكتاب» ← ١٥/٣٧٠-

«فلعلّ هذا الكلام صدر سهواً» ← ١٢/٣٣٤

«هذا على سبل التجوّز» ← ۲۲/۳۰۸

ستندهی سین بنجورد دم د در امام گرداگر درد سرد.

وی در مواضع گوناگون به ستیزه با شیخ برخواسته است و مطالب و عبار تهای شیخ را به رشتهٔ نقد کشیده است.

🗖 پارهای از تعبیرهای وی در نقد محتوای کلام شیخ عبار تند از:

«فیه نظر» ← ۸/٤۰ ۸/٤٤، ۱۱/۱۲، ۶/۵، ۱۲/۷۲، ۱۱/۱۱۳

«فیه مسائل» ← ۱۲/٤٠

«فیه منع» ← ۱/۷٤

«فیه اشتباه بیّن» ← ۱۸/۲٤٤

«ثمّ ان في كلام الشيخ ابحاثاً» ← ٢/٢١

«لا يخنى هذه المقدّمة اخنى من اصل المدّعي» ← ٧/٣٣

«هذا الاستدلال من العجائب» ← ١١/٨٤

«فی عدم الشک شک» ← ۱۲/۱۰٦

«ان أراد...» ← ۷/۱۰۸

«وأيضاً هذا ينافي ما نقلنا آنفاً عن قاطيغورياس» ← ٢/١١٤

«فيه أنّه منافي لما حققه» ٢/١٢٢ ح

«لا يخنى أن هذا الجواب مما لا وجه له» ← ١٣/١٢٦

«لا يخنى أن هذا... ممّا لاشاهد له» ٢١/١٢٧ ح

«قد علمت ما في ادله الشيخ» ← ١٣٠/٥

«قد أشرنا فيا سبق أنَّ هذا ليس بمستقيم» - ١٢/١٥١

«هذا بظاهره يدلّ على خلاف ماسبقه» ← ٢/١٥٦

«قد بان أنَّه ليس كذلك وان الشيخ كأنَّه لم يأخذ استدلال الخصم على وجهه كما

سمعت مشروحاً» ← ۱۲/۵۹

«وأمّا... لامدخل له في حلّ الدليل» ← ١٣/١٥٩

«قد علمت... أن الصواب... لا ماأختاره الشيخ» → ٥/٢٠٧

«قد عرفت أن هذا مما لاوجه له» ۲/۲۱۲

«قدر عرفت مافیه» ← ۱/۲٤٤، ۹/۲۱۲

«أنت و من له ادني بصيرة تعلمان أنَّ هذا ممَّا لامحصَّل له» ← ٢/٢١٤

«قد عرفت أنَّ هذا التعين نمّا لامعني له» ← ٨/٢٢٨

«أنت خبير بأن... لاتساعده بديهة و لا برهان» ← ٢/٢٤٧

«فيه نظر... ممّا لم يقل به أحد» ← ٤/٤٢٧

«هذا نمنوع و لم يقم عليه برهان» ← ١/٢٨٢

«قدمة ما فيد» → ١٧/٢٩٢

🛘 پارهای از تعبیرهای وی در نقد اسلوب گفتار شیخ عبار تند از:

«هذا حشو في البين لامحصل لده م ١٤/٦

«كان الظاهر عن اسلوب كلامه سابقاً و لاحقاً أن يقال...» → ٣/١١

«لأنّ مثل هذه المسامحات كثيراً مايشوّش أذهان المبتدئين، و تلبّس الأمر عليهم، واللائق بالمعلم المرشد الاحتراز عنه جداً» ~ ١٠/٢١

«فليت شعرى ما الباعث للشيخ على مثل هذه التطويلات والتكثيرات في الكلام مع أنّ المطلب أوضح بكثير منها» ~ ١٥/٣٢

«هذا الكلام مع ما فيه من الاختلال التام... ليس عمّا يحتاج اليه» → ٤/٧٢ «و بالجملة كلام الشيخ في غاية التشويش» → ١٣/٧٤

لاأدرى ما فائدة هذا الكلام من الشيخ.

«ظاهر الكلام ليس بمستقيم» → ١٠٢/٨

«لا يخق أنّه بعينه... فق الكلام تكرار، لكن الشيخ لا يبالى بأمثال ذلك» → ١١٢/٥ «لا يخق ما في هذا الكلام الطويل الذيل من تطويل لاطائل» → ٩/١٢٠

«فيه نظر... لكن على هذا لا حاجة إلى هذا التطويل» ← ٩/١٢٠

«و لا يخنى أن الشيخ مع هذا التطويل ما أتى بشيء يشنى العليل و يروى الغليل» ← ٩/١٤٨

«هذا موافق للعبارة الاولى، وبالجملة في الكلام تشويش» → ٧/١٥٦

«قد عرفت... ليس ممّا ينفع في المقام أصلاً» ← ١٤/١٥٨

«قد عرفت حقيقة الحال فيه ممّا لامزيد عليه فلاحاجة الى اعادتها» ← ١١/١٥٩

«لايخني أنّ مراد الشيخ هيهنا غير معلوم» ← ١٨/٣٤٢

«لا يخنى أنّه لا يظهر لهذا الكلام محصّل معقول» ← ١٤/٢٩٩

«لا يخفى أن هذا الكلام ليس مناسباً سياق البحث» ← ٨/٢٩٩

افزون بر آنچه پیش از این در خرده گیریهای وی بر شیخ و حاشیه نویسان بر کلام وی گذشت، ویژگیهای زیر در شرح وی به چشم میخورد:

۱ ـ بررسِی ادبی عبارت ← ۹/۳، ۱۸/۱۰، ۲۱/۶، ۲۹/۱۰، ۱۰/۳۲، ۱۳/۵۴، ۱۳/۵۴، ۱/۷۸، ۱/۱۷، ۱/۱۰

 $\Lambda/\theta \rightarrow \chi^2$ درد توجیه ادبی به نحو دیگر

۳\_ توجّه به اختلاف نسخ  $^{1}$  و ایجاد تفاوت معنی از آنها ← 1/0، 0/1، 7/7، 1/0/1، 1/0/1، 1/0/1

توجه به اختلاف نسخ و ترجیح یکـی ← ۱۷/۱۴، ۵/۳۴ <sup>۲</sup>۵/۲۰، ۱۲/۲۱، ۱۲/۲۸، ۱۲/۲۸، ۱۲/۲۸، ۹/۶۹

۴\_ تصحیح قیاسی نسخه ← «هکذا فی بعض النسخ التی رأینا» ۱۳/۱٤، ۱۳/۵، ۵/۱۳۴ م ۳۰/۵ التعین ارجاعهای عبارت من شفاء، ۷/۲۰۰، ۱/۱۸۱، ۴/۱۸۱، ۱/۱۲۸ ۱/۱۲۸

عد توجيه گفتار شيخ و پارهاى از تهافتهاى موجود در كلام وى ← «أنت خبير بأن الأمر فيه سهل» ٩/١٣، «لا يخفى أنه قد ذكر فيما سبق أن الشيخ ليس بغافل عن شبهة الاولوية» ٣/١۶۶

۷ تحلیل کافی عبارت شفاء، وی در پارهای از موارد با ذکر «ماحاصله» و شبیه آن به بررسی عبارتهای متن پرداخته و گاه در بررسی خود از حد اعتدال خارج شده است، همچو بحث عرض ذاتی، وی گوید:

«فلا بأس أن يبسط الكلام لا يضاح الحال وازالة الاشكال حسم يسعه الحال» ١٢/١٧

«فاحتفظ بهذا فانه يخلصك من كثير في التشويشات الّتي في هذا المقام في كلام الأتوام» ← ١٣/١٣

«ولقد أشبعنا الكلام في هذا الباب حتى صار مظنة الاطناب والاسهاب» ← 1/10 مل المراب والاسهاب» ← 1/10 مل المرتوجيه نهايي عبارت ← «هذا غاية مايكن أن يقال في هذا المقام» ٤٥/٥، وتحليل عبارت شيخ با بهره از منطق شفاء ← 17/11

 ٩\_ توجيه كلام شيخ و دفاع از او در مقابل صدرا → «أنت خبير بأن هذا الكلام أيضاً في الشيخ و لا يأبي عن الحمل على ما ذكرنا» ٩/٢٠

د. وي در حاشيه ٩/١٢٣ گويد: وأنت خبير بأن أمر القطة ليس بمضبوط في امثال هذا الكتاب».

٢. ووامًا النسخة الأولى المتداولة ففيه اشكال.

مقلّمه نوزده

١٠ توجّه به سير تطوّر آراء حكمى → «و بما ذكرنا ظهر أن... الاولوية الذاتية من
 مبدعات المتأخّرين و القدماء لم يتعرضوا لها» ١٥/٣٨

۱۱\_براهین نقلی و ارجاع توحید به آن، با وجـود دلایـل عـقلی در مسأله ->
 «و بعد اثباتها یثبت التوحید بالدلائل النقلیة» ۱۸/٤٦

۱۲\_ تحلیل خاص از عرض ذاتی ← ۳/۱۳، و تحقیق عرض ذاتی در موضوع علم، ۱۶/۱۴

۱۳\_نوآوریهای گوناگون<sup>۲</sup>

این شرح با توجه به ارجاعات مکرّر وی به تعلیقهٔ انسارات و حاشیه شرح تجرید، پس از این دو کتاب مهم نگاشته شده؛ و از این رو دربردارندهٔ آراء نهایی وی میباشد و با توجّه به مقدّمهٔ حاشیهٔ دوّم وی مورد ارجاع مجدّد قرار نگرفته، و از همین رو در پارهای از موارد دارای دشواریهایی خاص در ترکیب جملات و عبارات و حتّی مفاهیم است.

والعرض الذاتي... مالاتكون له واسطة في العروض، گويا وي اؤلين كسس است كـه عـرض ذاتـي در موضوع را اينگونه تفسير نعوده است.

٢. همچو نقض عقول عشرة ٨/٢١

# گذری بر شرح محقّق سبزواری (۱۰۱۷-۱۰۹۰) و شرح درّم محقّق خوانساری

پس از نگارش شرح محقق خوانساری بر الهیات شفاء و نقدهای فراوان وی بر ملاصدرا، محقق سبزواری که خود از اندیشمندان علوم عقلی و شارحان آراء شیخ الرئیس بود، در طی شرح خود نقدهایی بر خرده گیریهای خوانساری بر ملاصدرا وارد آورده و در مواضعی نیز به محاکمه بین دو شرح پرداخت. وی در شیرح خود از محقق خوانساری به «بعض الاعلام» و از ملاصدرا به «بعض الفضلاء» یاد می کند.

وى مثلاً در شرح كلام شيخ [۴/۴]: «يطلب فيها أؤلاً استكال القوّة النظرية...» با نقل كلام صدرا به نقد وى پر داخته است: «قال بعض الفضلاء - رحمه الله - كون هذه العلوم كهالاً للقوّة النظرية علَّ تأمّل بوجهين، أحدها: ان كل ما يعلم ليعمل به تكون غايته نفس العمل و غاية غايته هيهنا حصول ملكة العدالة للنفس و هي أمر عدمي، والمطلوب فيه أمران: الأوّل علم انه فعال النفس عمن مقتضيات القوّة الشهوية و الغضبية لئلا يزاحم العقل النظرى و تحصيل كهالاته؛ والثاني حصول هيئة استعلائية للنفس على البدن و قواها يستعملها عليه على وفق المصلحة في ظريق المداية و اصابة الحقّ، فالأوّل لكونه عدمياً لايكون كهالاً لشيء وان كان...» انتهى. قوله: «كلّ ما يعلم ليعمل به تكون غايته نفس العمل»، ان أراد أنّ كلّ علم يتعلّق قوله على منحصرة في العمل ممنوع؛ وان أراد غير ذلك لا ينفع.

و قوله: «و هي أمر عدمي» ممنوع؛ لأنَّ الملكة كيفية موجودة.

وما ذكره في وجه السافل ثانياً يظهر جوابه ممّا ذكرنا في تفسير المتن». ٣

۱. او از مجتهدان متبحّر در سدهٔ یازدهم هجری است. وی علوم عقلی را از میرفندرسکی و قاضی معزه
 و علوم نقلی را از حیدرعلی اصفهائی و حسن علی تستری فراگرفت ← اعلام الشیعة ج ۷۳/۶-۷۲)
 اثر معروف و جاودان وی در علوم نقلی کتاب ذخیره می باشد.

نگارنده بخشهایی از این تعلیقه را در دیل تصحیح الهیات شفا و حواشی آن نقل نموده و بهخواست خداوند، امیدوار است که در اینده بتواند این شرح را در اختیار اهل تحقیق قرار دهد.

٣. حاشيه الهيات الشفاء از سبزواري، ورق ٢ الف و ب.

مقلّمه بیست و یک

وی نیز در مقام توضیح و تفسیر کلام شیخ و محاکمهٔ بین دو محشّی گوید: [۲/۲۷] قوله: و لیس و لا فی شیء اثبات الاله تعالی

«يعنى ليس فى شيء من مسائل تلك العلوم مسألة تكون فيها اثبات وجود الاله تعالى بها، لأنّ ذلك لو كان انّا يتصوّر على وجوه:

منها أن يقال: بعض الموجود اله، وليس هذا من مسائل بعض تلك العلوم، اذ ليس محمول المسألة من العوارض الذاتية لشيء من موضوعات تلك العلوم، أو يقال كل موجود امّا واجب أو ينتهى الى الواجب، و ذلك بناءً على أن الكلّية معتبرة في المسائل البرهانية، أو يقال كلّ ماهية وجودها زائدة عليها محتاجة الى الواجب.

ومنها أن يقال: الاله تعالى موجود.

و هذه الوجوه أيضاً كالسابق في الحكم، و وجهه يستفاد من الحكم المذكور في الوجه السابق. و قال بعض الفضلاء في هذا المقام: «و فيه نظر؛ لأنّ الطبيعيين يبحثون عن اشبات الاله جلّ ذكره عن طريق الحركة و أنّه لابدّ أن تنتهى المتحركات الى محرّك غير متحرك و الى محرّك غير متناهى القرّة، دفعاً للدور و التسلسل»، انتهى.

وبما ذكرنا فى تفسير كلام الشيخ يندفع هذا السؤال لكن هذه المسألة ان اخذت على وجه تكون مسألة طبيعية لاتكون فيها اثبات وجود الاله تعالى بالفعل، ولكسن ذلك بالقرّة مالم يقدح فى العرض.

ثمّ قال هذا الفاضل فى الجواب: «ان المراد ان اثبات الاله تعالى بحسب وجوده فى نفسه ليس مطلوباً فى غير هذا العلم، واثما يبحث الطبيعى عن اثبات مبدأ للحركة غير متناه اقوة التأثير ليس بجسم و لا جسمانى، لانّه يبحث عن أحوال الجسم بما هو متحرك و عن مبدأ حركته الغير المتناهية، فليس المطلوب اثبات وجوده فى نفسه، بل وجّهه المحركة والمتحرّك من حيث هو متحرّك، فاين هذا المطلوب من ذاك؟ فان لزمه بالعرض من جهة أنّ وجود الشىء لغيره يستلزم وجوده فى نفسه، وهذا أولى فى الاعتذار من الذى سيذكره الشيخ، والحاصل أنّ وجود الراجب فى

۱. کذا.

۲. کذا.

نفسه ليس مطلوبا في شيء من العلوم الا هذا العلم»، انتهى.

وقال بعض الأعلام - أيده الله - «فيه نظر؛ أمّا في السؤال فلانّ اثبات أنّ المتحركات لابد لها من الانتهاء الى محرك غير متناه التأثير ليس من اثبات الآله تعالى في شيء، اذ لابدّ أن يكون معنى مأخوذاً في الاله تعالى من وجوب الوجود، ا وكونه خالقا للمكنات كلّها أو مايشبه ذلك، وظاهر أنّ شيئاً من ذلك لايشبت في البحث المذكور، وكون ذلك المحرك منحصراً في الواقع في الاله تعالى غير محال»، انتهى. والمذكور في الشفاء في الطبيعيات هيهنا محرك اوّل غير متحرّك، ولعلّ المراد بالأوّل ما لا علّة له وكان لفظ الأوّل سقط من كلام السائل، لكن الأولى للسائل أن يتمسّك عا ذكره الشيخ في الطبيطعيّات في فصل في أنّه ليس للحركة و الزمان شيء يتقدم عليها الآذات البارى تعالى، الى ان قال: «وان ذات البارى تعالى هو قبل كل شيء».

ثمّ قال بعض الأعلام بعد الكلام السابق: «و أمّا في الجواب، فلّان المطلوب في الالهى أيضاً ليس اثبات الوجود في نفسه للواجب تعالى بأن تكون المسألة ان الواجب موجود بل المطلوب ثبوت الوجوب للموجود بأن، تكون المسألة بعض الموجود واجب مثلاً على ما سيجىء مفصّلاً، وحينئذ لافرق بين البحث الطبيعى والآلهى، اذ في كل منها لايكون المطلوب بالذات اثبات الوجود للواجب لكن يلزم بالعرض. ويكن أن يقال: ان في الالهى و ان كان بحسب الظاهر المسألة ان الموجود واجب بناءً على أن موضوع العلم الموجود و لابد أن يكون الأمر كذلك على ماسيظهر مشروحاً، لكن لاشك أن الغرض الاصلى اثبات الوجود و لابد ان يكون الأمر كذلك على ماسيظهر كذلك على ماسيظهر مشروحاً، لكن لاشك أن الغرض الاصلى اثبات الوجود للواجب بخلاف البحث الطبيعى، لأن الغرض الأصلى سنه ليس اثبات الوجود للواجب في نفسه»، انتهى.

و عندى أنّ هذا الاعتراض مناقشة لفظية، لأنّ الّذى يظهر من كلام الجيب ان الّذى ليس من وظيفة غير هذا العلم اثبات الاله تعالى بحسب وجوده في نفسه، و هذا كها يصدق على قولنا: الاله تعالى موجود يصدق على قولنا: بعض الموجود اله، وكذا مفلّه بیست و سه

قوله: اثبات وجوده في نفسه.

ثمّ قال \_أيّده الله \_ «لايخنى ما فى قوله من جهة انّ وجود الشيء لغيره يستلزم وجوده فى نفسه، لأنّ ثبوت الشيء للشيء لايستلزم ثبوت الشابت. فالصواب أن يقال: ان كون المتحرّك ذا مبدأ فى نفسه»، انتهى.

يكن أن يقال: ليس مقصوده من قوله: «وجود الشيء لغيره» تبوت الصفة للموصوف، بل المراد كون الشيء متعلقاً بشيء يستلزم وجود المتعلّق، كما اذا قيل: زيد له غلام حسن، فقال قائل: كون غلام حسن لزيد يستلزم وجود الغلام، فيرجع الكلام إلى ما استصوبه.

وان شئت قلت: اذا قيل المتحرّك له مبدأ فانٌ كون له مبدأ صفة من مقولة الاضافة فلابدّ من ثبوت اضافة أخرى و هو الكون مبدءاً للشيء والكون مبدأ للشيء يستلزم وجود المبدأ الفعل هو المضاف المشهور و يكون المراد بقوله: «وجود الشيء لفيره كون الثيء منسوباً و مضافاً الى غيره» <sup>1</sup>.

#### حاشیهٔ دوّم حوانساری بر شفاء

پس از نگاشته شدن حاشیه محقق سپزواری بر شفاء و خرده گیریهای وی بسر محقق خوانساری، وی درصدد دفاع و نقد سپزواری بر آمد و حاشیه ای کوتاه تر از حاشیهٔ اول خود با توجّه و عنایت به نقد هم عصر خود به رشتهٔ تحریر در آورد. وی در دیباجهٔ حاشیهٔ درّم خود گوید:

«حمداً لك يا من ليس الشفاء في كلام أحد سواه من دون اذنه بمداواة من عداه، داونا برحمتك من داء الغفلة و الجهالة، و عافنا بغضلك من علّة الغواية و الضلالة... و بعد فيقول المفتقر الى عند ربّه البارى حسين بن جمال الدين محمّد الخوانسارى... الى قد كتبت في سالف الزمان بعون الله الملك المنان حاشية على الهيات الشفاء، وأوضحت ما فيها من الاشكال و الخفاء و تعرّضت للاعتراض و الدق على ما وجدته مخالفاً للحق، ولم أتعصّب للذبّ عنها على سبيل الجدل و اللده، ولم اعلّى

١. ر. ک: حاشيه الهيات شفاء، سبزواري / ورق ٢ ب - ٣ب.

بيست و چهار حاشية الهيات الشَّفاء

قلادة تقليد الشيخ في جيدى كحبل من مسد... ثمّ أنّه لم يتفق في بسبب المعاوقات أن أراجعها وأصلح ماعسى أن يكون فيها من العثرات، و تركتها بحالها بهذا العنوان و وضعتها على طاق النسيان، وقد استنسخها جمع من الأصحاب وانتشرت نسختها بين الطلّاب. وسمعت في هذه الأوان أنّ بعضاً من علماء الدوران كتب أيضاً حاشية عليها متصدّياً لدفع ما يتبعه اليها، وقد ردّ أكثر ما في حاشيتي و نسبه الى الحظاء و عدّه من الغلط، و لما لم أراجعها و لم أصلحها أوجست في نفسي خيفة أن لعلّه يكون الأمر بهذا الفط، وحينئذ يكون ما كتبتُه حقيقاً بان يدّ عليه الخيط او يطرح في البئر والشط، فرأيت أن أرى ما صنع هذا الفاضل و أشوف ما ابتدع هذا الكامل لكي أطلع على حقيقة الحال و أنها بأي نهج و على أيّ منوال، فأخذت نسخة منه من بعض الطلاب، وطائعتها من المبدأ إلى المأب، فوجدتها مشحونة نسخة منه من بعض الطلاب، وطائعتها من المبدأ إلى المأب، فوجدتها مشحونة بالمؤخرفات، مماوتة من المؤخرفات.

نحمدت الله حمداً كثيراً على أنّ ايراداته على ما صدر عني ليست بواردة، وأنّ تعصّباته للشيخ سمجةً بارده، ثمّ أنّ أغاليطه و... أعاجيبه وان كانت ظاهرة على ذوى الأذهان من دون حاجة إلى بيّنة و لا برهان، لكن لمّا كانت مظنّة أنّ طائفة من المجاهلين و شر ذمة من القاصرين ظنّوا أنّ له شأناً وأنّ له عند اولى النهى مكاناً، فضلّوا سواء السبيل بدلالة الدليل، أردت أن أعلّق تعليقة على ما كتبه، مبطلاً لما سعاه، وأكتبه كاشفاً عن وجوه زلله، موضحاً لخطائه و خلله, بحيث لا يبق لأحد فى بطلانه الشك والارتياب، و لا يكون له مجال أن يتوهم فيه الصحة و الصواب، فاستخرت الله تعالى و شرعت فيها مع توزع البال و ضيق الجال بسبب تواتر الأحزان و الأسقام و تكاثر الأوجاع و الآلام، سائلاً من فضله و رحمته أن يعصمنى من الخطاء و الضلال، وأن لا يؤاخذنى فى الأشتغال بمثل هذه الأشغال، انّه هو المنتعان، و عليه فى كل الامور الاعتاد و التكلان.

قوله: «وأشترطت على نفسى» الى قوله: «فان عثر»، هذه الطريقة قد أخذها من الحقق الطوسى ـ قدّس سرّه القدوسى ـ فى شرح الإشارات، مع بعض عباراته الّتى فى ذلك المقام، ولا شكّ، أنّها طريقة غير مستحسنة، اذ الغرض من التعليقات

.

و التصنيفات تبيين الحق و اظهار الصواب، لينتفع و يهندى به الطلاب، لتصير سبباً لكما لهم، لا يحرّد حلّ ما فى الكتاب. الظاهر أنّ فهم كلام الشيخ مثلاً ليس فيه كمال و لا يتملّق به غرض يعتدّ به، فالاعراض من الاعتراض عليه فيا ليس صواباً بل يكون سبباً للاضلال....».

همو در نقد بخشی از عبارت پیشین سبزواری گوید:

قوله: «لكنّ الأولى أن يتمسّك» إلى آخره،

فيه نظر، لأنّ ما أثبته الشيخ في هذا المقام، أنّ غير الواجب لايمكن أن يتقدّم عليها، ولم يثبت أنّ الواجب يتقدّم عليها، وليس... هذه، فعلى هذا لايمكن أن يجعل هذا ايراداً على ما ذكره الشيخ عنها من أنّه ليس في شيء مسن تلك العلوم اثبات الواجب، وهو ظاهر، بخلاف ما ذكره بعض الفضلاء، فائهم أثبتوا ذلك وجعلوه مسألة، فهذا الكلام منه يدلّ على عدم فهمه لما في الطبيعيّات.

قوله: «وعندى أنّ هذا الاعتراض مناقشه لفظيّة، لأنّ الّذي يظهر من كلام الجيب» الى آخره،

فيه نظر، لأنّه أن أراد أنّ اثبات الوجود في نفسه للواجب ليس من وظيفة غير هذا العلم فباطل، لأنّ ما ذكره بعض الفضلاء ثبت به الوجود في نفسه للواجب، مع قطع النظر عها ذكرنا في الجواب.

و ان أراد أنّه ليست من وظيفه غير هذا العلم أن يحمل الموجود على الواجب، فهذا العلم أيضاً كذلك على ما ذكرنا.

و ان أراد أنّ اثبات الوجود فى نفسه للواجب فى هذا العلم بطريق المطابقة وفى غير هذا العلم بطريق الالتزام، ففساده أيضاً ظاهر، وظاهر أنّ فى هذا العلم أيضاً بطريق الالتزام.

وان أراد أنّ الفرض في غير هذا العلم ليس اثبات الوجود في نفسه للواجب، واتّمًا يكون ذلك في هذا العلم، فع بُعد حمل كلامه على هذا فهو ما ذكرنا في ذيل «و يكن أن يقال» فلا وجه لهذا المقال أصلاً.

قوله: «بل المراد كون الشيء متعلّقاً بشيء» الى آخره،

فيه نظر، اذ كون الشيء متعلقاً بشيء أيضاً لا يستلزم على اطلاقه وجود ذلك، ألا ترى أنّه يمكن أن يقال لابن عمرو أنّ له أبوّة عمرو و لا يستلزم ذلك وجود الأبوّة، نعم لو كان معنى يلزمه الوجود و أثبت تعلّقه تعلّقه بشيء و حصوله له، فيلزم أن يكون ذلك المعنى موجوداً في نفسه، وهو الّذي ذكرنا من الصواب، وليس من هذا التقييد في كلام بعض الفضلاء أثرٌ و لا عين، وفي كلام هذا الفاضل أيضاً، فليس ما قاله الا هذراً.

قوله: «و ان شئت قلت اذا يشمل»، الى آخره،

هذا مع ركاكته و قبحه و بعده، فيه أن أواد أنّ خصوص المبدأ حكمه كذلك، فع أنّ التخصيص لا أثر له في كلام بعض الفضلاء فلا يدفع به الايراد، فيه أنّه على هذا أيّ حاجة إلى ها هذا التطويل، أذ كون الشيء مبدأاً يستلزم وجود المبدأ لزوماً ظاهراً، و لاحاجة إلى انضام شيء آخر اليه

وان لم يرد الخصوص، فغيه أنّ كلّ مضاف مشهورى لايلزم أن يكون مـوجوداً في نفسه و هو ظاهر....

قوله: اله يكون المراد بقوله وجود الشيء لغيره»، إلى آخره، قد عرفت حاله.... قوله: «يعني لايجوز أن يكون البحث»، إلى آخره، هذا مأخوذ من تعليقاتنا».

محقّق خوانساری درطی حاشیه خودکلام سبزواری راباعبارتهای زیرخوانده است: «فیه خبط ظاهر».

«هذا شيء أعجب من سابقه».

«هذا مأخوذ من تعليقاتنا».

«لا محصّل لما ذكره». و....

وی این حاشیه رادر روزیکشنبه یازدهم جمادی الثانی سال ۱۰۸۹ قمری به انجام برده است. <sup>۲</sup> گرچه محقق خوانساری از اشکالهای سبزواری پاسخ گفت، ولی بساب بسررسی و حکومت بین آراء وی و صدرا باز ماند.

از این جا به بعد مربوط به قسمتی از حاشیه سبزواری است که نقل نکردیم.

۲. نسخهای از این حاشیه در دبیرخانه کنگره آقاحسین خوانساری موجود است.

مقلَّمه بیست و هفت

تنها اثر بازماندهٔ شناخته شدهای که بهطور میسوط بدین مهم یم داخته است كتاب نورالعرفاء في شرح كتاب الهيات الشفاء به خامة سيد عبدالعظيم لنجاني مى باشد، وى در ديباجة كتاب خود كويد: «لمّا كان علم الحكمة و لاسمّا النظرى منه و لاسكا الالهي منه، لا يخني عظم رتبته و شرف منزلته، وكان من أعظم ما صنّف فيه كتاب الشفاء للشيخ الرئيس الى على بن سينا و تداول منه فها بدين الطلاب والعلماء كتاب الهياته مع الحواشي الّتي علقها عليه العبارف صدرالديس محمد الشيرازى والتي علقها عليه العالم الفاضل آقاحسين الخوانسارى وكان محتاجاً الى شرح، و هو شروح(كذا) تسهل اعضاله و تيشر اشكاله و تفتع أغفاله، وكانت الحاشيتان غير حاملتين للمتن جميعاً، و لا وافيتين بذلك المحتاج اليه و لا مصيبتين كلَّماً لغفلة لازمة للانسان أو خطاء أو نسيان، أو لتسامح ومساهلة، أو لقسضيّة كم ترك السبقة لللَّحقة، وكان في اكثر المواضع للفاصل على العارف بحث و مناقشة حتى كان أقول اليس مقام لم يكن له عليه مجادلة وكانتا تحتاجان إلى محاكمة بينها، فشرعت بتوفيق اللَّه تعالى في كتب شرح له يكشف النَّقاب عن وجمه عبرائس معضلاته، و يزيل الحجاب عن صفحة خزانة مشكلاته، مشتملاً على جميع عباراته، موضحاً مرموزات ايماضانه و اشارانه، مبيناً ما أهملتاه من التفسير، معبّراً بعض ما قررتاه بقسر آخر من التفرير، ملتزماً لي أن احكى عبارتها جميعاً هيه، بحيث لاسند منها شور، الآنادراً، مصدّراً نبول صدرالديين بلفظة «قال العارف». وقول آقا حسين بلفظة «قال الفاضل»، وقولى بعبارة «قلنا» حاكماً بينهما بما خسطر باليال القاصر، دادًاً كلاً منها إلى ما هو وظيفته». ٢

از این رو که فاضل لنجانی به تمام عبارات ملاصدرا وخوانساری پرداخته است شرح وی بسیار مفصّل میباشد، ولی تنها نسخهٔ برجای مانده قفط تا فسطل چهادم مقالهٔ اول را دربر دارد.

در هر صورت بررسی این مماکمه و میزان موفقیت آن مجال دیگری را می طلبد.

١. كذا في النسخة.

۲. مصدر، ورق ۲ الف.

۲. این نسخه در کتابخانهٔ مرحوم آیةالله مرعشی نجفی به شمارهٔ ۲۰۶۰ نگهداری میگردد.

## مقایسهٔ حاشیهٔ ملّااولیاء وخوانساری

در بین حاشیه های نیمه مفصّل الهیات شفاء، حاشیهٔ ملا اولیاء از جهت این که دربر دارندهٔ تمام فصول شفاء میباشد، از زمرهٔ کاملترین حاشیه های شفاء محسوب می گردد.

بخشی از این حاشیه که در اکثر صفحات چاپ سنگی شفاء به چشم می خورد، متعلّق به حاشیهٔ خوانساری است و با توجّه به دستنوشت برجای مانده از آن، گویی ملّااولیاء که خود از شاگردان علّامه آقاحسین می باشد، پارهای از حواشی استاد را به حاضیه های خود انتقال داده است.

وى در آغاز حواشى خود گويد: فهذه تعليقات منى على الالهيات من كتاب النسفاء لأبى على بن سينا احرازاً لحقائقها وابرازاً لحقائقها. جمعتها تـذكرة لاولى الافهام»

وی تعلیقهٔ خوانساری بر آغاز شفاء را نقل نموده است. آ

[٧/٣] قوله: في ابتداء طلب موضوع الفلسفة الاولى

«اقحام لفظ الابتداء بناءً على أنّ الفصل الثانى أيضاً فى ذلك الطلب... فلذا فصّل سنما، كذا افد».

و در ذیل تعلیقهٔ [۹/۳] فبالحری انشرع...» با بهره از تعلیقهٔ استاد بدون قبید

د. ک. حاشبه الهیات الشفاء، خطی ش ۴۶۷۲ مرعشی، ورق / ۱ ب و ۲ الف نیز برگ اول چاپ سنگی شفاه.

«قد افید» گوید:

«... الحرى مصدر، والجارّ متعلق بالتلبس خبر عن أننشرع أو على صيغة فعيل والجارّ متعلق بالموصوف ونحوه، ويكون أيضاً خبراً مقدّماً على المبتدء كما في الاوّل، ومراده بتعريف المعانى الحكية بيان مسائل الحكمة الالهية على ماسيجىء أن الحكمة المطلقة هي الآلهي».

تعلیقهٔ خوانساری در این موضع چنین است:

«الحرى يمكن أن يكون مصدراً أو أن يكون على صيغة فعيل، وعلى الاوّل يكون الجارّ متعلّقاً بالتلبس، خبراً عن أن نشرع، وعلى الثانى يحتمل أن تكون الباء زائدة، ويكون الحرى مبتدء خبره أن نشرع، وأن لا تكون زائدة بل متعلّقة بالموصوف ونحوه، ويكون أيضاً خبرا مقدّماً على المبتدء كما في الأوّل و مراده بتعريف المعانى الحكية بيان الحكمة الالهية على ما سيجىء أن الحكمة المطلقة هي الالهي ولفظة المعانى على قياس ما سبق في سابقها».

از همين گونه است تعليقة [١/٤]. [١٢/٤]، [١٥/١١] و غيره ملّا اولياء.

#### شيوه تصحيح:

تصحیح اثر حاضر در دو مرحله سامان یافت:

□ الف: با بهره از سه نسخه ازير به تصحيح تلفيق نسخه ها پرداخته شد: <sup>٢</sup>

۱-ق: نسخهٔ کتابخانهٔ آستان قدس رضوی، ش ۱٤٥١۸، قطع وزیری، به خط شکسته نستعلیق خوش ریز، فاقد دیباجه، فاقد تاریخ، مشتمل بر حواشی مؤلّف با امضای «منه مدّ ظلّه» که بیانگر نگارش آن در عصر مؤلّف است. این نسخه یکی از صحیحترین نُسخ کتاب و به منزلهٔ اساس تصحیح می باشد.

۲-ک: نسخهٔ کتابخانهٔ آستان قدس رضوی، ش ۲۹، قطع رحلی کوچک با عرض کم، به خط نستعلیق، دارای دیباجهٔ مؤلّف، مورخ ۲۲ ذی الحجّة الحرام ۱۹۰۵، که در آخر آن قید «بلغ قبالاً محمده تعالی» به چشم میخورد. این نسخه از حیث صحّت یکی از نسخههای معتبر، و دربردارنده برخی از اضافات است که در نسخه «ص» به چشم میخورد.

۳ـ ص: نسخهٔ اهدایی مقام معظم رهبری به کتابخانهٔ آستان قدس رضوی، ش
 ۲۱٤۱۵، قطع رحلی کوچک به شکسته خوش محمد فاضل مشهدی، صورّخ

نسخههای این کتاب توسط سرورگرامی، دانشمند عزیز جناب آقای علی اکبر زمانی در اختیار نگارنده قرارگرفت.

۲. لازم به ذكر است نسخهای متملّق به سده دوازدهم در كتابخانه ابن مسكویه اصفهان از این اثر موجود می باشد كه دارای دیباجهای مفایر با نسخههای مذكور است، آغاز آن چنین است: ونحمدك یا من لایبلغ كنه انیته المارفون و لایصف حقیقة انیته الواصفون... فیقول الفقیر الی عفو ربه الباری حسین بن جمال الدین محمد الخوانساری در پی این دیباجه مفصّل از شاه سلیمان صفوی نام برده شده است.

مفلّعه سی و یک

۱۱۲۲ه.ق. این نسخه در پارهای از موارد توسط کاتب تصحیح شده و دارای تفاوتهای چشمگیری با نسخه ق و م میباشد.

این نسخه در مواضع گوناگونی دارای حاشیدای با امضای «م ح س» است که به ظاهر برگرفته از حاشیهٔ سبزواری بر شفاء میباشد.

ب: نسخهٔ فراهم آمده از مرحله اوّل با دو نسخهٔ زیر مورد بررسی مجدّد قرار
 گرفت:

2-م: نسخهٔ کتابخانهٔ ملی ملک، در ذیل مجموعه ش ٥٧٦٢، رحلی کوچک، به خط شکسته، فاقد دیباجه و انجام، مشتمل بر حواشی مؤلف با امضای «منه مدّظلّه» که بیانگر نگارش آن در عصر مؤلف است این نسخه متأسفانه در مواضع گوناگون دارای افتادگی هایی است و در صحافی کتاب پارهای از اوراق آن جابجا صحافی شده است، این نسخه از حیث دقّت و صحّت یکیی از بهترین نسخ موجود میباشد.

۵ س: نسخهٔ کتابخانهٔ مدرسهٔ عالی شهید مطهری (سپهسالار)، ش ۱۳۷۳، قطع رحلی کوچک با عرض کم، به خط شکسته، دارای دیباجه مولّف، به خط این برجعلی محدد میرزای نهاوندی در ۱۲۲۰ هق. این نسخه دارای اختصارهای متعدد و بعضاً نامانوس است همچو «اخ» به جای «الشیخ» و غیره، ولی در مجموع نسخهای صحیح و گویای پارهای از تحولهای استنساخ و تصحیحهای قسیاسی میباشد.

در این مرحله تمامی نسخه با نسخه «م» مقابله شد و موارد مبهم نیز به نسخه «س» عرضه گردید. نکته قابل توجه در پنج نسخه فوق همخوانیِ نسخه «ق» با «ک» و نسخه «م» با «ص» است و گویی هرکدام براساس یک نسخه تحریر گشته اند، ولی در این بین نسخه های «ص» و «ک» که هر دو متأخّر از زمان مؤلّفند دارای افزودگهایی مشابه می باشند که در دو نسخه «ق» و «م» که در زمان مؤلّف تحریر یافته اند موجود نمی باشد.

پس از تصحیح و مقابله کتاب به استخراج نقل اقوال کتاب که اسساساً از خـود

شفاء و حواشی آن بود، پرداخته شد و سپس با عنایت به چاپ مصری الهیات شفاء شهاره صفحات و سطور عبارتهای منقول از شیخ ذکر گردید. ۱

در پایان بر خود لازم می دانم از سروران معظم آقایان حضرت آیةالله استادی ـ که هئت و تشویقشان فراراه نگارنده در تصحیح اثر حاضر بود ـ حضرت آیةالله روحانی (شیخالاسلام) ـ که با راهنائیهای سودمند و تـ ذکّر های لازم خـ و د بـ یاری آمدند ـ فاضل گراغایه جناب آقای علی اکبر زمانی ـ که توجه بی در یغشان یار و پشتوانه این تحقیق بود ـ و نیز از کمکهای بی در یغ جـ ناب آقای خـ لیل بیرامی و دوستان دانشمند آقایان محسن نوروزی و حسن رئیسی ـ که در مقابله و فونه خوانی سعی وافری نمودند ـ و فاضل گرامی آقای مرتضی جنتیان ـ که در حروفچینی و غلط گیری این اثر کوشش بلیغی کر دند ـ تشکر نموده و مـ واتب امتنان خود را اعلام دارم.

حامد ناجی اصفهانی ۱۲۱۹ ذی القعدة /۱۲۹ ۱۳۷۷ مراسفند /۱۳۷۷ مطابق با تولد حضرت ثامن الحجج، علیّ بن موسی الرّضا علی آلاف التحیة و الثناء

۱. مواضع گوناگونی که در متن مبهم به نظر می رسید و یانکات ادبی در آن به نحو کامل مراعات نشده بود
با قیده گذاه شخص گشت، گرچه دویاره ای ازمواره نیز تذکیر و تأنیث فعل به هردو و چه جائز بوده است.
نگارنده برخلاف نظر مسؤولان کنگره پاره ای نسخه بدلهای نادرستِ نسخ را نیز نقل نمود، باشد که در
بین آنها قرائی صحیح تر از متن استخراج گردد.



الحمد لله الذي نزّل من القرآن ما هو شفاء و رحمة للمؤمنين، و جعلنا من تنبيهات اشاراته على نجاة من شفا جُرف الأوهام الى سواء الستين هو المتفرّد المستأثر بحقيقة الأزلية و القدم، و الذي ليس و لم يكن دونه وجود الا قد اكتنفه العدم، فاطر العقول و النفوس، جاعل المعقول و الحسوس، الحكيم الخبير القدّوس الذي رتّب مقدّمات أوّلية عقليةً و حشيةً، و ألف دلالات الهية آفاقية و أنفسية، جملها تبياناً و أقامها برهاناً اضطرّت العقول معها اضطراراً، و استسلمت النفوس لها اقراراً، بأنته الله الذي لا اله الأهوا، واجب الوجود، واهب الجنده، و مفيض الحير و الجود، موجداً لكل موجود، قديراً على الأشياء، فقالاً لما يشاء، متعاظم الكبرياء من أن يحويه زمان أو مكان، متعالي الشأن أن تكتنهه أوهام أو أذهان، فتى قامت حوم شواهق مجده عِقبان العقول لم يعنها: الجناحان: التصوّر و التصديق؛ أم متى رام

٢. الجُرُف: الجانب الذي أكله الماء في حاشية النهر

2. اقتباس من خافر / ۲ و خيره

٦. اقتباس من هود / ١٠٧ و فيره

١. اقتباس من الاسراء / ٨٢

۳. س: دون

٥. س : الجدود/ الجُدد: جمع الجديد

٧. العقبان: جمع العقاب

العبور الى شاطئ أنهار جوده تجارة الأفكـار لم ينقطع بهـم الخــــــران. الترس و التطبيق\.

فسبحانه سبحانه من رؤوف ببريته، لطيف بخليقته، عرّف اليهم نفسه بما أشرق عليهم من نور وجهه الكريم، و أودع لديهم من ضياء العقل القويم، ثمّ بما نصب لهم دليلاً من أعلام سبله، و انبعت اليهم معرّفاً من انبيائه و رسله، أصحاب العقول النيرة و النفوس الطاهرة، المؤيّدين بالمعجزات الباهرة؛ صلّى اللّه عليهم أجمعين عامّتهم و خاصّهم، شيّد المرسلين و حبيب آله العالمين، معرّف الحقائق و حجة الله على الحلائق، الدليل القائم، ذي المنطق العاصم، العالم الطبيعي و المعلم الالحي، مبتدئ البركات و منتهّى الحركات، أوّل الدلائل الربّانية و أوّل الأوائل الامكانية، محمد المصطفى المنتجب المبتبى و آله و ذريّته و عترته و بنيه الكاملين بكاله، المتحلّين بحلية جماله أ، المتخلّين بشرائف خصاله و كراثم أفعاله و أوّالمبروج فلك الشريعة و شهود من السّنة، شفعاء سيّتاتنا و وسائل رفع درجاتنا و ذرائع قبول طاعاتنا، القائمين بحفظ الملّة و الدّين، الباذلين مهجهم في إعلاء كلمة و ذرائع قبول طاعاتنا، القائمين بحفظ الملّة و الدّين، الباذلين مهجهم في إعلاء كلمة و ربّ العالمين، صلوات اللّه و سلامه عليه و عليهم أجمين.

أمّا بعد، فاتك أيّها الصاحب في كربة هذه الغربة، وكلّ ذي خبرة و دربة! لتعلمان و لاتجهلان ما قد خطّى به شبيخ فاللسفة الاسلاميين و رئسس الحسكماء المتأخّرين، من الاشتهار بإنافته على أصحاب الحكمة النظرية بأقسامها و فنونها، و تقدّمه عليهم في شعبها و شجونها، و اضطلاعه بتسهيل كلّ حزونة من منهجها، و

۲. س : اختصهم

£ س : ـ المتحلين بحلية جماله

٦. الانافة : الارتفاع، الاشراف

١. كذا في النسخ

٣٠ ك : دوية

ه. س: ۱۰ما بعد

٧. الحزونة: غلاظة الأرض

تبخره في لجيج براهينها و حججها، [و] استسلام الناس له و لرياسته في الصناعة، و اعتراف الكافّة بأجزل قسط له من تلك البضاعة، حتى قد طار ذكره في الأقطار بجناح الانتشار، و بلغت كتبه من الاشتهار، و خاصّة من بينها ثالث عشرة الشفاء، مبلغ الشمس في رابعة النهار، فانّها قد مضت عليها برهة من الدهر لم تكن لتجد فيها قادحاً، أو تفقد لها مادحاً.

ثم يا خليلي و الحلّة القديمة الممتنعة الزوال ألقيا اليوم سريعة السّمع و البال، و قرّطا أذنيكا بقرطة هذا المقال؛ اذبحول اللّه تعالى و قرّته يقوم و يقول بصوت عال عبر مبال بلوم اللنام و عذل الجهال - العبد المذنب الفقير الى عفو ربّه البارى، حسين بن جمال الدين محمد الحنوانساري أوتياكتابها يميناً و حوسبا حساباً يسيراً، انته لمّا ان كان اللّه تعالى ولي القصر و التأثيد و المتفضّل على من يشاء من عباده بالقول السّديد و الفور البعيد، سقانا من كرمة كرمه رحيقاً، و أمدّنا لاستقراء مسالك الأفكار توفيقاً. و في تفاريج مذاهب الأنظار تغويراً و تعميقاً، فأرانا ما يرونه الحقيقة مثالاً، و المائل عندهم خيالاً، و الأمر قيلاً و قالاً، و الأقوال أكثرها جدلاً و جدالاً، و تنطق للقول في جلّ منها جولة و مجالاً، و فريدة الحق ترائي من وراء الحدر جالاً، و تنطق وشاحاً و خلخالاً، و عند ذلك رأينا المقام قام متقاضياً، و سمنعنا الحال تنطق مستدعياً أن نفيض لهم بما أودعناه حواشينا تلك من التدقيقات الفارغة عن شوائب المعدل و الانصاف، حكماً قوولاً المفصل، اليه يتحاكم المتحاكمون، و قاضياً يقضى فيها شبجر بسينهم بالعدل لديه بالفصل، اليه يتحاكم المتحاكمون، و قاضياً يقضى فيها شبجر بسينهم بالعدل لديه بالفصل، اليه يتحاكم المتحاكمون، و قاضياً يقضى فيها شبجر بسينهم بالعدل لديه بالفصل، اليه يتحاكم المتحاكمون، و قاضياً يقضى فيها شبجر بسينهم بالعدل لديه بالفصل، اليه يتحاكم المتحاكمون، و قاضياً يقضى فيها شبجر بسينهم بالعدل لديه

٨. القرط: ما يعلِّق في مشحمة الاذن من درّة و تحوها -

٣. الحتباس من الانشفاق / ٧

الوشاح: شبه قلادة من نسيج حريض پرضع بالجوهر تشده المراة بين هاتقها و كشحيها

٥. س : الجود

يتخاصمون، فيحكم بينهم بالحقّ فها هم فيه يختلفون\. و اذ بعون اللَّه تعالى واهب الحول و القوّة تمّت و نجزت، ثمّ تجلّت من وراء أستار ٢ قوّتها الى مجالى الفعل، و برزت [و] انكشفت عن كنز بالحقائق مشحون، مودعاً فيه كلُّ لؤلؤ مكنون؟، و أسفرت عن كريمة ترفل<sup>4</sup> في فضفاض الاشتهار، و تسحب على أقرانها ذيل الفخار، كلّ ذلك بميامن ما زيّن الله تعالى به ساعد سعادتها. و جيّد جودتها من تميمة٬ التمام، و تعويذ الاعتصام بأمحاض الولاء، و اخلاص المسألة و الدعاء لدوام الملك و الدولة. و نظام الأمر و السلطنة، و تمَّم الدين و الملَّة على الملك الهمام المنعام. و ظلَّ اللَّه المبسوط على ا مفارق الأنام، سيّد سلاطين الاسلام و مولى خواقين الأيّام، البدر الباهر الدائر به على العباد، سهاء العناية الألهية و الدّر الفاخر المنفلق عنه أصلاف الصفوة^ الصفوية، طالعة من بحر الامامة الموسوية، هاطلة علمها سحابة النبوّة المحمدية الّذي أضحى مشرق أمن سهاء سموَّ شأنه بضياء العدل و الاحسان، و أصبحت سحائب انعامه هاتلةً ٩ على الأنام بصيّب البرّ و الامتنان. قد جبّله الله تعالى من عنصر اللطف و المرحمة. و البسه ديباجَي'' الدين'' و الدولة، و تؤجه بتاج البهاء و الكرامة. ثمّ مكّنه جــالسأ عــلى ر سرير تلك السلطنة العظمي. قاعداً على أريكة هذه الدولة الكبرى. مضروباً خيام حشمته فوق مناكب الجوزاء. منصوباً لواء جلالته على فئه ١٢ الفيّة الخضيراء. سالكاً مسالك العدل و الانصاف. متملَّكاً على نواحي ولاة الأطراف و الأكــناف. نــاصـباً

٢. ك: انهار

٦. ك: نسجت

<sup>1.</sup> اقتباس من النمل / ٧٦ و غيره

٣. اقتباس من الواقعة / ٢٣ و غيرها £ ترفل: تجرّ ذيله

٥. الفضفاض: الواسع من عيش ٧. التميمة: خرزة يضمونها على الأولاد للوقاية في العين و دفع الأرواح

٩. هائلة: متتابعة ٨ من : الصوة

۸۰. س: دېپاچنې ١١. س : السندين

٨٢ س : قمته

رآيات الشوكة و الأُتهة. رافعاً أعلام النجدة و العظمة. كاسراً جماجم٬ الجور و الفتنة. خافضاً للمؤمنين جناح الرحمة، فهو المعتلَّى ۖ بنسبه الأرفع الأعلى ذروة مجد باذخ ۗ. و المنتطئ؛ بحسبه الأشرف الأسنى صهوة ° عزّ شاع سن أرومة ` مجد ربحوا بجدودة ٧ الأئمة المصومين شرفاً أعل^ شرف. ثمَّ قد خسرت في سوق الجاراة صفقة من باعهم السلف، قدّر اللّه تعالى جودى ٩ جودة هممهم العلياء في ترويج مذهب أهل البـيت مثلاً لمستوى ١٠ سفينة نوح، و جعل رفيع جنابهم منجاً ١١ لكلُّ من أجَّله ١٣ الدهر على ملكه ينوح، فخلَّد اللَّه تعالى ملكه من مليك ما أرأفه بالبرية، و أشفقه على الرعية. حيث سمّر لهم برواية عدله أحاديث أنوشيروان حتّى أنام الأنام٣ في مهاد الأمن و الأمان، فهم أبدأ في حدائق احسانه بيسون ١٤ و يجرون، و الى منتهي صيت سطواته في حصن حصين آمنون، أفاضه الله تـعالى أشرف صـورة قــامت بمـادّة المـلک و السلطنة، و أنفس نفس تعلَّقت ببدن الجلالة و الأبِّهة، و هو السلطان الأجلُّ الأعظم الأكرم و الخاقان الأعدل الأكبر الأفخم، السلطان بن السلطان بن السلطان و الخاقان بن الخاقان بن الخاقان. أبو المظفر أبو المنصور السلطان شاه سليان الحسيني الموسوي الصفوى، بهادرخان أدام اللَّه تعالى بركات و جوده على العالمين، و مَنَّ بدوام ميامن سعوده على المؤمنين. و أقام بقوام دولته عمود الدين المبين. و أنام بحراسة يقظتة ١٥

۲. ك : المعلى

£ الممتطى: الراكب

١٢. يمكن أن يقرأ ما في النسخ: أجلسه

١. الجناجم: جمع الجمجمة

٣. الباذخ: المرتفع، العظيم الشأن

٥. الصهوة: مقعد القارس من الفرس

٦. الارومة: أصلِ الشيء، أصل الشجرة و ما يبقى منه في الأرض بعد قطعها

٧. الجدودة: الأجداد

الأجداد ۸ س : شرف اعلی جبل جودی ۱۰ که س : الستوی

۹. اشارة الى جبل جودى

۱۱. ك : منجحا

۱۳. سی : انام

۱٤. يميسرن: يميلون

ت ۱۵. س : تنطیة

عبون الدهر عن شيعة أميرالمؤمنين، و بسط الى تخوم بسيط الأرضين بساط بسطته و ربط بأوتاد الخلود أطناب خيام دولته، و زاده بسطة في الملك و المملكة يوماً فيوماً، و أدخل به الناس في دين آبائه أفواجاً قوماً فقوماً، ثمّ رزقه البلوغ الى أقسى ما انطوى عليه بضميره الأنور من صحابة الصاحب الموعود المنتظر، خليفة الله و حجته، و بذل المهجة في تقوّم محجّته، صلى الله عليه و على آبائه الطاهرين بحسرمة محبّد، سريد المرسلين و آله الأطهار المصومين، و الحمد لله ربّ العالمين.

[المقالة الأولى]



### بسم الله الزحمن الزحيم و به نستعين\ في التتميم\ الحمدلله ربّ العالمين و الصّلوة و السّلام؟ على محمّد و آله الطّاهرين.

[٧/٣] قوله:

## [الفصل الأوّل]

### في ابتداء طلب موضوع الفلسفة الأولى

اتحام <sup>4</sup> لفظ الابتداء بناة على أنّ الفصل الثاني أيضاً في ذلك الطلب، و تتمّة له، و إنّا جعلها فصلين لافصلاً واحداً تنشيطاً لطباع الناظرين، لأنّ طول الفصل يوجب الملال، أو لأنّ ما آ في هذا الفصل نني الموضوعية عن الأمور الّتي يظنّ أنّها موضوعه سوى ما هو المطلوب، وفي الفصل الثاني اثبات موضوعية المطلوب، فلهذا فستل بينها.

#### [٧/٣] قوله: لتتبيّن انيّته في العلوم.

المشهور أنّه بالنون. أي لتتبيّن حقيقته في العلوم. أي فها بينها. و قد يقرأ أيضاً بالياء المنناة من تحت. أي يتبيّن أنته أيّ علم هو؟ و يتميّز من سائر العلوم. و لعلّ هذا

۱. م : النكلان

٥. ك: مرجب

۲٪ م، ك: دو السلام

*.*...

أنسب بما هو المشهور من أنَّ تمايز العلوم بحسب تمايز الموضوعات.

#### [4/٣] قوله: من معانى العلوم المنطقية ....

أراد بمعاني العلوم المذكورة: مسائلها و سائر أجزائها؛ لأنتها المقصودة فسيها. و يحتمل أن يكون المراد بها المسائل فقط، لأنتها المقصود بالذّات.

## [٩/٣] قوله: فبالحرى أن نشرع في تعريف المعاني الحكمية

«الحري» يمكن أن يكون مصدراً، أو أن يكون على صيغة فعيل. و على الأوّل: يكون الجارّ متعلّقاً بالتلبّس ، خبراً عن «أن نشرع». و على الثاني: يحتمل أن تكون الباء زائدة .. و يكون «الحري» مبتداء، خبره «أن نشرع» .. و أن لاتكون زائدة، بل متعلّقة بالموصوف و نحوه؛ و يكون أيضاً خبراً مقدّماً على المبتداء، كما في الأوّل. و مراده بتعريف «المعاني الحكية» بيان الحكمة الاقمية على ما سيجيء أنّ الحكمة الملقة هي الاقمي، و لفظة «المعاني» على قياس ما سبق في سابقهاً.

### [1/٤] قوله: و ذلك بحصول العلم التصوّري و التصديقي

أي: حصول العقل بالفعل بحصول العلم التصوّري أو التصديق؛ اذ العقل بالفعل ليس معناه الأكون النفس عالمة بالمعلومات بالفعل.

و الحاصل أنّ كمال القرّة النظرية للنفس ليس الّا حصول العلوم التبصوّرية و التصديقية فيها، كما هو ظاهر كلام الشيخ، بل صريحه.

و ما قيل من أنّ المراد بالعقل بالفعل أن تصير النفس عقلاً داخــلاً في حــزب الملائكة المقرّبين بحصول صورة جوهرية فم أنته لامحصّل لهذا القول مخالف لظاهر

۱. ك: . في سابقها

كلام الشبخ هيهنا. بل صريحه. و لما هو معتقده من بطلان اتّحاد النفس بالمقل.

و قال صاحب هذا القول: ان قول الشيخ: «بحصول العلم التصوّري و التصديق اشارة الى الكال الأوّل للقوّة النفسانية العاملة، و هو غاية بالقياس الى العقل الهيولاني و قوله: لحصول العقل بالفعل اشارة الى غاية القوّة [ب ـ ١] النظرية؛ و لأجل ذلك أتى الشيخ فيه باللام و في الأوّل بالباء» انتهى ".

و بما ذكرنا ظهر ما فيه مع أنَّ في النسخه الَّتي عندنا كلاهما بالباء.

ثمّ أنّه أورد على هذا الكلام من الشيخ ايرادين؟:

أحدهما: أنسه مشعر بأنّ العقل بالفعل منحصر في حصول النصوّرات و. التصديقات المتعلّقة بما ليس من أفعالنا و أنته ليس كذلك؛ لأنّ العقل بالفعل يحصل في حصول العلوم المتعلّقة بغيره أيضاً.

و ثانيها: انّ الحكمة النظرية يبحث عن الحركة فهي<sup>4</sup> من أعهالنا.

و الجواب عن الأوّل بعد تسليم الاشعار بالحصر أنته مبنيّ على الغالب.

و عن الثاني: انّ المراد أن لايتعلّق بأفعالنا من حيث أنتها أفعالنا؛ و البحث عن الحركة في الحكمة النظرية ليس من حيث انتها أفعالنا.

ثمّ لايخنى أنته يمكن أن يكون المراد بالعقل بالفعل: العقل بالفعل المسطلح، أو العقل المسطلح، أو العقل المستفاد، لأنته عقل بالفعل لغذّ. و على التقديرين يصحّ أنّ حسوله بحسول العلوم، أمنا على الثاني فظاهر، و أمنا على الأوّل فلأنته أيضاً لايحصل الآ بحصول العلم مكرّراً حتى صار استعضارها ملكة؛ فافهم!

٢. تعليقة المهيات الشفاء / ٢.

١. في المصدر: لحصول

٣. في النسخ: ايرادان

٤. ك: و هي

ه. ص : متكرراً و هكذا يمض النسخ

١٤ حاشية الهيات الشَّفاء

### [1/2] قوله: ليست هي هي بانتها أعمالنا و أحوالنا.

قال بعض العلماء : «بإنّها بالكسر، أي بوجودها و هويّتها، أعمالنا و أحسوالنسا بالنصب على أنتها خبر ليس، و «هي» الثّانية تأكيد الأولى، أو على الحالية و «هي» الثانية هي الحبر. و قد يروي بالفتح، و أعمالنا و أحوالنا بالرّفع على خبرية آنّ، لكنّ الفترة المقابلة في العملية تدافعها » "، انتهى.

و لا يخفى أنّ في الفقرة الثانية «هي» امّا مكرّرة، أو لا؛ و على التقديرين لا يأبي عن أن يكون «أنّ» الفقح بأن تكون «هي» الأولى و مبتداء، و الثانية على تقدير وجودها تأكيداً لها و «بأنتها» متعلّقة بمتلبّسه خبراً لها، و أمّا على تجويز الحال من المبتداء كها هو رأي ابن مالك، فالحال أظهر. ثمّ على تقدير قراءة «أنّ» بالفتح يمكن أن تكون «هي» خبر ليست و «بأنتها» حال، و أن تكون «هي» تأكيداً و«بأنتها» خبراً.

### [7/٤] قوله: فتكون الغاية فيها حصول رأي و اعتقاد.

قال القائل السابق: «ان مده الغاية ليست غاية أخيرة عمي العقل بالفعل. فحصول العلم التصوري و التصديقي صورة و كهال أوّل للنفس العالمة باعتبار، و غاية باعتبار العقل الهيولاني على انتهى. و قد ظهر ما فيه.

### [٢/٤] قوله: في كيفية عمل أو كيفية مبدأ عمل.

يمكن أن يكون المراد بـ «مبدأ العمل» الملكة، أي: يكون النَّظر في كيفية الملكات،

١. و هو السيَّد الداماد ٢. ق ، ص : خبر

٣. راجع: الشقاء، الألهيّات، العليم الحجري / ٢٦٦ في هامشه.

٤. ك: ١١٠ ه ق ، ص : الأول

٦. في المصدر : لأن ٧ س : + يل

و أن يكون المراد به النفس، أي: يكون النظر في كيفية النفس من حيث انّه يـصدر عنها العمل. و لايبعد أن يكون هذا الترديد اشارة الى الاختلاف الواقع في موضوع الحكة العملية من أنته العمل. أو النّفس النّاطقة من حيث العمل.

[٤/٤] قوله: و أنّ العملية هي الّـتي تطلب فيها أوّلاً استكمال القوة النظرية. ...

قيل: «كون هذه\ العلوم كهالاً للقوّة النَّظرية محلّ تأمَّل لوجهين:

أحدهما: ان كلّ ما يعلم ليعمل به، تكون غايته نفس العمل، و غاية [الف \_ ٢] غايته هيهنا حصول ملكة العدالة للنفس، و هي أمر عدمي، و المطلوب فيه أمران: الأوّل: عدم انفعال النفس عن مقتضيات القوى الشهوية و الغضبية و الوهمية لشلّا يزاحم العقل النظري في تحصيل كهالاته، و الثاني: حصول هيئة استعلائية للنفس على المدن و قواه لتستعملها على وفق المصلحة في طريق الهداية و اصابة الحقّ؛ فالأوّل لكونه عدمياً لايكون كهالاً للشيء و ان كان نافعاً له، و الثاني كهال للسقوة العسملية لاللقية النظرية.

و ثانيهها: أنته يلزم على ما ذكره استكمال العالمي لأجل السافل خدمةً له. و أن يكون كيال السافل غاية لكمال العالى» ً. انتهى.

و فيه نظر من وجوه:

أحدها: انته معلوم قطماً أنّ مثل هذه العلوم كيال للقوّة النظرية. فالتشكيك فيه ليس بمؤثّر.

ثانيها: انَّ ما ذكره من أنَّ الثاني كمال للقوَّة العملية لاللقوَّة النظرية لايسمَّ بـ

٨ م: هذا ٢. ق: - ما

في : + أي النظرية الاستلام

التقريب، اذ كون الهيئة المذكورة كهالاً للقوّة العملية لاللقوّة النظرية الايستلزم أن لاتكون العلوم المذكورة كهالاً للقوّة النظرية الذي هو المدّعى. غاية الأمر أن يكون كهال القوّة النظرية معن لكمال القوّة العملية!

فلو قيل: «أنّه ممّا لايجوز، لأنّه يلزم أن يكون كيال السافل غاية لكمال العالمي». فهو البحث الثانى بعينه، فلايكون حيثنذ بحثان؟.

ثالثها: أنّ لزوم كون كال السافل غاية لكال العالى ممنوع، أذ الكالان جميع أذ الكالان جميع أذ الكالان جميعاً راجعان الى النفس، فيكون أحد كاليها غاية لكالها الآخر، و لامحذور. و كون قوتها العملية أسفل من قوتها النظرية على تقدير التسليم غير قادح في الحرام.

سلّمنا أنه قادح لكنّه نقول: انّ حصول هذه الهيئة الاستعلائية الّتي كبال للقوّة العملية هو أيضاً غايته حصول المعارف الحقّة على ما اعترف به هذا القائل أيضاً و هو كبال للقوّة النظرية. فتكون بالآخرة غاية العلوم المذكورة علوماً أخسرى أعمل منها، فغاية ما يلزم أن يكون بعض كبالات القوّة النظرية غاية لبعض آخر منها، و لاحجر فيه، كيف و كثير من الحكمة النظرية غاية لبعض آخر منها، مع أنّ جميعها كبال للقوّة النظرية اك غليكن هيهنا أيضاً كذلك؛ فافهما

### [11/2] قوله: أمّا ما هو كمّ مجرّد. ... .

هذا كأنته اشارة الى اختلاف موضوع فنون الرياضي<sup>0</sup>، فانّ الهندسة و الحساب منها يبحثان عن المقدار و العدد. و الهيئة تبحث عن الأجسام العلوية و السفلية، لكن عن حيث المقدار لا من حيث الجسمية الطبيعية؛ و على التقديرين المبحوث عنه في

١. ق، م ، س : المملية لا النَّظرية

من، ك: بكمال
 ك: دالتوة

الحقيقة أحوال تعرض لكم بما هو كم على ما قاله الشيخ.

#### [17/٤] قوله: و لايوجد في حدودها نوع مادّة.

يحتمل أن تكون الاضافة بيانية \_و المراد: أنسّه لاتـؤخذ في حـدودها المـادّة مطلقاً \_و أن تكون لامية، و يراد أنته لاتؤخذ فيها المادّة المعيّنة؛ و الأوّل أولى كيا لايخذ .

### [7/8] قوله: الآ اشارة [ب\_ ٢] جرت في كتاب البرهان.

هذه الاشارة في الفصل السابع من المقالة الثانية من كتاب البرهان، حيث قال فيه: «و لأنّ الموجود و الواحد عامّان لجميع الموضوعات، فيجب أن تكون سائر العلوم تحت العلم الناظر فيها أ، و لأنته لاموضوع أعمّ منها، فلايجوز أن يكون العلم الناظر فيها تحت علم آخر. و لأنّ ما ليس مبدءاً لوجود بعض الموجودات دون بعض بل هو مبدأ لجميع الموجود المعلول، فلايجوز أن يكون النظر فيه في علم من العلوم المجزئية، و لايجوز أن يكون بنفسه موضوعاً لعلم جزئي أ، لأنته يقتضي نسبة الى كل موجود و لا هو موضوع العلم الكلي العام، لأنته اليس الأمر الكليا عاماً، فيجب أن يكون العلم به جزءاً من هذا العلم. و لأنتا قد وضعنا أنّ من مبادي العلوم ما ليس بيّناً بنفسه، فيجب أن يبيّن في علم آخر، إمّا جزئي مثله أو أعمّ منه، فينتهي لامحالة الى أعمّ العلوم، فيجب أن يبيّن في علم آخر، إمّا جزئي مثله أو أعمّ منه، فينتهي لامحالة الى أعمّ العلوم، فيجب أن يبيّن عبادي مبادي سائر العلوم تصحّه من هذا العلم، فلذلك

٨. في المصدر : يؤخذ ٢٠ . ق ، ص ، م ، س : الثامن

٣. ق: نيها ٤. م: جزياً

ه. ص : + أي لأنّ المرضوع في لايكون ا مركليّاً علماً فيجبأن يكون العلم بذلك و الموضوع جزءاً من ذلك
 العلم لعمومه فافهم.

المسارك والهارات

٧. ص ، ك : بين ٨ ص ، ك : تصح

يكون كأنَّ جميع العلوم يبرهن على قضايا شرطية متصلة، أنته مثلاً كقولنا: ان كانت الدائرة موجودة فالمثلث الفلاني كذا أو المثلّث الفلاني موجودة فاذا صيِّر الى الفلسغة الأولى يبيّن وجود المقدّم، فبرهن أنَّ المبدأ كالدائرة موجودة آ. فحينتذ يتم برهان أنَّ ما يتلوه موجود فكأن ليس علم من العلوم الجزئية ما يبرهن على غير شرطمي». انتهى أ.

#### و فیه مناقشات:

احديها في قوله: «و لايجوز أن يكون بنفسه موضوعاً لعلم جزئي، لأنّه يقتضي نسبة الى كلّ موجود». لأنّ اقتضاءه النسبة الى كلّ موجود لايأبى عـن أن يكسون موضوعاً لعلم جزئي منفرد برأسه و هو ظاهر؛ و الأولى أن يعلّل عدم جواز كونه موضوعاً لعلم جزئي بأنته محتاج الى الاثبات، و موضوع العلم لايجـوز أن يثبت فهه.

و ثانيها: في قوله: «فينتهي لامحالة الى أعمّ العلوم» فانّ هذا الانتهاء ممسنوع. اذ يجسوز أن يكون بيان٬ موضوع علم جزئي في علم جزئي آخر يكون موضوعه بيّناً بنفسه.

و ثالثها: في قوله: «فيجب أن تكون مبادي سائر العلوم تصحّح من هذا العلم. فلذلك يكون كأنّ جميع العلوم يبرهن^ على قضايا شرطية».

٣. ص ، ك : بين

٤. الشفاء، البرهان / ١٦٥ و تعليقة الهيات الشقاء / ٤

٦. م: يحتاج

٨ ق: برهن

١. ق ، م : ـ المثلث الفلاتي

٣.كذا، في المصدر: مثلاً موجود.

٥. ق ، ص ، ك : انه

۷. ك : ـ بيان

٨ ق، م: برهن

هذا العلم لاجميمها، فلايلزم أن يكون جميع العلوم يبرهن\ على قضايا شرطية، و هو ظاهر.

### [7/0] قوله: و ذلك أنَّ في سائر العلوم ... .

لمَّا قال: «و لم يتبيَّن لك من ذلك أنّ الموضوع للعلم الآلمَّي ما هو بالحقيقة». ظهر من سياقه أنَّ له موضوعاً و لم يتبيَّن بعد، فأراد أن يستدلَّ على أنَّ لابـدَّ له مسنّ موضوع، فقال: «و ذلك» أي وجود الموضوع للآلمَّي؛ لأنَّ في كلَّ عــلم لابـدَّ مــن موضوع و مبادٍ و مسائل.

#### [٦/٦] قوله : إمّا خلقية و إمّا سياسية.

أراد بالسياسة أعمّ من سياسة المغزل [الف - ٣] و المدنية.

### [٧/٦] قوله: و ليس و لا في شيء منها "بحث؛ عن اثبات الآله تعالى.

قيل: «فيه نظر؛ لأنّ الطبيعيين يبحثون عن اثبات الآله \_ جلّ ذكره \_ من طريق الحركة. و أنته لابدّ أن تنتهي الهرّكات و المتحرّكات الى محرّك غير متحرّك، و الى محرّك غير متناهى القوّة دفعاً للدور و التسلسل.

و الجواب: انّ المراد أنّ اثبات الآله بحسب وجوده في نفسه ليس مطلوباً في غير هذا العلم، و المّا يبحث الطبيعي عن اثبات مبدأ للحركة غير متناهي تقوّة التأشير ليس بجسم و لاجسهاني، لأنّه يبحث عن أحوال الجسم بما هو متحرّك و عن مبدأ حركته الفير المتناهية، فليس مطلوبه اثبات وجوده في نفسه، بل وجوده للحركة و

٦. ک : عن

۱. ق: برهن

۳. ك . م : متهما

ق ، ص : \_ بحث / في المصدر : يبحث.
 أ. ق ، م : متناه و هكذا يعض النسخ.

ه. ق ، م : المتحركات و المحركات

المتحرّك من حيث هو متحرّك؛ فأين هذا المطلوب من ذاك و ان لزم بالعرض من جهة أنّ وجود الشيء لغيره يستلزم وجوده في نفسه، و هذا أولى في الاعتذار من الّـذي سيذكره الشيخ.

و الحماصل: انّ وجود الواجب في نفسه ليس مطلوباً في شيء من العلوم الّا [في] هذا العلم» '. انتهى.

و فيه نظر:

أمتا في السؤال؛ فلأنّ اثبات أنّ المتحركات لابدّ لها من الانتهاء الى محرّك غير متناهي التأثير ليس من اثبات الآله تعالى في شيء، اذ لابدّ أن يكون معني مأخوذاً في الإله تعالى من وجوب الوجود، أو كونه خالقاً للممكنات كلّها أو ما يشبه ذلك، وظاهر أنّ شيئاً من ذلك لايثبت في البحث المذكور. وكون ذلك المحرّك منحصراً في الواقع في الالّه تعالى غير بجدٍ كما لا يخفى.

و لو قيل: انّ معني وجوب الوجود يثبت بذلك، لأنّ المراد بالحركة الخروج من القوة الى الفعل مطلقاً وكلّ ممكن متحرّك باعتبار خروجه من العدم الى الوجود، و لا أقول: انّ عدمه سابق على وجوده البتة حتى ينع بناء على ما ذكر في بحث الحدوث الذاتي أنته لا يثبت أن كلّ ممكن عدمه سابق على وجوده سبقاً ذاتياً. بل المراد أنّ عدم كون وجوده من ذاته قوة و موجوديته فعل، فاذا صار الممكن موجوداً فكأنته خرج من القوة الى الفعل.

فنقول: غاية ما يثبت في الطبيعيات أنّ حركة النّهاء الدائمة بزعمهم لابدّ لها من محرّك غير متناهي القوّة، و أمّا أنّ كلّ متحرّك بهذا المعني الّذي ذكرتم لابدّ له مسن محرّك و لابدّ أن ينتهي الى الهمرّك الّذي لايكون متحركاً بهذا المعني. فهو بعينه الدليل

٢. في اكثر النسخ : مثناه

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٥.

المشهور الذي ذكره الإقميون لاثبات الواجب تعالى و ليس بحثاً طبيعياً أصلاً من دون ريبة، كيف؟! و ظاهر أنَّ هذا المعني ليس من العوارض الذاتية للجسم الطبيعي من حيث الحركة و السكون، بل هو شامل لجميع المكنات من حيث الامكان.

و أمنا في الجواب: فلأنّ المطلوب في الآلمي أيضاً ليس اثبات الوجود في نفسه للواجب تعالى بأن تكون المسألة أنّ الواجب موجود، بل المطلوب ثبوت الوجوب للموجود بأن تكون المسألة بعض الموجود واجب مثلاً، على ما سيجيء مفصلاً، وحينئذ لافرق بين البحث الطبيعي و الآلمي، اذ في كلّ منها لايكون المطلوب [ب ـ ٣] بالذات اثبات الوجود للواجب، لكن يلزم بالعرض.

و يمكن أن يقال: انّ في الآلمي و ان كان بحسب الظاهر المسألة أنّ الموجود واجب بناءً على أنّ موضوع العلم الموجود و لابدّ أن يكون الأمر كذلك على ساسيظهر مشروحاً. لكن آلاشك أنّ الغرض الأصلى اثبات الوجود للواجب بخلاف البحث الطبيعي، لأنّ الغرض الأصلي منه ليس اثبات الوجود للواجب في نفسه، و هو ظاه.

ثمّ لا يخنى ما في قوله: «من جهة أنّ وجمود الشيء لغيره يستلزم وجموده في نفسه»، لأنّ ثبوت الشيء للشيء لايستلزم ثبوت الثابت؛ فالصواب أن يقال انّ كون المتحرّك ذا مبدأ يستلزم وجود المبدأ في نفسه بالضرورة، فتدبّر ا

### [٨/٦] قوله : و لايجوز أن يكون ذلك.

«ذلك» اشارة الى كون البحث عن اثبات الآله تعالى في شيء من أقسام الحكمة غير الالمحي. و «كان» ً تامّة، اسمها: «ذلك».

١. م : بناله

فحاصل الكلام: أنته ليس في شيء من أقسام الحكمة غير الاقمى البحث عن اثبات الآله، و ليس بجائز أيضاً أن يكون ذلك. و سا قبيل عن «ان ذلك» خبر «يكون»، و اسمه محذوف، أي لايجوز أن يكون المطلوب و المبحوث عنه في سائر العلوم و هو اثبات الآله ففلة عمماً ذكرنا من التوجيه الظاهر.

#### [٩/٦] قوله : لأصول كرّرت عليك.

اللام إمّا صلة للتأمّل و إمّا أنتها للتعليل. و تعلّقها بـ «تعرف». و أمّـا ما هذه الأصول؟

فقد قيل: «هي أنّ المطلوب في كلّ علم اثبات العرض الذاتي لموضوعه "، و أنّ العرض الذاتي ما يلحق الشيء لذاته أو لأمر يساويه، و أنّ موضوع المسألة امّا نفس موضوع العلم أو نوع منه أو عرض ذاتي له أو لنوع منه على وجه حقّق في مقامه، و أنّ مقوّم موضوع العلم بحسب ماهيته أو وجوده للايجوز أن يكون مطلوباً في ذلك العلم، و أنّ ما هو المبدأ لجميع الموجودات لايصحّ أن يكون النظر فيه لعلم جزئي، و لا أيضاً يصحّ أن يكون بنفسه موضوعاً لعلم جزئي "، فانّه يقتضي نسبة الى كلّ موجود، فن تأمّل في هذه الأصول عرف أنّ اثبات الاله تعالى ليس مطلوباً الآ في هذه الأصول عرف أنّ اثبات الاله تعالى ليس مطلوباً الآ في هذه الأسول عرف أنّ اثبات الاله تعالى ليس مطلوباً الآ في

و لا يخنى أنّ الظاهر أنّ ارتباط المقدّمتين الأوليدين بهـذا المـقام بـاعتبار أن يقال: انّ اثبات المبدأ تعالى اذا أريد أن يجعل من العوارض المبحوث عنها، فلابدّ أن يرجع الى أنّ الشيء الفلاني مثلاً له مبدأ واجب أو ينتهي الى واجب و نحو ذلك . و

٣. ص، ك: . هي أنَّ

<sup>£</sup> ص ، ك : موجودة

٦. ق: . بكرن بنفسه ... جزئي

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٥.

٣. ق ، م : لموضوع

ه. ص ، لا : موضوعاً

٧. تعليقة الهيات الشفاء / ٥

ظاهر أنّ هذا المعني ليس من العوارض الذاتية لموضوعات العلوم المذكورة لعمومه بالنسبة اليها. و هذا كمّا يؤكّد النّظر السّابق الّذي أوردنا على صاحب القيل.

ثمّ انته اذا لم يجر أن يكون مقوّم موضوع العلم بحسب ماهيته أو وجوده مطلوباً في ذلك العلم، فيشكل الأمر في اثبات الآله تعالى في الآلهي، لأنّ موضوعه \_ و هو الموجود \_ لاشك في تقوّمه بحسب الوجود، أي ما يجري بحراه من كون الواقع ظرفاً لنفسه إلف \_ ٤] اذ لاتفاوت بينها فيا نحن فيه بالآله تعالى. و الظاهر أنّ عدم جواز ذلك كمّا لاوجه له أ، اذ لا محذور اذا كان موضوع علم بديهي التحقق أن يبحث عن اثبات مبدئه في ذلك العلم، و كذا اذا كان نظري التحقق، لكن قد أثبت بوجه آخر لامن طريق المبدأ، فيجوز أن يثبت مبدأه فيه.

و بالجملة الحق أن بناء أنّ موضوع العلم و مقوماته بحسب الماهية أو الوجود الايجوز أن يبحث عنها، في ذلك ليس على أمر عقلي قطعي، بل على استحسانات و معارفات على ما بيّنا مفصلاً [في] تعليفاتنا على شرح الاشارات و المحاكمات ". و ظاهر أن لامخالفة للاستحسان و التعارف فيا ذكرنا، مع أنتك قد عرفت أنته لابد أن يكون الحال في اثبات الواجب تعالى في الالمّى على هذا المنوال.

و الكلام في قوله: «لأنته علم يقتضي نسبة الى كلّ موجود»، قد مرّ سابقاً. ثمّ لا يخفى أن المقدّمتين الأخيرتين لا يناسب عدمها من الأصول التي أشار اليها الشهيخ، بسل الظاهر أنّ الأولى منهها هي الفرع الذي كلام الشيخ فيه بعينه أ، بل التانية أيضاً عند التأمّل، فتأمّل لا ثمّ الأنسب أن يقال ليس مطلوباً في تلك العلوم لا اللّ في هذا العلم، اذ هو المطلوب لا في هذا العلم، اذ

۱. م : ۵ له

۲. ص ، ک : الموجود

<sup>£</sup> م: لان

٨. يمكن أن يقرآ ما في يعض التسخ: يغنيه.
 ٨. ق ه م د س : - في

٣. المصدر، ورق.

٥. كذا، و في المبارة نوع اضطراب

٧. ص ، ك : . فتأمل

#### [١٤/٦] قوله: و يكون البحث عنه على وجهين ... .

هذا حشو في البين لامحصّل له أصلاً؛ و ذلك لأنّه انتهى كلامه الى أنّ البحث عن وجود الآله تعالى لايجوز أن يكون الاً ' في هذا العلم، و حينئذ كان يكفي في المطلوب أن يقول: «و اذا كان البحث عن وجوده في هذا العلم» الى آخر ما قاله، و لاحاجة الى توسيط ما وسّطه، و لاتتصوّر فيه فائدة زائدة أيضاً. فالصواب اسقاطه من البين.

### [١٧/٦] قوله : و سنبيّن لك عن قريب أيضاً ... .

قال غياث الحكماء: «يترائى عليه ايرادان ظاهران:

أَوْلَمَا: انّ موضوع هذا العلم الوجود ۚ كها سيقرّره، فما لم يعلم كونه سوجوداً لم يمكن البحث عنه في ذلك العلم.

و ثانيها: أنّ البحث عن وجوده بحث عن كونه داخلاً في موضوع البحث، و مثل ذلك لايكون من مسائل الفنّ».

ثمّ قال: «و بعض المماصرين أجاب عنها بأنّ البحث عن وجوده انّما هو بحمله على الموجود المطلق بمعنى أنّ بعض الموجود واجب.

و أقول: ليس شيء من الإيرادين شيء، لا لما أورده سن الجواب فائه غير صواب؛ و الصواب أنّ مسائل العلوم سيّا البرهائية تجب أن تكون كلّية ضرورية كها تقدّم في كتاب البرهان، بل بما قررنا و حرّرنا في أركان رياض الرضوان، فأنّا أوضحنا فيها أنّ اثبات الواجب من تقاسيم الوجود و دلائل اثباته تعالى مع ثبوت الممكنات يفيد صحّة تقسيم الوجود الى الواجب و الممكن، فكأنته قيل: انّ الموجود منقسم الى الواجب و الممكن، و كلّ موجود امّا واجب أو ممكن. و لا يخفى أنّ دلائل اثباته تعالى مع ظهور ثبوت الممكنات تفيد صحّة تقسيم الموجود الى الواجب و الممكن. و بهذا

١. ق : مالًا /س : و الله

المقالة الأولى

یندفع هذا. و ایراد آخر أقوی تما مسطی و همو أنسه لایجموز أن یکمون [ب ـ ٤] موضوع هذا العلم محمول المسألة»، انتهیا.

و فيه نظر من وجوه:

أحدها: انّ ما ذكره أنته تقرّر في البرهان أنّ مسائل العلوم لابدّ أن تكون كلّية ضرورية فهو خلاف الواقع، بل الشيخ صرّح بأنّ المسألة يمكن أن تكون جزئية؛ نعم لا يكون أن تكون شخصية، و الضرورية أيضاً غير ضرورية؛ بل يفهم من كلام الشيخ أنّ المسبرهن يسنتج الضروري من الضروري و غير الضروري من غير الضروري. ثمّ من العجب أدعاء ذلك في غير العلوم البرهانية أيضاً حيث قال: «مسائل العلوم سمّا البرهانية».

و ثانيها: انّ ما ذكره من أن اثبات الواجب من تقاسيم الموجود، ان أراد أنت اليس من مسائل العلم، فبطلائه ظاهر، و ان أراد أنته من المسائل و حاصله تقسيم الموجود الى الواجب و الممكن بعد ثبوت الممكن لتكون المسألة أنّ الموجود منقسم الى الواجب و الممكن فهذه القضية طبيعية، و هو ينافي ما ذكره من أنّ المسألة لابدّ أن تكون كلّية. و لو قبل حاصله: انّ كلّ موجود إمّا واجب أو ممكن كما يشعر به سياق كلامه، ففيه أنّ هذا ترديد و ظاهر أنّ من هذا الترديد لايسلزم السبات الواجب، و لاحاجة في اثباته الى دلائل اثبات الواجب، فلابدّ بالآخرة من أن يرجع الأمر الى ما قاله الجيب المذكور.

و ثالثها: أنته ان سلّمنا صمّة ما ذكره، لكن لا بُعد في ارجاع ما ذكره الجميب الى ما ذكره، الجميب الى ما ذكره، لأنّ حاصل التقسيم أيضاً ليس الّا أنّ بعض الموجود عواجب و بعضه ممكن، و المجميد ذكر الجزء الأوّل و اكتنى به عن الثاني، لأنّ الغرض لم يتملّق به، فلامعنى اذاً

١. راجع : لطائف الإشارات / ٧ ب.

۲. ق : آن

لتخطئته، و القول بأنّ الصواب ما قاله في رياض الرضوان.

و رابعها: أنّ الايراد الآخر الّذي ذكر أنته أقوي ممّا مسضى ليس لعدم الجسواز المدّعي فيه وجه بحسب الظاهر، سوى ما ذكر في الايراد الأوّل أو الثاني، فليس على هذا ايراد على حدة، فضلاً عن أن يكون أقوي منها أ؛ بل الظاهر أنّ الايراد الأوّل و الثانى أيضاً مآلها واحد عند التأميل، فتأميل!

#### [18/7] قوله: أذ قدُّ تبيِّن لك من حال هذا العلم ....

قال غيات الحكاء: «أنته يتراثى على هذا في بادي النظر ايراد، و هو أنته: ان أراد بالبحث عن المفارقات جعل المفارقات موضوعة و اثبات العوارض الذاتية لها على ما هو المشهور عند الجمهور من معني البحث عن شيء، لم يكن المطلوب لازماً. و اللازم مطلوباً، بل يكون اللازم خلاف المذعى. و ان أراد بالبحث عنها اشبات وجودها كما يشعر به قوله: «ان البحث عن وجوده» الى آخره، ظهر ما لايناسب؛ لأنّ المحصل حيننذ أنّ اثبات وجوده لايكون آلا في هذا العلم، لأنته مفارق؛ و قد أثبت في الطبيعي أنته موجود مفارق، و هذا كما تري» انتهى أد

و لا يخنى أنته لا يلزم أن يؤخذ في المقدّمة الأخيرة الوجود حتى يصير الكلام غير مناسب، بل يكنى [الف \_ 0] أن يقال: انّ في هذا العلم يبحث عن وجود المفارق وقد لاح في الطبيعي أنّ الآله تعالى مفارق، فيكون البحث عن وجوده في هذا العلم و على هذا لا يكون غير مناسب له، على أنّه لو أخذ الوجود أيضاً لما كان فيه محذور،

۲. ص ، ك : منها

£ م : او تبين

۱. س: لايمكن

٨ لطالف الإشارات / ١٠ الف.

١. اكثر النسخ : ايرادا

۳.م: عنه

ە.م:دلها

برلطائف الإشارات / ١٠٠ الف.

٨ ص ، ك : من

لأنته سيمتذر الشيخ عن وقوع هذا البحث في الطبيعي و أنته بالعرض. فلايضرّ ما هو المقصود كها لايخني.

ثمّ قيل في شرح هذا الكلام من الشيخ: «فيه اشارة الى أنّ اثبات المبدأ الأعلى لا يجوز أن يكون من مطالب العلم الكلّئ؛ لأنّه ليس أمراً عامّاً. فيجب أن يكون العلم به جزءاً من هذا العلم الأعلى، فكما أنّ علم النفس من حيث انّها مبدأ حركة جزء من العلم الطبيعي.

و أمّا النظر فيما يخصّها من حيث هي مفارقة الذات فانّه يتعلق بالعلم الناظر في أحوال المفارقات، كذلك النظر في مبدأ جميع الموجودات من حيث هو مبدأ جزء من العلم الأعلى؛ و أمّا النظر فيما يخصّه من حيث هو هو فانّه يتعلّق بالنظر في العلم الّذي موضوعه المفارقات، و هو العلم الّذي ينظر في الأمور الجرّدة عن المادّة.

و الحاصل ان الذي عمومه عموم الموجود و الواحد لايجوز أن يكسون العملم بالاشياء التي تحته جزءاً من علمه، لأنّها ليست ذاتية له من أحد وجهي الذاتي المذكور في كتاب البرهان فلا العام يؤخذ في حدّ الخاص و لابالعكس، بل يجب أن لاتكون العلوم الجزئية أجزاء منه، و انّا يجب أن يكون سائر العلوم تحت العلم الناظر في الموجود عا هو موجود و الواحد عما هو واحد. و الغرق حاصل بين كون علم جزءاً لعلم آخر أو كونه تحته، و لأنّ لاموضوع أعمّ منها فلايجوز أن يكون العلم الناظر فيها تحت علم آخر و لاجزءاً له ١٤، انتهى.

و الظاهر أنّ قوله: «فيجب أن يكون العلم به جزءاً من هذا العلم الأعملي» بالنصب و حاصل الكلام: انّه ليس أمراً عاماً حتّى يجب الى آخره، و لعلّه سقطت كلمة «لا» بعد أن.

ثمّ فيها ذكره نظر، لأنَّه يتراثى منه أنَّ العلم الكلِّي علم مفاير للعلم الَّذي يبحث فيه

٨. تعليقة الهيات الشفاء / ٥-٦.

عن المفارقات و لعلّ مراده بالعلم الكلّي العلم الّذي يبحث فيه عن الأمور العامّة و أنّ العلم الّذي يبحث فحيه عسن المسفارقات تحت العسلم الكسلّي، و أنّ العسلم الكسلّي موضوعه الموجود و الواحد و نحوهما، و هذا خلاف ما ذكره الشيخ؛ اذ الظاهر من كلام الشيخ بل صريحه أنّ هذا العلم الاقمي علم واحد، موضوعه الموجود أو الواحد أو نحوهما، و يبحث فيه عن المفارقات و عن الأمور العسامّة جميعاً؛ و ليس هميهنا علمان: أحدهما العلم الكلّي، و موضوعه الموجود و نحوه؛ و الآخر: تحته و هو العلم بالمفارقات.

ثمّ لايخنى أنّ ما ذكره من أنّ ما لايكون ذاتياً لشيء بأحد المعنيين المـذكورين لايكون العلم به جزءاً من علمه بل تحته و ان كان ذكره الشيخ في البرهان، لكـنّه لايستقيم على ظاهره[ب ـ 0] اذ يلزم أن يخرج كثير من أجزاء العلم الالمّـي عـنه، مثل أحوال الواجب تعالى و سائر المفارقات.

و لو قيل: المراد أنّ ما لايكون ذاتياً لشيء بالمعني المذكور لايكون العلم بسه بخصوصه جزءاً من العلم بذلك الشيء، و هيهنا العلم بالواجب تعالى و بالمفارقات من حيث الوجود جزء من العلم الالمي، اذ على هذا يرجع البحث حقيقة الى الوجود، حتى كأنته قبل الموجود واجب و الموجود عقل الى غير ذلك. نقول لاشك أنّ في الاهمي يبحث كثير من أحوال الواجب تعالى و سائر المفارقات غير الوجود، و ارجاع كلّ ذلك الى الوجود تعسّف و تكلّف، و بالجملة القول بهذه المقدمة عمّا لا لا يكاد يصمّ بظاهر، فلمن له تأويلاً، فالهم إ

١. ق : ـ الملم

#### [١٩/٦] قوله : و قد لاح لك في الطبيعيات ... .

لم نعثر في الطبيعيات على ما هو صعريح في بيان أنَّ الآله غير جـــــم و لاقـــة، جسم ١، بل هو واحد برى، عن المادّة و عن مخالطة الحركة من كلّ جهة، نعم يوجد في مواضع ذكر الاله تعالى و بعض صفاته العلى ممًا يقرب من هذا. و أقرب المواضع منها ما قاله في فصل تعقّب ما قاله برمانيدس و ماليسوس في أمر مبادي الوجود حيث نقل عنها انّهها ٌ يقولان انّ الموجود واحد غير متحرّك و ماليسوس يقول: أنّه غمير متناه و برمانيدس يقول: أنّه متناه ثمّ ذكر أنته: «لانظنّهها يبلغان من السفه و الغباوة هذا المبلغ الَّذي يدلُّ عليه ظاهر كلامها [...] فيكون وشيكاً أن تكون اشارتها الى الموجود هي اليَّ الموجود الواجب الوجود الَّذي هو بالحقيقة موجود كيا تعلمه في موضعه و أنته غير متناه و لامتحرّك و انّه <sup>4</sup> غير متناهى <sup>6</sup> الفؤّة. أو انّه متناه. عــلى معنى أنه غاية ينتبى اليه كل شيء» لكن لايخني أنّ جعل هذا الكلام من الشبيخ اشارة الى ما هناك لايخلو عن بعد؛ فلعلّ كان مراده من الطبيعيات غير طبيعيات هذا الكتاب و هو أيضاً بميد. مع أن بعض النسخ هكذا?: «لاح لك في أثناء ما مضى في هذا الكتاب من الطبيعيات».

### [2/7] قوله : و الَّذِي لاح لك من ذلك في الطبيعيات.

دفع سؤال نشأ من سابق كلامه حيث قال: أنّ البحث عن المفارقات في هذا العلم. و الآله تعالى مفارق كها لاح في الطبيعيات. فيتخيّل بين كلاميه تناقض حيث ذكر: انَّ البحث عن المفارقات في هذا العلم؛ ثمَّ قال: أنَّه يبحث في الطبيعيات عن أنَّ

٨. ص ، ك : . و لاكرة جسم

٣. المصدر : ، الموجود هي الي،

٥ اكثر النسخ : متناه

٧. ص ، ك : كذا

٢. ص ، 2 : عنها أن

<sup>4</sup> ك : . متناه و لامحولا و انه ٦. الشفاء، سماع الطبيعي / ٣٦-٢٧

الاله مفارق و هو يستلزم أن يبحث عن المفارق الذي هو الاله تعالى في الطبيعيات. فبطل أنّ البحث عن المفارقات مختص بهذا العلم. فدفعه بأنّ ما لاح في الطبيعيات كان غريباً منها و ليس من مسائلها، بل كان ذكره على سبيل الفرض و للغرض الذي بيّنه هذا.

و قد قيل: «الأولى في الاعتذار ما ذكرناه كها مرّ، لأنته اذا تطرّق اثبات المطالب الغريبة عن علم في ذلك العلم لم تنضبط أجزاء العلوم و أحوالها، فيدخل بعض العلوم في بعض و يختلط، و من ذلك (الف ـ ٦) القبيل أيضاً اثبات كثرة الهركات العقلية في علم السهاء و العالم من الطبيعي و اثبات النفس الجرّدة للانسان في علم المركبات النفسرية، و الوجه في الجميع ما ذكرناه، ٣، انتهى.

و ما ذكره ما نقلنا عنه سابقاً و ما ألزمه على الشيخ عـن عـدم الانـضباط و الاختلاط المذكور فلامحصّل له، اذ بعد تقرّر موضوع العلوم و تمايز بعضها عن بعض لا يوجب ايراد بعض مسائل علم في علم آخر تقريباً اختلاطاً و عـدم انـضباط، و لا يلزم منه محذور أصلاً. كما لا يختى.

### (٨/٧) قوله : للموجودات كلَّها أربعتها.

«كلّها» إمّا بالرفع على أن يكون تأكيداً للاسباب، و يؤكّده قوله: «لكنّ النظر في الأسباب كلّها»؛ و إمّا بالجرّ على أنته تأكيد للموجودات. و «أربعتها» على أيّ وجه بالرفع.

قيل: «الأوّل مجرور و الثاني مرفوع، «و الكلية» نعت لما عدا المضاف من أفراد المضاف اليه كما في قوله تعالى: ﴿خالق كلّ شيء﴾ ، ﴿و اللّه على كلّ شيء قدير﴾ ° و

١. ص ، ك : المفارقات

۲. ك : بطل £. خافر / ۹۲ و خيره

٣. تعليقة الهيات الشفاء / ٦.

۵. المائدة / ۱۷ و خيرها

المقالة الأولى ٣١

قولنا: الأرض تحت جميع العناصر و الهدّد و فوق جميع الأفلاك»\، انتهى.

و قد علمت أنّ الأوّل غير منحصر في الجرّ، و الفرض من قوله: «و الكلية» الى آخر و ظاهر، لكن تأديته حده العبارة ساجة.

#### [٨/٧] قوله : الّا واحد منها.

و في بعض النسخ: «لا واحداً منها»، و على التقديرين المراد به الفاعل للكـلّ الّذي هو واجب الوجود، حيث أبطل أنته ليس موضوعاً فمذا العلم، و لا يخقى أنته لايناسب النسختين جميعاً قوله: «أو بما هي كلّ واحد من الأربعة» و قوله: «من جهة أنّ هذا فاعل» أمنا النسخة الأولى فظاهر، و أمنا الثانية فلأنته اذا أبطل كون ذلك الواحد موضوعاً فلاوجه لادخاله في جملة الأسباب هذا.

و قد قيل: «و في بعض النسخ لاواحد منها»، أي السبب الفاعلى بخصوصه، كها مراد أي «واحد من الأربعة» و المراد: أنته لااختصاص لواحد من الأسباب القصوى بكونه موضوعاً لهذا العلم دون غيره»، انتهى ".

و على هذا الاحتمال الأخير لا يكون قول الشيخ الذي لا يكن القول به اشارة الى ما ذكره من عدم امكان الآله تعالى موضوعاً لهذا العلم، بل المراد به آن القول بكون واحد من الأسباب موضوعاً ليس بمكن؛ لأنه تخصيص بلا مخصص، و لا يخنى بعده ثم لا يتوهم أن ما ذكرنا من عدم المناسبة يندفع بهذا التوجيه اذ هو باي بحاله على هذا أيضاً، كما لا يخنى وجهه.

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٦.

# [17/٧] قوله: من جهة ما هي الجملة الَّتي تجتمع منها.

كلَّمه «ما» موصوفة، و «هي» مبتداء و «الجملة» خبره و سرجـعه «مـا»، و التأنيث باعتبار الحبر. فحاصل الكلام من جهة شيء ذلك الشيء الجملة الَّتي تجتمع من تلك الأسباب، و الشيء الكذائي هو مجموع الأسباب من حيث هو مجموع.

### [18/٧] قوله: مثل الكلّي و الجزئي ....

فائها غير مختصة بالأسباب من حيث هي أسباب. بل تعرض المستبات أيضاً.

### [1/٨] قوله: ثمّ من البيّن الواضع أنّ هذه الأمور ... .

قيل: «هذا هو ثاني الوجوه، على أنّ موضوع هذا الصلم ليس هـ و الأسباب القصوى إب\_ ٦] و تقريره على وجهين؛ لأنّ المراد بهـ ذه الأمـ ور في كـــلامه اسًــا الأسباب القصوى و امّا مثل الكلية و الجزئية و نظائرهما.

فعل الأوّل نقول: أنَّ موضوع العلم يجب أن يكون مسلّماً في العلم الّذي يبحث عن أحواله الخاصة، و هذه الأسباب وجوداتها و كونها أسباباً من الأمور الّتي يجب البحث عنها، أذَّ ليست ببيئة و لاهي من الأعراض الخاصة لموضوعات سائر العلوم كالأمور الطّبيعية و التعليمية و غيرهما، فيجب أن يبحث عنها في هذا العلم، فكيف يكون موضوعاتها؟

و على الثاني<sup>؛</sup> نقول: من البيّن الواضح أنّ مثل الكلّي و الجزئي و القوّة و الفعل و القديم و الحادث و الواحد و الكثير و غيرها من الأمور الشاملة للأسباب و غيرها هى فى أنفسها، و من حيث عمومها و اطلاقها من المطالب الّتي لابدّ من البحث عنها

۲. في المصدر : اذا ٤. ق ، ص ، ك : الباقي

في شيء من العلوم لابتناء كثير من المقاصد الضرورية العلمية على البحث عنها. ثمّ لاشيء من العلوم كمّا يقع فيه البحث عن هذه الأمور على وجه العموم الآهذا العلم، فينكشف أن البحث الواقع عنها في هذا العلم لايجوز أن يكون على وجه اختصاصها بالأسباب الأربعة القاصية، و الآلوجب استيناف البحث عنها على وجه العموم أيضاً. فيكون البحث على هذا الوجه لغواً و أجنبيًا في هذا العلم»، انتهى .

و فيه نظر، لأنّ وجهه الأوّل يرجع الى الوجه الأخير الّذي ذكره الشيخ مسن قوله: «و أيضاً فانّ العلم» الى آخره.

و وجهه التاني يرجع الى الوجه الأوّل الّذي ذكره الشيخ من قوله: «أحدها من جهة أن هذا العلم» الى آخره. و الصواب: انّ هذا ليس وجهاً ثانياً، بل هو من تتتة الوجه الأوّل، و الغرض دفع سؤال يورد عليه: [۱]: إمّا بأنّ البحث عن الكلّي و الجزئي و نحوهما لعلّه لايكون على وجه لايكون مختصاً بالأسباب القصوى، و لاتكون الأمور المذكورة بهذا الوجه من الأعراض الذاتية لها، بل يكون على وجه تصير الأمور المذكورة بهذا الوجه من الأعراض الذاتية للأسباب القصوى. و دفعه: بأنتا نعلم أنّ البحث عنها ليس على وجه الاختصاص، بل من حيث هى في أنفسها. [۲]: و إمنا بأنّ البحث عن الأمور المذكورة لعلّه يكون في هذا العلم على سبيل

الاستطراد و التبع، فلايلزم أن تكون من الأعراض الذاتية لموضّوع هذا العلم. و دفعه: بأنتا نعلم أنّ تلك الأمور لابدّ من البحث عنها و ليس محلّه سوى هذا

العلم. فلامجال للقول بكون البحث عنها في هذا العلم استطراداً و تبعاً. و على هـذا يكون ما ذكره الشيخ وجهين لاوجوها. و الأمر فيه سهل. اذ اطلاق الجمع على ما

٢. ق: رجه

فوق الواحد ليس بعزيز، سيًّا في كتب الحكمة.

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٦.

٣. ص ، ك : وجه

و قد أورد غيات الحكماء في هذا المقام كلمات واهية لايستحقّ الايراد، و مسن أراد الاطلاع عليها فليراجع اليها، ليشهد\ بصدق ما قلنا.

### [١٣/٨] قوله: و ليس اذاكان قريباً عند العقل ... .

قد حكم في الاشارات أن الحكم [الف \_ ٧] بأنّ الحادث لابدّ له من سبب بين حيث قال: «تنبيه و اشارة: كلّ شيء لم يكن ثمّ كان، فبيّن في العقل الأوّل أنّ ترجيح آ أحد طرفي امكانه صار أولى بشيء بسبب؛ و ان كان قد يمكن للعقل أن يذهل عن هذا البيّن و يغز آلى ضروب أخرى من البيان» أن انتهى.

و هذا منافي لما ذكره هيهنا حيث قال: «ان هذا الحكم ليس بيّناً»، و لعلَّ الصواب ما في الاشارات لقضاء العقل بديهة بذلك. ثمّ على تقدير تسليم أنته ليس بديهياً الأدري انّه ما البيان البرهاني الاثبات السببية و المسببية بين الأشياء التي ويدعى الشيخ أنّه لابدّ منه و انّه في هذا العلم؟ اذ في هذا الكتاب لم يتعرّض له أصلاً، بل لم يزد في مقام بيان أنّ الممكن محتاج الى العلّة على دعوي البداهة على ما ذكرنا، فانّ كان البيان البرهاني هو التمثيل يكتني الميزان المساويين و نحوه على ما ذكره المحقق الطوسي في شرحه للاشارات.

ففيه أوّلاً: انّ الميزان أيضاً في كفّه الأُشياء الأخرى، اذ ليس فميه الآ مشاهدة الحسّ أنته لايترجّح احدي كفيّته على الأخرى مع النساوي و يترجّح بعد انسفهام شيء اليه. و قد حكم بأنّ الحس لايؤدّي الآ الى الموافاة و المصاحبة الاتفاقية، و أسّا السببية و العلاقة الذاتية فلا.

و ثانياً: أنّه اذا حكم العقل بديمة في الميزان بالسببية، فقد ظهر أنّ وجود سببية و مسببية في الجملة من البديهات، فكيف يحكم الشيخ بأنته ليس بديهيّاً مطلقاً؟ الآ أن

١. ق: يشهد ٢ . ترجع

<sup>6.</sup> نشرح الانشارات ج ۲ / ۱۲۰-۱۲۱

لي المصدر: يغزع
 ق ، ص : الذي

يقال مراده: أنّ الحكم العامّ بالسببية و المسببية نظري محتاج الى البرهان لاالحكم مطلقاً، لكن هذا مع بعده من العبارة يرد عليه أنّ الحكم البديهي الجزئي في الميزان كيف يمكن أن يصير سبباً للحكم الكلّي.

و لو قبل الحكم الجزئي في الميزان ليس بديهياً. بل مشاهدة الميزان و نحوه يكون معدًا لفيضان الحكم الكلّي، فعلى هذا يرد أنته ليس حينئذ برهاناً كما ادّعاه الشيخ.

و يمكن ان يكون مراد الشيخ هيهنا من أنّ هذا الحكم أي الحادث له السبب يمتاج الى برهان هو أنته بمجرّد ملاحظة وجود الحادث لايمكن الحكم بأنّ له سبباً، اذ يجوز في بادي الرأي أن يكون وجوده من ذاته، فلابدّ من تأليف قياس هو أنّ وجوده لو كان من ذاته لكان واجب الوجود، و اذا كان واجب الوجود كان يجب أن يكون موجودا دائماً. فلما كان معدوماً وقتاً منا ظهر أنته ليس بواجب الوجود و أنّه يمكن، و اذا كان يمكناً و لم يكن وجوده من ذاته فتخصيص الوجود و تميزًه عن العدم حينئذ بأمر غير ذاته ضرورةً.

فان قلت: على ما ذكرته يكون الحكم باحتياج الممكن الى غسيره في الوجود بديهياً.

قلت: نعم، لكنّه بعد ثبوت الامكان، و الكلام فيه. و هذا الّذي ذكرنا انّماً هو بعد قطع النظر عن شبهة الأولوية الذاتية، اذ القدماء لم يتعرّضوا لها و انتبا هي من محدثات المتأخّرين، فافهم!

### [۱۸/۸] قوله : و اذاكان كذلك فبيّن (ب ـ ٧) أيضاً ... .

ابطال للشق الثالث من الاحتالات الأربعة المسذكورة لموضوعية الأسباب القصوى. و «بيّن» بصيغة الماضي الجهول، و توجيه الكلام ظاهر.

١. ص ، ك ، س : فتخصص

«و لاأيضاً من جهة ماهي جملة مّا و كلَّ» ابطال للشقّ الرابع منها، أي: يكون النظر في مجموع الأسباب من حيث المجموع.

### [2/4] قوله: لست أقول جملي و كلّي.

أي: المراد كلّ الأسباب، لا السبب الكلّي؛ اذ على هذا يرجع الى الشـقّ الشـاني الّذي أبطله.

#### [7/4] قوله : فانّ النظر في أجزاء الجملة ... .

تعليل لقوله: «و لا أيضاً ا من جهة ما هي جملة».

#### [٣/٩] قوله: باعتبار قد علمته.

الحوالة غير معلوم. و قد قيل: «و هو أن لا يكون للكلّي اعتبار صفة بحسبها تفتقر ملاحظة الى ملاحظة الجزئيات، أوّلاً، ككون الكلّي جنساً أو نوعاً؛ فانّ كون الكلّي حكالحيوان مثلاً حجنساً بالمعني المنطق يتوقّف اعتباره على العلم بجزئيات مختلفة الحقائق، لامن حيث كونها ذوات جنس، فانّ ذلك المعني لا يكن تعقّله في الكلّي و هو كونه جنساً، و أغا المقدّم تعقّله على تعقّل مضائفه في الكلّي و هو كونه جنساً، و أغا المقدّم تعقّله على تعقّل من جهة هذا الاعتبار هي ذوات الجزئيات لاوصفها كيا حقّق في مقلم»؛ انتهى و هذا جيّد و أن كان سبق له ذكر.

٢. ك، س: .ملاحظة

### [7/9] قوله : و أمتا ان كان النظر في الأسباب من جهة ما هي موجودة.

هذا هو الاحتال الأوّل من الاحتالات الأربعة، و انّما أخّر ابطاله، لأنته مع كونه خلفاً يستلزم المطلوب وهو كون الموضوع هو مفهوم الموجود. و قد قبل: «و انّما أخره الشيخ في البيان، لأنته الاحتال الصحيح مع كونه خلفاً، فانّه قد وقم البحث عسن الأسباب الأربعة بما هي موجودة في هذا العلم؛ لأنّ كلّ ما يبحث عنه من حيث كونه موجوداً مطلقاً من غير أن يكون نوعاً مخصصاً الى الاستعداد أو طبيعياً أو تعليمياً، فحري بذلك البحث أن يكون في هذا العلم» أ، انتهى.

و لايخني ما فيه. و الأولى ما ذكرنا؛ فافهم!

[٧/٩] قوله : فيجب اذن أن يكون الموضوع الأوّل هنو المنوجود بسما هنو موجود.

اذ ظاهر أنتد مينئذ يكون خصوصية الأسباب لفواً، و الموجود بما هو موجود يصلح لأن يكون موضوعاً، فيجب أن يكون الموضوع هو الموجود لا السبب من حيث هو موجود، فلا يرد أنته اذا كان البحث عن شيء من جهة لايلزم أن يكون الموضوع تلك الجهة، ألا ترى أنّ الطبيعي يبحث عن الجسم من حيثية الحركة و السكون، و ليس موضوعه الحركة و السكون، و الطبّ ينظر في بدن الانسان من حيث الصحّة و المرض؛ اذ ظاهر أنّ خصوصية الحسم و بدن الانسان ليست ملغاة في البحثين، و لايصلح أيضاً الجهتان للموضوعية الحسم و بدن الانسان ليست ملغاة في البحثين، و لايصلح أيضاً الجهتان للموضوعية

١. ق: متخصّصاً، لم

ه هكذا وجد في النسخة التي عندنا و لعله خلط. (منه)

٧. تعليقة الهيات الشفاء / ٧. ق : ـ أنته

<sup>£.</sup> س : ــ و 8. ك : هن

برأسهما: فتثبّت ا

[9/9] قوله : و قد ً بان أيضاً بطلان هذا الظنّ ]، و هو أنّ هذا العلم ... .

أي: كما بان بطلان كون موضوع هذا العلم هو ذات الباري تعالى بان بطلان كو موضوعه الأسباب القصوى. و في بعض النسخ لا يوجد لفظة «هو» و على هذا أين يكن أن يكون العلف للمتفسير، و أن يكون أن يكون العطف للمتفسير، و أن يكو المراد أنته بطلان هذا الظنّ أيضاً، أي: ظنّ أنّ الموضوع الأسباب القصوى من حيد الوجود؛ و كذا بان بطلان أنّ الموضوع هو الأسباب القصوى بسائر احتالاته؛ الظاهر هو الأول.

[١٠/٩] قوله : بل يجب أن يعلم أنّ هذا كماله و مطلوبه.

أي: كهال العلم الآلمي و مطلوبه الأصلي البحث عن أسباب القصوى.

١. ك : فلبته

#### [۲/۱۰] قوله:

#### [الفصل الثاني]

#### فصل في تحصيل موضوع هذا العلم

في الفصل الأوّل لم يحصّل موضوع هذا العلم. بل اثّما أبطل فيه كون مـوضوعه ذات الالّه تعالى و الأسباب القصوى، و لم يثبت بمجرّد\ ذلك أنّ موضوعه ما ذا؟ و هذا اثّما يظهر في هذا الفصل، فلذا قال هيهنا: «فصل في تحصيل موضوع هِذا العلم» و قال سابقاً: «في ابتداء طلب موضوع الفلسفه الأولى».

### [1/10] قوله: حتّى يتميّن لنا الغرض الّذي في هذا العلم.

اذ غرض العلم البحث عن العوارض الذاتية لموضوعه، فاذا ثبت موضوع العلم ثبت أنّ غرضه البحث عن أيّ شيء.

[1/10] قوله: ولم يكن من جهة ما هو موجود، ولا من جهة ما هو جوهر، و لا من جهة ما هو مؤلّف عن مبدأيه. أعني الهيولي و الصورة ـلكن من جهة ما هو موضوع للحركة و السكون.

و ذلك لأنَّ الطبيعي موضوعه الجسم من حيث الحركة و السكـون، و غــرضه

البحث عن عوارضه الذاتية التي تعرضه من هذه الحيثية. فعلى هذا لايصح أن يبحث عنه من الجهات الثلاث المذكورة؛ لأنّ البحث عن وجوده الموضوع و مقوّمات وجوده و ماهيته لايكون في العلم. و الجوهر لكونه جنساً عندهم يكنون من مقوّمات ماهية الجسم. و أيضاً الجوهرية على تقدير أن لايكون جنساً ليست من العوارض الذاتية للجسم، فلايبحث عنه في العلم الذي موضوعه الجسم.

و قد قيل في هذا المقام: «انّ الجوهر من مقوّمات ماهية الجسم، و الهيولى و الصورة أيضاً الصورة من مقوّمات وجوده» و لايظهر لهذا الفرق وجه، اذ الهيولى و الصورة أيضاً من مقوّمات ماهية الجسم؛ لأنتها جزءان له، و لملّه نظر الى أنّ الجزء الخارجي لما كان مقدّماً في الوجود على الكلّ بخلاف الجزء الذهني؛ فإنّه لايكون متقدّماً عليه على ما هو رأي بعض، فكان الأوّل من مقوّمات الوجود و ان كان من مقوّمات الماهية أيضاً، و التاني ليس الّا مقوّماً للماهية فقط، فلهذا المعني جعل الجوهر من مقوّمات الماهية، و الهيولى و الصورة من مقوّمات الوجود.

### [٨/١٠] قوله: و العلوم الَّتي تحت العلم الطبيعي أبعد من ذلك.

أي: من أن يكون البحث فيه من جهة الوجــود أو الجــوهرية؟ أو الهــيولى أو الصورة؛ لأنّ التخصيص فيها أزيد من التخصيص في الطبيعي.

قيل في\*هذا المقام: «علوم الطبيعي بعضها أصول هي فوق، و بعضها فروع هي تحت، و أصولها ثمانية أقسام:

الأوّل: ما تعرف فيه الأحوال العامّة للطبيعيات و يسمّى سمع الكيان.

و الثاني: تعرف فيه أحوال [ب ـ ٨] الأجسام البسيطة، و الحكمة في صنعها و

الشقاء / ٧ بمبارة اخرى.

[ل] ضدّها و غير ذلك، و يستى علم السهاء و العالم.

و النالث: تعرف فيه أحوال الكون و الفساد و التوليد و التولّد. و كيفية اللطف الالحمي في انتفاع الأجسام الأرضية من أشعة الساويات في نشئها و حياتها و استبقاء الأنواع على فساد الأشخاص بالحركتين الساويتين اللتين إحديهها شرقية سريعة، و الأخرى غربية بطيئة؛ و يشتمل عليه كتاب الكون و الفساد.

و الرابع: يبحث فيه عن كاتنات الجوّ و المركبّات الناقصة، و يشتمل عليه كتاب الآثار العلوية.

و الخامس: يبحث فيه عن أحوال المركبّات الجمهادية، و يشتمل عمليه كمتاب المعادن.

ر السادس: علم النبات.

و السابع: يشتمل عليه كتاب طبائع الحيوان.

و الثامن: يشتمل على معرفة النفس و قواها المدركة و الهرّكة، و يشتمل عليه كتاب النفس و الحسّ و المحسوس.

و أمّا الأقسام الفرعية من الحكمة الطبيعية.

 ا): فنها الطبّ، و يبحث فيه عن أحوال البدن الانساني و أركانه و أمزجته و كيفياته و كتياته و أسبابها و علاماتها من حيث استعداده للصحّة و المرض ".

 (۲]: و منها أحكام النجوم، و الغرض فيه الاستدلال من أوضاع الكواكب و أشكالها و وقوعها في درج البروج على أحوال هذا العلم، و هو علم تخميني.

[٣]: و منها علم الفراسة، و فيه الاستدلال من الحَلق على الحُلق.

[٤]: و منها علم التعبير.

۱. ق : کون

٢. في المصدر: كمياته من حيث استعداده للصحة و المرض و أسيابها و علاماتها.

٣. ك: للمرض و الصحة

٢٤ حاشية الهيات الشَّفاء

و منها علم الطلسات، و الفرض فيه تمزيج القوى السهاوية بقوئ بسعض
 الأرضيات لحصول فعل غريب في هذا العالم.

[۷]: و منها علم الكيميا، و هو معرفة أن يسلب عن المعض المعدنيات خواصها و افادتها خواص غيرها ليتوصّل بها الى اتخاذ جوهر ثمين كالذهب و الفضّة من هذه الأجساد». انتهى.

### (٩/١٠) قوله: وكذلك الخلقيات.

أراد بها الحكة العملية، تسمية للشيء باسم جزئه. و الغرض أن الخلقيات أيضاً لا يبحث فيها عن موضوعها الذي هو النفس أو الأقعال و الأعمال من حيث الوجود و الجوهرية أو العرضية أو نحوها من الأمور [الف \_ 9] التي تبعد من الحسوسات. و قد قبل: «أي و كذلك العلوم السياسية و الخلقية في أنّ موضوعها ليس الموجود بما هو موجود، بل شيء آخر تحته، و أنّ موضوعها يثبت في علم آخر هو فوقها»، "انتهى.

و أنت خبير بأنّ نني كون موضوعها هو الموجود بما هو موجود ليس لغرض في المقام. و الأولى ما ذكرناه ...

۱. ق ، ص ، س : من

تعليقة الهيات الشفاء / ٧-٨. ص ، ك ، ص : الأجسام.
 فأ : ذكرنا

# [١٠/١٠] قوله : و أمـّا العلم الريساخي فسقد كسان مسوضوعه إمّسا مسقداراً مجرّداً ....

قيل: «قد علمت أنّ أصول العلم الرياضي أربعة، و انقسامه الى الأربعة باعتبار انقسام موضوعه اليها؛ و الشيخ أشار اليها جميعاً بقوله: «إمّا مقداراً مجرّداً في الذهن عن المادّة» اشارة الى موضوع الهندسة. و قوله ا: «و إمّا مقداراً ماخوذاً في الذهن مع المادّة» اشارة الى موضوع الهيئة. و قوله ": «إمّا عدداً مجرداً عن المبادّة» انسارة الى موضوع الحساب. و قوله": «و إمّا عدداً في مادّة». اشارة الى سوضوع الموسيق»، انتہی'.

و قد يخدش هذا بأنَّ الشيخ سيذكر بعد ذلك أن الحساب يسبحث عن العـدد المأخوذ مع المادّة، و لعلّ ما ذكره هيهنا بناءٌ على الظاهر و ما سيذكره بناءٌ على تدقيق النظر. فلا منافاة. و قد أطنب غياث الحكماء في هذا المقام بما ۗ لاكثير جدوي فيه ۗ و الاقتصار على القدر الّذي أوردنا أولى.

[١٢/١٠] قوله: و لم يكن أيضاً ذلك البحث متجّها ....

لما ذكرنا في العلم الطبيعي بعينه.

[10/10] قوله: و العلوم الَّتي تحت الرياضيات ... .

قيل: «الأقسام الفرعية للعلوم الرياضيات^كثيرة؛ فمن ضروع الحسساب: عسلم الجمع و التغريق و علم الجبر و المقابلة. و من فروع الهندسة: علم المساحة و عسلم

٧. ص : + و ۱. ص: + ر

£ تعليلة الهبات الشفاء / & ۳. ص : + و

٦. قارن: لطائف الإشارات / ٩ ـ الف. ه. ق: ممّا

٨ كذا. في المصدر: الرياضية. ٧. ق ، ص ، ك : عذا الحيل المحرّكة و علم جرّ الأثقال و علم الأوزان و الموازين و علم المناظر و علم المرايا و علم نقل المياه. و من فروع الهيئة: علم التقاويم. و من فروع الموسيقي: اتخاذ الآلات العجيبة لحصول النفيات المبهّجة للنفس المهيّجة لقواها و دواعيها، كالأرغنون و ما يشبه». آ انتهى.

[١٨/١٠] قوله: من جهة كيفية.

متعلَّق بـ «المعاني المعقولة الثانية».

[١/١١] قوله: و لها الوجود العقلي الذي لا يتعلَّق بمادّة أصلاً، أو يتعلَّق بمادّة غير جسمانية.

الكلام يحتمل التقسيم و الترديد. أمّا الأوّل؛ فبأن يكون المراد أنّ المعقولات الثانية وجودها العقلي [١]: إمّا لايتعلّق بمادّة أصلاً \_ و همو باعتبار وجمودها في العقول؛ اذ العقل لا تطلق عليه المادّة أصلاً \_ [٢]؛ و إمّا يتعلّق بمادّة غير جسمانية، و هو باعتبار وجودها في النفوس؛ لأنّ النفس قد تطلق عليها المادّة باعتبار أن يراد بها ما فيه قرّة شيء و في النفس قرّة العلوم، فتكون مادّة بالنسبة اليها.

و أمَّا الثاني: فبأن يكون المراد وجودها في النفس فقط.

و الترديد باعتبار اطلاق المادّة على النفس و عدمه على الاصطلاحين، فسطى الثاني لايكون وجود المعقولات في مادّة أصلاً، و على الأوّل يكون في مادّة لكن لا في مادّة جسانية.

[٣/١١] قوله : ثمّ البحث عن حال الجوهر بما [ب ـ ١] هو موجود ... .

هذه مقدمة أخرى للدليل. و حاصل الدليل: ان هيهنا أبحاثاً لاتكون في الصلم الطبيعي و الخلق و التعليمي و المنطق، و هو المقدمة الّتي ذكرها من أوّل الفصل الى هنا، و هذه أبحاث ممّا لابدّ منها. و اذا لم تكن في العلوم المذكورة فلابدّ أن يكون لما علم آخر، و هذا هو الذي ذكره من قوله: «ثمّ البحث» الى قوله: «و لايجوز أن يوضع لها» الى آخره. و اذا كان اهذه الأبحاث في علم آخر فلابدّ أن تكون جهة جامعة لهذه الأبحاث، و اللّا لم يتصور جمها في علم، و احتمال أن يجعل كلّ منها علماً على حدة ظاهر البطلان، و الجهة الجامعة ليست الاّ الوجود. فـثبت أنّ هـذا العلم موضوعه الوجود، و هذا ما ذكره بقوله: «و لايجوز» الى قوله: «و كذلك قد يوجد أيضاً»، الى آخره.

و قد قيل: «و لايبعد أن يكون هذا شروعاً في منهج آخر في تحقيق موضوع الفلسفه الأولى و اثبات انتهاء في ما بين العلوم، و المنهج الذي سبق بيانه كان مسن جهة اثبات موضوعات سائر العملوم الحسكية، و هي الطبيعيات و الخسلقيات و الرياضات و المنطقيات. و أنّ موضوعاتها جيعاً أمّا يثبت في علم آخر هو فوقها، و يتم بأدنى عناية لظهور أنّ وجود تلك الموضوعات الكلية لابد أن يكون مطالب في علم هو فوق سائر العلوم. و أمنا هذا المنهج فمن جهة أنّ هيهنا أموراً لابد من اثبات وجودها و ماهيتها اللا في علم آخر هو غير تلك العلوم الجزئية، و هو علم لابد أن يكون موضوعه أعمّ الأشياء، و ما ذلك اللا العلم الاقي الذي موضوعه المراقبة، انتهى ...

و لايخني ما فيه. لأنَّ الأمور الَّتي ذكر انَّه لابدَّ من اثبات وجودها و ماهيتها، و

٨. ص ، ك : - في

قد ذكرها الشيخ في هذا المقام ليس الا موضوعات ســـاثر العــلوم الحــكـية ســـوى الجـوهر الّذي كأنته أورده استطراداً، و على هذا لايستقيم جعل هذا وجهاً آخر غير الوجه السابق.

و أيضاً العناية الّتي ذكرها ليست تامّة، اذ لايلزم من عدم امكان اثبات موضوع كلّ علم امن هذه العلوم فيه نفسه أن يكون في علم أعلى، بل يجوز أن يكون في علم آخر منها، فلابدّ من التمسّك بما ذكره الشيخ آخراً من أنّ هذه الأبحاث ليس ممّا يتعلّق بالمادة، فلايمكن أن يكون في هذه العلوم، فالصواب ما ذكرناه آ.

#### [3/11] قوله : و عن الجسم بما هو جوهر

كان الظاهر على أسلوب كلامه سابقاً و لاحقاً أن يقال: «و عن الجسم بما هو موجود و جوهر». و كانّه تركه سهواً أو اعتهاداً على المقايسة.

#### [٥/١١] قوله : و عن الأمور الصورية ... .

و في بعض النسخ: «و عن الأمور التصوّرية» و هذا أظهر. و عملى التـقديرين اشارة الى موضوع علم المنطق بقرينة سياق الكلام حيث ذكر في أوّل الفصل حال الطبيمي ثمّ التمليمي ثمّ المنطق، و هيهنا أعاد عليها و ذكر الطبيمي و التعليمي، فالظاهر أنّ هذا هو المنطق.

و أيضاً اعادة إالف ـ ١٠] العبارة الّتي ذكر في موضوع المنطق أنته إمّا أن لايتعلَق بمادّة أضلاً أو يتعلَق بمادّة غير جسانية، هيهنا قرينة جلية على أنّ المراد هيهنا أيضاً موضوع المنطق. و من له أدنى دربة بأساليب الكلام لايشك " في أنّ المراد موضوع

۱. س : معلم ۲۰ فکرنا

المنطق ليس الًا.

و على هذا فالتعبير عنه «بالصورية» على ما في النسخه الأولى [١]: إمّا باعتبار أنّ العلم صورة المعلوم و الموضوع و ان كان هو المعلوم، لكن كأنته نظر الى اتحاد العلم و المعلوم، أو انّه لما تعرّض لوجوده العقلى من أنته إمّا لا في مادّة أو في مادّة، فقد عبر عنه أيضاً باعتبار وجوده العقلى. [٢]: و إمّا باعتبار أنته صورة للنفس بحمل الصورة على ما يشمل الأعراض أيضاً.

و أمنا التعبير عنه «بالتصوّرية» على ما في النسخة الأخرى فالأمر فيها بحمل التصوّر على ما يرادف العلم يشتمل القضية و القياس و نحوهما من الأمور التصديقية. و على تقدير حمله على ما يقابل التصديق أيضاً نقول: انّ مسوضوع المسنطق مسفهوم القضية و القياس لاذاتها و هو مفهوم تصوّري هذا.

و قد قبل في هذا المقام: «اعلم أن الصورة بمعني الذي هو أمر بالفعل يصح أن يعقل هي قبان، قسم: يفتقر قوام وجوده المخارجي الى مادّة جسانية؛ و قسم لايفتقر الى مادّة جسانية أ. و هذا القسم أيضاً قسمان: قسم يفتقر في قوام وجوده العقلي الى مادّة عقلية كالعلوم التصورية و التصديقية للانسان، فاتها صور زائدة على ذات النفس و النفس موضوعها و هي مادّة غير جسانية و قسم لايفتقر أصلاً الى مادّة، لاعقلية و لاغيرها كذوات العقول المفارقة على الاطلاق، و هي الصورة الهسضة المطلقة »، أنتهى.

و قد ظهر بما ذكرنا بعد هذا التوجيه جدًّا. بل عدم احتاله مطلقاً.

١. ك ، س : + و تحرهما من الأمور التصديقية

٣. م : .. و قسم لايفتقر .... جسمائية / منغ : + و قسم لايفتقر في قوام وجوده الخارجي الى مادّة جسمائية. ٣. من ، ك : المختصة

[٦/١١] قوله : و انَّها كيف تكون.

الظاهر انّه من قبيل أعجبني زيد و علمه.

[٧/١١] قوله : و ليس يجوز أن يكون من جملة العلم بالمحسوسات ....

فان قلت: لمَا ثبت في أوّل الفصل أنّ هذه الأبحاث ليست في سائر أقسام الحكمة فما الحاجة الى هذا الكلام الّذي ذكره الشيخ هيهنا.

قلت في الجواب وجوه:

أحدها: أن يقال انّ ما ذكره أوّل الفصل مجرّد أنّ سائر العلوم لايبحث عن هذه الأبجاث، لا أنته لايصحّ عن أن يبحث عنها بناءً على ما ذكرناه ' من الوجه سابقاً. و ما ذكره هيهنا دليل على انّه لايصحّ عن ا أن يبحث عنها في سائر العلوم.

و ثانيها: أنّه دليل آخر على أنته لايصح أن تكون هذه الأبحـاث مـن العـلوم المذكورة، اذ بناء الأوّل على أنّ البحث عن وجود الموضوع و مقوّماته لايـصح أن يكون في العلم. و بناء هذا الدليـل عـلى أنّ البحث في هـذه الأبحـاث ليس عـن الهـسوسات و ما يتعلّق بها، و لابدّ أن يكون في العلوم المذكورة البحث عنها، فلايصح أن تكون تلك الأبحاث من هذه العلوم.

و ثالثها: انّ غاية ما ثبت من الدليل السابق [ب ـ ١٠] أنّ البحث عن وجـود الجسم و مقوّماته لايجوز أن يكون في خصوص الطبيعي، و كذا البحث عن وجود المقدار و مقوّماته في خصوص التعليمي و على هذا القياس، و هذا غيرمجدٍ في المرام؛ اذ لملّه يكون البحث الأوّل في التعليمي و الثاني في الطبيعي، فأراد الشيخ أن يبطل وقوع كلّ من تلك المام،

و لا يخنى أنته على الوجهين الأخيرين لابدٌ في تتمير الكلام من انضهام القول بأنّ

الشيخ لم ينف كون تلك الأبحاث من الخلق و المنطق بناءً على ظهور بطلانه و بُعده عن العقل.

## [١٠/١١] قوله : أمَّا الجوهر فبيِّن أنَّ وجوده ... .

كان الظاهر أن يذكر الجسم أيضاً و يبيّن أنّ البحث عن وجوده و جسوهريته ليس بحثاً يتعلّق بالمحسوسات، بل المقصود الأصلي بيان ذلك لابيان حال الجسوهر، لأنته قد وقع استطراداً في الكلام كما يظهر بعد التأمل في سياقه على ما أشرنا اليه سابقاً. فلعلّ الشيخ لايبالي بمثل هذه الأمور بعد ظهور المقصود، اذ بعد بيان الحال في الجوهر يعلم منه حال الجسم بالمقايسة أيضاً. لكن أنت خبير بأنته لايناسب طريق التعليم و الارشاد، و ينافي الاشفاق بالمتعلّمين و الحدب عليهم؛ لأنّ مثل هذه المساعات كثيراً ما يشوش أذهان المبتدئين و تلبّس الأمر عليهم، و اللائق بالمعلّم المرشد الاحتراز عنه عجداً.

(١٤/١) قوله: و يعني به البعد المقوّم للجسم الطبيعي. أى الصورة الجسمية.

[10/11] قوله: تقال على الخطُّ و السطح و الجسم المحدود.

كأنته أراد بالمحدود ما يقبل التقدير سواء كان تقديراً محدوداً. أو غير محدود على ما يظهر من كلامه في المنطق.

۲. ق: بلس

١. الحدب : التعطّف

٣. ص: + مجرداً

#### [١٦/١١] قوله: و قد عرفت الفرق بينهماً ١

في الفصل الرابع من المقالة الثالثة من الفنّ التاني من المنطق 4.

# [١٧/١١] قوله : و لكنّ المقدار بالمعني الأوّل ... .

الظاهر أنّ البحث هيهنا عن المقدار بهذا المعني ليس مقصوداً بالذات، اذ البحث كان عن موضوعات سائر أقسام لحكمة لكنّه تعرّض له استطراداً.

# [٨/١٢] قوله: فأمَّا النظر في أنَّ وجوده أيَّ أنحاء الوجود ....

يظهر من هذا الكلام عن الشيخ أنّ في البحث عن الحسوسات لايكنى كسون الموضوع من المحسوسات، بل لابدّ أن يكون المحمول أيضاً منها، و لايخلو عن اشكال.

و الحتى أن يقال: مراده أنته يعتبر في البحث عبًا يتعلَق بالمادّة أن تكون العوارض الّتي يثبت له عروضها ـ من حيث تعلّق المادّة و عروض الوجود و نحوه ـ للأمور المتعلّقة بالمادّة ليس من حيث تعلّقها بالمادّة.

# [٩/١٢] قوله: فليس هو بحثاً أيضاً عن معني متعلَّق بالمادة.

أي كما أنّ البحث عن المقدار بالمعني الأوّل ليس بحثاً عن معني يتعلّق بـالمادّة كذلك البحث عن المقدار بالمعني الثاني من جهة الوجود، و أنّ وجوده ــ أي انحـاء الوجود أقسامه ــ ليس بحثاً عن معني يتعلّق بالمادّة من حيث تعلّقه بالمادّة كما بيّنا، و ان كان البحث عنه من جهة عوارضه الأخـرى بحـثاً عــتالي يـتعلّق بـالمادّة وكـان

۲. س : فی

2 الشفاء، المفولات / ١٦٣.

٦. س: ثبت

۱.م:بینها ...

۴. ق : في

ە. س : من

٧. ك: . المادة

علماً تعليمياً.

### [١٠/١٢] قوله : فأمَّا موضوع المنطق من جهة ذاته ... .

قد بين أنَّ موضوع الطبيعي و التعليمي ليس البحث عنها من جهة الوجود بحثاً من المحسوسات و ما يتعلق بها ـ أي يستفيد الوجود منها ـ بأن ذكر أنَّ موضوع بعض التعليميات الله ـ (١) كالعدد لا يتعلق ذاته بالماذة، و موضوع بعضها كالمقدار ـ و أن تعلق ذاته بها ـ لكن جهة البحث عنه ليس من حيثية التعلق بالماذة، و قد استنبط كما ذكره في حال الجوهر و في حال موضوعات التعليمي حال الجسم الطبيعي الذي هو موضوع الطبيعي، أذ ظهر منه أنَّ البحث عن جوهريته و وجوده ليس بحثاً عمّا يتعلق بالمادة من حيث أنه يتعلق بها ـ و قد بي كما ادعاه سابقاً في أوّل الفصل موضوع الحلق و المنطق؛ فذكر هيهنا حال موضوع المنطق أيضاً بأنته من حيث الذات خارج عن المحسوسات، و لاحاجة فيه الى أن يقال أنّ جهة البحث عن وجوده ليس من حيثية التعلق بالمادة، و لم يتعرض لموضوع يقال أنّ جهة البحث عن وجوده ليس من حيثية التعلق بالمادة، و لم يتعرض لموضوع الخلق و حاله اعتاداً على ظهوره بالمقايسة.

و هيهنا قد تمّت المقدمة الّتي ادّعاها من أنّ البحث عن أحوال موضوعات سائر أقسام الحكمة من جهة الوجود ليس يمكن أن يكون في غير القسم الالّمي من الحكمة بضميمة ما ذكرنا سابقاً من أنّ كونه من الخلق و المنطق ظاهر البطلان هذا.

و قد قيل في هذا المقام: «الأولى تقديم هذا الكلام على قــوله: ثمّ البــحث عــن الجــوهر الى آخره، ليكون داخلاً في الوجه الأوّل الّذي مبناه على أنّ موضوعات سائر العلوم أنّما يبحث عن انتيتها و ماهيتها في علم آخر ٣ ــهو العلم الأعلى ــوكأنّ الشيخ

١. ق: - بعض ١. ق: التعليمي

أراد به اليبان وجد آخر على اثبات الفلسفه الأولى و تحقيق موضوعها. و الغرض أنَّ موضوعات المنطق ـ و هي العقولات الثانية ـ من جهة الأشياء الَّتي يقع البحث عن وجودها و أنَّ وجودها ليس الَّا في العقل، و لايجوز البحث عنها من هذه الجهة في ا علم المنطق؛ لأنَّ البحث عن وجود الموضوع لعلم لايقع في ذلك العلم ـكها مرَّ مراراً ــ و لا في علم موضوعه المحسوسات ـ كالطبيعي و الرياضي ـ لأنتها غير محسـوسة. فالبحث عنها أيضاً لابدّ أن يقع في علم غير هذه العلوم النظرية، و ليس الّا العــلم الأعل»، انتهر.

و فيه نظر :

أَمَّا أَوْلاً : فلما عرفت أنَّ جعل كلام الشيخ منهجين ليس على نهج الصواب. بل هو منهج<sup>۲</sup> واحد.

و أمنا ثانياً: فلأنته سواء كان كلام الشيخ منهجين أو منهجاً واحداً لايستقيم ما ذكره من أنَّ الشيخ أراد بيان وجه آخر. أمَّا على تقدير كونه منهجين، فلأنَّ موضوع المنطق كان داخلاً في المنهج الأوّل حيث قال: «و العلم المنطق كها علمت»، الى آخره، فهذا الوجه الآخر الَّذي ذكره يكون بعينه المنهج الأوَّل.

و لعلّ مراده أنّ المنهج الأوّل كان تتميمه بالعناية الّتي ذكرها. و هذا الوجه بأنُّ <sup>؛</sup> موضوع المنطق ليس ممّا يتعلَّق بالحسوسات، فظهر الفرق.

لكن لايخنى أنَّ مثل هذا الوجه الَّذي أورده في موضوع المنطق كان يمكن ايراده في الموضوعات الأخرى بأن يقال: جهة البحث عنها من حيث الوجود، و أنته أيّ نحو من أنحائه ليس من جهة التعلَّق، فلاوجه لافراد موضوع المنطق مــن بــينها ۗ و جمله دليلاً على حدة، الا أن يقال: وجه الافراد اختصاصه بكونه من جهة الذات غير

۸ س تابه

٢. تعليقة الهيات الشفاء / ٩ ـ ١٠.

<sup>£</sup> م ، س : + العبراب

٤. ق: أذ ٦. س: بينهما

٥. سي: عنهما

متعلَّق [ب ـ ١١] بالمادَّة بخلاف الموضوعات الأخرى.

و يرد أيضاً أنّ هذا الوجه الآخر هو المنهج الثاني بعينه فما وجه إفراد موضوع المنطق في الأمور التي ذكرها أؤلاً؟ فكان الصواب أنّ يضمّه أيضاً مع هذه الأمور آ. و لايمكن أن يقال وجه الافراد أنّ ذاته ليس متعلّقاً بالمحسوسات بخلاف تملك الأمور، لأنّ جهة البحث عنها ليست مممّا يتعلّق بالمادة؛ لأنّ العدد أيضاً من تملك الأمور وليس ذاته متعلّقاً بالمادة، الآ أن يقال بينه و بين موضوع المنطق فرق آ؛ لأنته قد يتعلّق بالمادة و هو لايتعلّق أصلاً. و أمنا على تقدير كونه منهجاً واحداً فظاهر. لايحناج الى بيان؛ فافهما!

[١١/١٢] قوله : يتعاطي ما لايتعلَّق قوامه بالمحسوسات.

أي يتناوله أ. أو يخوض فيه.

[12/17] قوله: معني محقّق الأحقيقة معني الوجود.

كأنته أراد بالمعني المحقّق: المعني الّتي كان تصويره و ثبوته معلوماً محقّقاً بالبديهـة حتّى يصلح أن يكون موضوعاً لهذا العلم، كها سيشير اليه أيضاً.

و قد قيل: «و انتها قيّد المعني العامّ بالحقّق ليخرج المفهومات العامّة الاعتبارية و السلبية، كالشيء و الممكن العامّ و اللاممتنع و اللامعدوم؛ فانّ البحث عن أحوال تلك الأمور ليس من الحكمة الباحثة عن أحوال أعيان الموجودات في شيء»، <sup>6</sup> انتهى.

و لايخنى ما فيه، لأنته لافرق بين المسوجود و ما ذكره من الأسور، اذ الجسميع بحسب المفهوم اعتباري و بحسب الذات موجود؛ وكأنته بناءً على قواعده و أصوله

١. س: من + ايضاً

٣. م : الا أن يقال قرق ... المنطق. و هكذا يمض النسخ.

٤. ق : ثناوله الشفاء / ١٠

الَتي لايحضرنا الآن.

[١٥/١٣] قوله: وكذلك قد يوجـد أيضاً المور يجب أن تتحـدّه و تتحـقّق في النفـس.

أي يجب أن يتعيّن و يتصوّر في الذهن. و الحاصل: أنته يجب أن يعلم تصوّراً أو ّ عمديقاً، لأنتها [من] أمور ضرورية يحتاج اليها في العلوم.

و هذا دليل آخر على أنّ موضوع هذا العلم «الموجود» قريب من المنهج السابق؛ « الفرق بينهما ليس الا بأنّ في المنهج السابق أخذ موضوعات سائر أقسام الحكمة و بيّن أن البحث عن وجودها و كيفيته و نحوه كمّا لابدّ أن يقع، و ليس موضعه الا هذا الدلم و ليس كمّا يعمّها الا الموجود، و هيهنا أخذ أموراً أخرى غير الموضوعات، و أجرى الدليل فيها على النحو السابق.

و هذا دلبل آخر على ما ذكرنا من أنّ ما ذكره الشيخ سابقاً دليل واحد مختصّ بالموضوعات المذكورة. اذ لو لم يكن كذلك لمـا كان لإفراد هذه الأمور الّتي ذكــرهـا هـهنا عـا ذكره في المنهج الثاني ــعلى زعم من جعله منهجين ــوجه معتدّ به هذا.

و قد عيل في شرح هذا الكلام: «هذا وجه آخر في تحصيل موضوع الفلسفة الأولى. و الغرق بين هذا الوجه و الوجوه السابقة: أنّ المبحوث عنه المذكور فيها كان من جملة أمور موجودة بالاستقرار سواء كان وجودها وجود الجسواهس أو وجسود الأعراض، و سواء كان العرض عرضاً خارجياً أو عرضاً ذهنياً، و أمتا المبحوث عنه المذكور في هذا الوجه فهو من جملة أمور عرضية وجودها وجود موضوعاتها بعينه، اكن النفس تحدّدها الله ـ ١٢] و تحققها بأن تنتزعها عن الموجودات. و الغرق بينها

الالتانضأ

و بسين سائر الأعراض أنَّ وجودات سائر الأعراض في أنفسها وجوداتها لموضوعاتها، و أمتا هذه الأمور فوجوداتها في نفسها هي بعينها وجودات موضوعاتها. و الغرق بينها و بين الوجود: انَّ الوجود نفسه وجود الموجود و كلَّ من هذا الأمور وجوده وجود الموضوع؛ لأنَّ لها ماهيات غير الوجود بخلاف الوجود، اذ لاماهية له "، انتهى.

و فيه نظر، لأنّ الفرق الّذي ذكره لايتمّ فيا بين هذه الأمور الّتي أورده الشيخ هيهنا و بين موضوعات المنطق المّتي أوردها في الوجه السابق، لأنّ موضوعات المنطق أيضاً أمور انتزاعية اعتبارية.

## [١٦/١٢] قوله: و هي مشتركة في العلوم.

قيل: «أي يقع استعالها في كلّ واحد من العلوم بوجه من وجوه الاستعال أعمّ من أن يكون من جهة كونها من المبادي المشتركة في علم أو من المقاصد فيه؛ أو لا هذا و لاذاك، بل يقع الافتقار الى استعالها في بيان بعض المقاصد، و الغرض أنّ هذه الأمور ليست ممّا يستغني عن معرفتها و بيان وجودها حتى لايجب البحث عنها في شيء من العلوم الجزئية للبحث عنها من العلوم الجزئية للبحث عنها من الحيثية المذكورة، بل بأحد الوجهين الآخرين، اذ لو بحث عنها من حيث وجودها و حدودها في شيء من العلوم الجزئية لكانت هي من العوارض المختصة بموضوع ذلك العلم، لأنّ محمولات مسائل كلّ علم يجب أن تكون من خواص موضوعه، لكن ليس شيء من موضوعات العلوم الجرئية أمرأ عامًا، يختص به شيء من هذه الأمور، فلابد أن يكون موضوعها عن تلك الجهة أمرأ عامًا،

۱. ق: مو

۳. ق : شيء

٢. تعليفة الهيات الشفاء / ٠/٠.
 ٤. ك : موضوعاً

و العلم المتكفّل باثبات وجودها و تحقيق ماهيتها أعمّ العلوم و أعلاها»، انتهى.
و مراده «بأحد الوجهين الآخرين» الظاهر أنته ما ذكره الشيخ بقوله: «فبعضه
يستعملها استعمالاً فقط، و بعضها انتها يأخذ حدودها» و على هذا ينافي ما ذكر
سابقاً و لاحقاً، فلعل مراده بالبحث عن الحدود غير أخذ الحدّ. و الذي ذكره الشيخ
بأن يكون مراد الشيخ التحديد المتعارف و مراده ـ رحمه الله ـ بيان تركّبها سر
الأجزاء و تحقيق ماهيتها بالبرهان، فصار الحاصل أنّ في بعض العلوم تعرّف هـذ
الأمور، لكن لايثبت بالبرهان أنّ أجزائها كذا وكذا، فافهما

[٤/١٣] قوله : و ليست من الأمور الَّتي يكون وجسوده الآ وجود العسفات للذوات.

أي: ليست من الأمور التي لاتكون صفات، بل لاذوات؛ اذ الأمور التي يكور وجودها غير وجود الصفة للذات لاتكون صفات، اذ لو كانت صفات كان وجوده وجود الصفات للذوات؛ و كان الغرض من هذا الكلام سوى جعله تمهيداً لما ذكره بعده من أنتها ليست أيضاً من الصفات التي تكون لكلّ شيء \_ دفع [ب \_ ١٢] مسيتوهّم أنّ تلك الأمور لعلّها لاتكون صفات و عوارض حتى يجب أن يبحث عبر عروضها لشيء، بل ذوات؛ و حينئذ لو فرض أنّ لها أحوالاً و عوارض تحتاج الهابحث عنها فينبغي أن تجعل تلك الأمور موضوعات العلوم، لا أن يبحث عنها في العلم الأعلى.

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠.

في علوم فرض أنّ تلك الأمور موضوعاتها؛ اذ لايكن أن يبحث عن وجود موضوع علم أو كيفيته في ذلك العلم، فلابدّ أن يقع في علم آخر. و لايصلح لذلك سوى هذا العلم بكفالة موضوعية الموجود. لكن الشيخ تغرّل عن هذا و ذكر أنتها ليست من الذوات بل من الصفات و العوارض هذا.

و قد قيل: «الغرض من هذا الكلام و ما بعده هو التوضيح و التأكيد و دفع التوحّمات المضادة للحق، أي ليست عما لاوجود لها الا وجود الصفات الذاتية الملذوات المتخالفة الحقائق الموجودة بوجودات مختلفة حتى لايفتقر الى استيناف بحث عنها و عن أحوالها؛ لأنّ البحث عنها و عن أحوالها على ذلك التقدير راجع الى البحث عن تلك الذوات و عن أحوالها؛ لأنتك قد علمت أنتها من جملة الأعراض و الصفات، لأنتها غير مستقلة الوجود. و منشأ هذا الوهم هو كونها من الأسور الانتزاعية التي ليست لها وجود خارجي متميّز عن وجود الموضوعات و الذوات، فيتوقم أنتها عين تلك الذوات، و قد مرّ الفرق بينها و بين سائر الأعراض بأنّ وجود سائر الأعراض غير وجود موضوعاتها خارجاً و ذهناً، و وجود هذه الأمور عين وجود موضوعاتها في الخارج، لكن غيرها في الذهن، لأنتها من عوارض الماهية لا من عوارض الموجود.

و لأجل هذه الدقيقة عبر الشيخ عن الحكم بكونها من الصفات لامن الذوات بهذه العبارة اشعاراً بأنته يكني في ثبوت عرضيتها أنّ لها نحواً من الوجود غير وجود الذوات في أيّ ظرف كان، بأيّ اعتبار كان ما ليس بعرض هو ما لا وجود له بوجه من الوجوه الا وجود الذوات». انتهى.

٦ س: ، علم

۲. ق : نزل ٤. ك : اللوات

٦. بعض النسخ : ليس

٢. ك : مالصفات الذائبة
 ٥. ق : لميوهم

٧. تعليفة الهيات الشفاء / ١٠

و لا يخنى أنّ ما ذكره من كون غرض الشيخ دفع التوهّم الذي قرّره ليس ببعيد جداً، لكن ما ذكره أوّلاً في تفسير العبارة: «أي ليست ممّنا لاوجود لهما الآ وجود الصفات الذاتية للذوات المتخالفة الحقائق الموجودة بوجودات مختلفة» لا يفهم معناه، و لا تظهر استقامته، و كأنّ النسخة الّـتي وقعت أيضاً سغلوطة، أو يكون سراده بالصفات الذاتية، الذاتيات، حتى يكون المعني أنتها ليست ممّا لاوجود لها الآ وجود الذاتيات للشيء، بل لها وجود الصفات و العوارض.

وكذا لايظهر أيضاً [الف ـ ١٣] وجه اشعار عبارة الشيخ بما ذكره أخيراً من أنته يكنى في ثبوت عرضيتها أنّ لها نحواً من الوجود، و لاأدري أنته على ما حمل عبارة الشيخ و استنبط منها هذا الاشعار!؟

# [0/18] قوله: و لا أيضاً من الصفات الَّتي تكون لكلِّ شيء ....

لعلَّ الغرض منه دفع توهم أنَّ هذه الأمور لعلَّها تكون من عوارض كلَّ شيء، و حينئذ يجوز أن تكون تلك الأمور سوضوعات لهذا العـلم و لاحــاجة الى جــعل الموجود موضوعاً.

و قد قيل: «أي ليست و لاواحد منها من الأمور العبائة الشباملة لكـلّ شيء كالشيء و الممكن العام و نحوهما حتى لايحتاج الى بحث عن اثباتها و تحــديدها و تعريفها، فلايكون مطلوباً في علم من العلوم من الجهة المذكورة».' انتهى.

و لايخنى أنّ كون الشيء من الأمور العامّة لايستلزم كونه بديهياً غير محتاج الى اثباته لشيء، الّا أن يقال: لما كان أكثر الأمور العامّة أو كثير منها كذلك. فيكلي هذا للتوهّم.

ج من لا : . أو

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠

و يمكن أيضاً دفع هذا التوهّم بأنته سلّمنا بأنّ ماهيتها و اثباتها بديهية، لكسنّ البحث عن نحو وجودها وكيفيته لانسلّم الله كذلك، و لابدّ أن يقع ذلك البحث في هذا العلم بضهان موضوعية الموجود.

# [٦/١٣] قوله: و لايجوز أن يختص أيضاً بمقولة.

حتَّى يكون موضوع البحث عنها تلك المقولة بخصوصها لاغير.

### [7/17] قوله: و لايمكن أن يكون من عوارض شيء.

أي: من العوارض الذاتية له لعمومه بالنسبة اليه. و الآ فكـونها عـوارض في الجملة لاشك فيه.

### [٩/١٣] قوله: و أنته يجب أن يجعل الموضوع لهذه الصناعة ....

قد أورد عليه أنته منافٍ لما ذكره في البرهان من أنّ موضوع هذا العلم: الموجود و الواحد.

و أنت خبير بأنّ الأمر فيه سهل، اذ ليس غرض الشيخ الله يجب حبّاً أن يكون الموجود هو موضوع هدف الصناعة، بـل استحساناً. و لاشكّ أنّ الوجود أولى بالموضوعية من الواحد و نحوه و ان كان يجوز كون الموضوع هو الواحد و نحوه. فما ذكره في البرهان عمل سبيل التجويز و ما هنا على سبيل الاستحسان.

۲. مخ، سخ: لکمال
 ٤. م: البيان

١. ك : ـ ذلك

٣. ق ، س: فكرنهما

### [4/18] قوله : و لأنسّه غنى عن تعلم ماهيّته و عن اثباته ... .

كانّه تتمّة للوجوه السابقة و تذبيل لها. اذ بدون ذلك لاتتمشّى موضوعيته و لاتفيد الوجوه السابقة كها لايخني.

و قد قيل: «هذا وجه آخر على أنّ موضوع العلم الأعلى هو الموجود المطلق. لأنّ موضوعه يجب أن يكون أمراً عامًا شاملاً لجميع الموجودات. محقق الذات. غنياً عن تعلّم ماهيته و انيته. و لاتتحقق هذه الأوصاف الثلاثة في شيء من المعاني الآ في الموجود بما هو موجود؛ فانّ غيره من المفهومات [١]: أنا أن لايوجد أصلاً. [٢]: أو لايعم لجميع الموجودات، [٣]: أو يكون أعمّ من الموجودات و غيرها، فلاتكون تلك الأحوال المطلوبة أعراضاً خاصة له»، "انتهى.

و أنت خبير بأنّ وجوب كون موضوع هذا العلم متصفاً بالصفات الثلاثة المذكورة ليس أمراً بيّناً حتى يكون هذا الوجه وجهاً على حدة [ب \_ ١٣] بل اغًا يظهر ذلك بملاحظة الأبحاث السابقة، فالأولى جعل هذا تتقة سابقة كما ذكرا، اذكل منها لايتم بدون الآخر. ثمّ ما ذكره من «أنّ غيره من المفهومات إمّا أن لا يوجد أصلاً». اشارة الى ما مرّ منه سابقاً من أنّ الشيء و الممكن العام و نحوهما مفهومات اعتبارية لا وقد مرّ ما فيه، فتذكّر!

# [١٣/١٣] قوله : و مطالبه الأمور الَّتي تلحقه بما هو موجود ... .

قيل: «كلّ ما يلحق الشيء لذاته و لايتوقّف لحوقه على شرط و لا أيضاً على أن يصير نوعاً خاصًا من أنواعه، فذلك الشيء من عوارضه الذاتية و أحواله الأوّلية. و لاينافي ذلك كون اللاحق العارض أمراً أخصّ من ذلك الشيء كها توهّمه بعض أجلّة

١. ق: للوجود

المتأخّرين، أو نسب كلام الشيخ الى التناقض حيث قال: انّ ما يلحق الشيء لأمسر أخصّ فهو عرض غريب ليس عرضا ذاتياً مع أنته مثّل العرض الذاتي بالمستقيم و المستدبر للخطّ و منشأ هذا التوقيم عدم الفرق بين العارض الأخصّ و بين العارض لأمر أخصّ، أو توهّم أنّ كلّ ما يعرض الشيء لذاته يجب أن يكون لازماً لذاته و ليس كذلك، فانّ الفصول المقتمة للمنس واحد كفصول الحيوان من الناطق و غيره كل واحد منها عارض ذلك الجنس لذاته مع كونه أخصّ منه» "انتهى.

#### و فيه نظر:

أمنا أوّلاً: فلأنّ كلّ ما يلحق الشيء لذاته و لايتوقف لحوقه على شرط و لاأيضاً على أن يصير نوعاً خاصاً من أنواعه لابدّ أن يكون لازماً لذاته، فما نسبه الى التوهّم لايكون توهّماً، فكان الصواب أن يقال ؛ العرض الذاتي هو أن لايحتاج الشيء في عروضه له الى أن يتخصّص، و ذلك لاينافي كونه أخصّ.

و أمنا ثانياً: فلأنّ الآلمي يبحث عن العدد و المقدار و عن العقول، و عروض العدد و المقدار للموجود يتوقّف على أن يتخصص بالكمّ المنفصل و المتصل اللذين هما نوعان من الموجود، و عروض العقل يتوقّف على أن يتخصص بالجوهر الذي هو أيضاً نوع منه، فيلزم أن لاتكون تلك الأبحاث بحثاً عن العوارض الذاتية لموضوع العلم، و لما كان المقام لايصفو عن شوب شبهة و اشكال فلاباس أن يبسط الكلام لايضاح الحال و ازالة الاشكال حسها يسعه المجال، و لاينافي بأن يؤدّي الى الاطناب أو ينجر الى الاسهاب ، و الله الموقق للصواب، فتذكّر أوّلاً ما ذكره القوم! ثمّ تبيّن ما هو الأقرب الى الصواب في نظرنا القاصر.

١. المراد: الملا جلال الدين الدواني -

<sup>7.</sup> ك : المقيم 2. س : ـ يقال

۴. تعليقة الهيات الشقاء / ٨١. الماس : ـ يا

ە. ك : ئېرت

٦.ق:بسط

٧. الاسهاب: الاطالة

قال: غياث الحكماء: «الناظرون في الكتاب قرّروا أنّ الشيخ جعل الانقسام الى الأنواع من الأعراض الذاتية على ما سيظهر من تقسيمه الى أقسامه و أحوال تلك الأقسام لا كلّ من تلك الأنواع، و أنّ اطلاق العرض الذاتي على كلّ واحد من تلك الأنواع مسامحة، و استشكلوا و أوردوا الايراد بوجوه:

أحدها: انّ الانقسام الى الخطّ و السطح انتها هو بتوسّط [الف \_ 12] انقسامه الى الكمّ و انقسام الكمّ و الجسم عرضاً ذاتياً أولياً مع أنّ اثبات وجودها من وظائف هذا العلم.

و ثانيها<sup>۱</sup>: انّ انقسامه الى الكلّي و الجزئي بتوسّط انقسامه الى المعقول الثاني الّذي هو منطق.

و ثالثها: انّ كلّ واحد من الوحدة و الكثرة و القوّة و الفعل انتها يشتمل الموضوع مع مقابله، كما أنّ كلّ واحد من الأنواع كذلك فمائه أفصل فجعل في الصورة الأولى العرض الذاتي هو الانقسام الى الأنواع، و في الصورة الثانية جعل هذه الأمور نفس الداتي.

ثمّ أجابوا بمااستحسنه و ارتضاه و مدحه بعض أجلّة المعاصرين القــاصرين فقالوا:

الجواب عن الأوّل: انّ الموجود كما يصحّ انقسامه الى الاجناس يصحّ انقسامه الى ما تحتها، و الشيخ يريد أنّ الانقسام الى الأجناس عرض أوّلي، و لايلزم أن لايكون الانقسام الى ما تحتها عرضاً ذاتياً.

و أجابوا عن الثاني: بأنّ الشيخ في هذا القسم ّ جعل نفس الكلّي و الجزئي عرضاً ذاتياً. و هما يعرضان الموجود من غير احتياج الى أن يصير خــلقياً أو تــعليمياً أو

٨. س : ثانيهما ٢. كذا في المصدر : فما باله

٣. س: التقسيم

طبيعياً.

و عن الثالث: بأنّ الشامل على سبيل التقابل ما يكون شاملاً مع مقابل واحد.
و أقول: الصواب عندي أن ليس شيء من الرق و الايراد بشيء، و الكلّ مبني
على سوء فهم المراد، و الذي أحسب و أرى أنّ الرئيس لم يجعل الانقسام الى الأنواع
عرضاً ذاتياً، بل أشار الى أن البحث عن المقولات بأنواعها بحث عباً هو بمنزلة
أنواع الموضوع و أنواع أنواعها أو عبا هو بمنزلتها لابخصوصها، بل من حيث أنه عام،
فيكون البحث من أحوال الموجود المطلق و البحث عن الكلّي و الجزئي و أحوالها
بعثاً عباً هو بمنزلة الأعراض الذاتية للموضوع، و لقد تقرّر في البرهان أنته قد يكون
موضوع المسألة أو ما هو بمنزلته عرضاً ذاتياً لموضوع العلم. و أما أنّ المقولات
بأنواعها بمنزلة أنواع الموجود و الكلّي و الجزئي، و أحوالها أعراض ذاتية، فقد
أوضحنا [في] كتابنا رياض الرضوان بأوضع بيان، و الآن أشير الى وجداً مقنع أ

فأقول: ان الجوهر و العرض اعتبر في حدّهما الاسمي سعني الموجود، فـقيل: العرض هو الموجود في موضوع، و الجوهر هو الموجود لافي موضوع، و لايخنى أنتهما بهذا الاعتبار يصيران بمنزلة نوعى الموجود، و أنواعها كأنواع أنواعه بخلاف سائر ما جعله بمنزلة الأعراض الذاتية، فأنّه لم يعتبر في حدودها الاسمية و لافي حدودها الحقيقية معنى الموجود، و لايخنى أنته بما حققناه ظهر الايرادات كلّها.

و أمنا الأجوبة الّتي نقلناها فع ما فيها من التكلّفات و التعشفات سبنية عــلى مقدّمات بمنوعة و مدّعيات باطلة مقدوحه، و [ب ــ ١٤] بعد الاغياض و الاعراض عن التعرّض و الاعتراض لايكاد يترّ بشيء منها شيء» أ، انتهى كلامه.

و هيهنا أبحاث:

۱. ك : . بانواعها

۳. ص ، ك ; الوجه

٤. ص ، ك ؛ . مقنع

2. ك : . بانواعها

». لطائف الإشارات / ١٢ الف ـ ١٣ الف.

٥. كذا / س: + التعريض

أحدها: انّ ما قرّره الناظرون من أنّ الشيخ جعل الانقسام الى الأنواع من الأعراض الذاتية غير ظاهر، بل الظاهر أنته جعل نفس النوع منها. و ما ذكره من أنّ الموجود لا يحتاج في أن ينقسم الى الجوهر و الكمّ و الكيف الى انقسام قبلها لبسيان أنتها أنواع أوّلية للموجود، و لايشعر ذلك أصلاً بأنّ مراده جعل الانقسام من الأعراض الذاتية.

و ثانيها آ: أنتهم بعد ما قرّروا أنّ الشيخ جعل في الصورة الأولى العرض الذاتي هو الانقسام، و في الصورة الثانية، جعل هذه الأمور نفس العرض الذاتي عبلى ما صعرّحوا به في الايراد الثالث. فلا يتجه حينئذ ايراد وهم الثاني بأنّ انقسامه الى الكلّي و جزئي بتوسّط انقسامه الى المعقول الثاني و هو ظاهر، اللّا أن يقال ليس مرادهم أنّ الانقسام ليس عرضاً ذاتياً؛ لانه بتوسّط انقسام آخراً، بل أمّا جعلوا كون الانقسام اليا بتوسّط الانقسام الآخر دليلاً على أنّ عروضها ليس أوّلاً و بالذات، بل بتوسط عروض المعقول الثاني، لكن على هذا لامدخل في جوابه لما قالوا من أنّ الشيخ في عروض المعقول الثاني، لكن على هذا لامدخل في جوابه لما قالوا من أنّ الشيخ في هذا القسم جعل نفس الكلّي و الجزئي عرضاً ذاتياً، لأنّ المورد لاينكر ذلك، اللا أن يعرضان الموجود من غير احتياج» الى آخره؛ و سيجيء بسط القول في هذا الجواب يعرضان الموجود من غير احتياج» الى آخره؛ و سيجيء بسط القول في هذا الجواب ان شاء الله تعالى.

و ثالثها؛ أنّه بما ذكرنا من أنته لايظهر من كلام الشيخ أنته جعل العرض الذاتي الصورة الأولى الانقسام، اندفع ايرادهم الثالث، و لاحاجة الى ما ذكروه في الجواب مع ما فيه من التكلّف.

و رابعها: انَّ ما ذكروه في الجواب الأوَّل ليس بمستقيم، اذ لامدخل في المقام لأن

٨. س : انهما ٢. س : تانيهما

<sup>£</sup> س : ثالثهما

يتعرّض الشيخ، لأنّ الانقسام الى الأجناس عرض أوّلي مع كون الانـقسام الى مــا تمتها عرضاً ذاتياً. و كان الكلام في العرض الذاتي.

فالظاهر اذاً من سياق الكلام أنّ غرضه من نني الاحتياج في انقسام الموجود الى الجوهر و الكمّ و الكيف الى انقسام قبله أن يبيّن أنته من الأعراض الذاتية المطلوبة في العلم حتى يصحّ جعله من مطالب هذا العلم.

سلّمنا أنّ غرض الشيخ ما ذكروه، لكن خلاصة الايراد باي بحالها؛ لأنّ الشيخ ذكر أنّ مطالب هذا العلم الأمور الّي تلحق الموجود بما هو موجود من غير شرط، فاذا كان التقسيم الى الأنواع مشروطاً ا بالتقسيم الى الأجناس فلم يصحّ أن يكون من مطالب العلم، و لا ينفع ما ذكروه في الجواب.

و لو زادوا في الجواب أنّ الموجود كما يصحّ انقسامه الى الأجناس يصحّ انقسامه الى الأجناس يصحّ انقسامه الى الأنواع، أي كما أنّ الأنقسام الأوّل ليس مشروطاً (الف \_ ١٥) فكذلك الثاني، فعلى تقدير صحّته كان هذا كافياً في الجواب، ولم يحتج الى أنّ الشيخ أراد أنّ الانقسام الى الأجناس عرض أوّل، و لايلزم أن لايكون الانقسام الى ما تحتها عرضاً ذاتياً.

و خامسها: أنته بما حققه غيات الحكماء لا يسندفع الا يسرادات كلها. بيانه: ان حاصل ما حققه ليس الا أن غرض الشيخ ليس أن انقسام الموجود الى الأنواع عرض ذاتي له، بل ان البحث عن المقولات بحث عن أنواع الموجود، لأن المقولات أنواع له، و من المقرر أن في العلوم قد يبحث عن نوع الموضوع، و كذا البحث عن الكلّي و الجزئي و نحوهما بحث عن عوارضه الذاتية، لأنتها من عوارضها الذاتية، وقد تقرّر أيضاً أنته قد يبحث في العلوم عن أحوال العوارض الذاتية لموضوع العلم، فهذان البحنان صحّ أن يكون موضعها هذا العلم، و ليسا بأجنبين عنه.

و أنت خبير بأنته بمجرّد هذا لاينحسم مادّة الاشكال.

٨. ق: شروطا

أمتا أوّلاً: فلأنّ الاشكال الّذي كان باعتبار أنّ الكلية و الجزئية و نحوهما ليست من العوارض الذاتية للموجود باتي بحاله، و لم يندفع بما ذكر و هو ظاهر، فيحتاج الى جواب آخر.

بيانه: انّ ما تقرّر أنه قد يكون موضوع المسألة نوع موضوع العلم أو عوارضه الذاتية هو أن يجعل النوع أو العوارض الذاتية موضوعاً و تثبت له أحوال، فهذا كمّا جوّزه، و ما نحن فيه ليس كذلك، اذ الكلام في أنته يبحث في هذا العلم عن وجود الجوهر و الكمّ و الكيف مثلاً، و لايمكن أن تكون المسألة أنّ الجوهر أو الكمّ موجود للوجوه الثلاثة الّتي نقلنا عن غيات الحكاه نفسه عند شرح قول الشيخ، و سنبيّن لك عن قريب أنّ البحث عن وجوده لايجوز أن يكون الّا في هذا العلم. و حينئذ لابد إنّا أن تجعل المسألة أنّ الموجود جوهر مثلاً، أو الموجود ينقسم إلى كذا و كذا فلابد أن يثبت أنّ الجوهر أو الانقسام عرض ذاتي للموجود حتى يتمّ الكلام، فنظهر أنّ ما حقّه لايسمن و لايغنى من جوع أ

و يرد عليه أيضاً أنته ان كان مراد الشيخ ما ذكره لما كان ليعرضه، لأنّ انقسام الموجود الى الجوهر و الكمّ و الكيف لايحتاج الى انقسام آخر قبله، إذ لو كان تلك الأمور نوع النوع أيضاً لما كان مخلاً بالمقصود، اذ كما أنته يصحّ أن يجمل موضوع المسألة نوعاً من موضوع العلم كذلك يصحّ أن يجعل ونوع، كما صرّح به نفسه أيضاً.

١. ق : و

ي. 4. س : توخ

٢. ق : الانقسام

٦. وقع الى هنا سقط في نسخة وم،

٣. اقتباس من كربمة الفاشية / ٧.

ه. ئي: ـ أن يجعل

و الحاصل: انّ محصّل الاشكال أنتها أنّ العرض الذاتي الّذي يبحث عنه في العلم ان كان المسراد به أنته يلحق الشيء من غير شرط أصلاً كما هو ظاهر كلام الشسيخ هيهنا، فيلزم أن يكون لازماً للموضوع، و لايجوز أن يكون أخصّ سنه [ب ــ ١٥] فيشكل الأمر في الهمولات الحناصة كالجوهر في مجننا هذا و غيره ممّا لايخني.

و لو قيل: انّ الجوهر ليس محمولاً بل الانقسام ا؛ فيرد أنّ الانقسام الى الأنواع التي تحت الأجناس بشرط الانقسام الى الأجناس فلايكون أيضاً عسرضاً ذاتياً. و يبطل أيضاً تمثيل الشيخ للعرض الذاتي بالمستقيم و المستدير للخطّ على مــا نــقلنا سابقاً عن بعض أجلّة المتأخّرين.

و ان كان المراد به آنته ما لايحتاج الموضوع في لحوقه له الى أن يستخصص و لاينافي أن يكون أخصّ، فيرد أنّ أنواع الجوهر و الكمّ مسئلاً يحستاج المـوجود في لحوقها له الى أن يتخصّص، وكذا الكلّي و الجزئي و نحوهما الى غير ذلك ممّا لايمصى فى هذا العلم و فى سائر العلوم.

و ان أريد أنته لايحتاج الى أن يتخصص تخصصاً عرضياً كتخصيص الجسم باستعداد الحركة و السكون و بدن الانسان بحيثية الصحة و المرض. و بذلك يفرق بين كون علم جزء العلم و بين كونه فرعاً له، بأن يقال الأحوال التي تعرض موضوع علم مم التخصصات الذاتية كلّها داخلة في ذلك العلم و جزء منه \_كأحوال النبات و الحيوان و الانسان بالنسبة الى علم الطبيعي \_ و ما كان عارضاً له بعد تخصص عرضى فهو فرعه و تحته \_كالطب الذي يبحث عن أحوال بدن الانسان من حيث عرضى فهو فرعه و تحته \_كالطب الذي يبحث عن أحوال بدن الانسان من حيث

۱. ك: + فلايكون

٣. ك : د به

٥. م: تخصيصاً

۷. ص ، ك : العلم ۹. م : تخصيص

اد ت ا ص : ـ

۲. ق : بمثل ٤. ك : فلاينافي

٦. يعض النسخ : كتخصص

۵۵، ص: .مع

الصحّة و المرض \_ فانّ هذه الحيثية لمّا كانت عرضية بالنسبة الى بدن الانسان كان العلم الباحث عن أحواله من هذه الحميثية فرعاً للطبيعي لاجـزءاً. و لذلك جـعل الطبيعي أيضاً فرعاً للآلمي لاجزءاً منه، لأنَّ تخصصٌ موضوعه بأمر عرضي.

ففيه مع قطع النظر عن' أنَّ مفهوم الموجود الَّـذي هــو مــوضوع الالَّمــى ليس تخصّصه بشيء تخصّصاً ذاتياً ـ و بناء الكلام على أنتهم جعلوا المقولات بمنزلة الأنواع للموجود و أنواعها أنواع أنواعه، كما أشار اليه الشيخ وجروا عليه في هذه المباحث ــ نقول: انَّ موضوع الطبيعي و ان كان تخصَّصه بأمر عرضي و حينئذ تكون الأحوال المبحوثة عنها ليست داخلة في العلم الآلمي الَّذي موضوعه الموجود بل فرعاً له، لكن موضوع الرياضي \* هو المقدار الجرّد " مع المادّة، ليس تخصّصه تخصّصاً \* عرضيّاً. بل تخصّص الموجود الى حدّ ينتهي اليه تخصّص ذاتي، على ما جروا عليه هيهنا؛ فيلزم أن يكون الرياضي داخلاً في العلم الالَّمي لاواقعاً تحته؛ و أيضاً يلزم أن تكون مباحث الكلُّى و الجزئي و نحوهما خارجاً عن هذا العلم؛ لأنَّ عروضها يحتاج الى تخـصَّص الموجود بالمعقول الثاني، و هو تخصّص عرضي على ما هو المتعارف هيهنا.

و لو قيل: انَّ المراد بالعرض الذاتي هيهنا ما هو مصطلح البرهان من كونه داخلاً في حدّ الموضوع أو كون الموضوع أو جنسه داخلاً فيه، فلايستقيم أيضاً؛ اذ كثير من محمولات العلوم بل أكثره على الظاهر ليس كذلك. مثلاً فها نحن فيه الكلَّى و الجزئي و نحوهما ليس كذلك، اذ ليس شيء منها داخـلاً في حـدٌ المـوجود و لاالمـوجود [الف ـ ١٦] أو جنسه داخلاً في حدِّها؛ وكذا لا يكن أن يكون المراد بالعرض الذاتي: العرض الأوَّلي. أي ما لاتكون له واسطة في العروض كما لايخني.

۲. م : + الَّذِي

١. ك : . عن ٤.م: تخصيصه تخصيص ٣. م : + أو

٥. م: تخصيص و هكذا في سائر الموارد

٦. م: المحمولات

و الذي يخطر بالبال في حلّ هذا الاشكال أنّ هذه المباحث المتعلّقة بالموضوع و عوارضه الذاتية و أفراد بعض العلوم عن بعض ليست مباحث عقلية كان بناؤها على مقدّمات قطعية و قياسات يقينية، بل هي مباحث اصطلاحية و بناؤها على مقدّمات استحسانية.

و على هذا القول اذا كان معني موضوعاً لعلم و كان له أنواع و أقسام و كان بعض أنواعه و أقسامه مم الميس له أحوال كثيرة و عوارض غفيرة و مباحث متشعبة و مطالب متفننة و كان بعض أنواعه مم له ذلك إمّا مطلقاً و إمّا مقيداً بقيد، فحينئذ كان الأنسب أن تجعل أحوال البعض الأوّل من جملة العلم الّذي موضوعه ذلك المعني، و أحوال البعض الثاني علماً آخر واقعاً تحته. فالقوم كأنتهم صنعوا كذلك أو بنوا الأمر في هذه المباحث على ذلك، مثلاً الموجود الذي هو موضوع العلم الآقمي له أنواع و أقسام كثيرة و وجدوا بعض الأقسام منها ذا مباحث كثيرة \_ كالجسم الطبيعي مقيداً بالحركة و السكون و العدد و المقدار من دون تقييد، و النفس الناطقة من حيث مقيداً بالمحركة و السكون و العدد و المقدار من دون تقييد، و النفس الناطقة من حيث المعقولات الثانية من حيث توصل الى الجهولات \_ فجعلوا كلاً من هذه المباحث علماً لم يكن كذلك أدرجوها في ذلك العلم، فلذلك صار مباحث المفارقات و نحوها من جملة ذلك العلم.

و قس عليه حال الطبيعي و الطبّ؛ فانّ بعض أنواع الجسم الطبيعي الّذي هو بدن الانسان من حيث الصحّة و المرض لمّا كان له أحوال كثيرة مهمّة جعلوها علماً برأسه و أفردوه عن الطبيعي و أوقعوه تحته بخسلاف صباحث الحسيوان و النسبات و

د کدا

٩. م : دلملم ٢. ق : او / م : أو مقيداً

٣. ك : و القدم . 4. ك : لبمض

6. يعض النسخ : اوردوها

الانسان، لا من هذه الحيثية، فانَّهم جعلوها من أجزاء الطبيعي.

و حينئذ فالعرض الذاتي لمفهوم الموجود الذي يبحث عنه في العلم الاقمي يجب أن يعرف بأنته الذي لايحتاج الموجود في لحوقه الى أن يتخصص تخصصاً صار بـــه موضوع الطبيعي أو التعليمي أو الخلتي أو المنطقي، و لايصير احتياجه الى تخصص سوى ذلك، كعروض العقل المحتاج الى تخصصه بالجوهرية و عروض المقدار و العدد المحتاج الى تخصصه بالكم المتصل و المنفصل.

و قس عليه حال مباحث الطبيعي! مثلاً فما كان من العموارض الَّــ قي تــعرض الجسم الطبيعي من دون حاجة الى تخصص بحيث يصير موضوعاً للطبّ أو عــلم آخِر من فروع الطبيعي كان من العوارض الذاتية إب ـــ ١٦] للجسم الطبيعي، و كان يجب أن يبحث عنه في الطبيعي، و ما كان عروضه محتاجاً الى مثل ذلك التخصص كان خارجاً عنه، و موضعه العلم الذي ذلك الخصص موضوعه.

لايقال: عروض الكلّي و الجزئي و نحوهما محتاج الى تخصّص الموجود بالمعقول الثاني الذي هو موضوع علم المنطق، فيجب أن يكون البحث عنها خارجاً عن العلم الاقمى. لأنّ موضوع المنطق ليس المعقول الثاني مطللقاً، بل من حسيثية الايسال و عروض الكلّي مثلاً للموجود لايحتاج الى تخصّص الموجود بالمعقول الثاني مقيّداً بهذه الحيثية، بل به مطلقاً. و على هذا يرتفع الاشكال من دون تكلّف.

و كان قول الشيخ: «فأنّه ليس يحستاج الموجود في قبول هذه الأعراض و الاستعداد لها أن يتخصص طبيعياً أو تعليمياً أو خلقياً أو غير ذلك» ناظر الى ما ذكرنا. فاحتفظ بهذا فانه يخلّصك من كثير من التشويشات الّتي و هذا المقام في كلام الأقوام!

١. ك : و ... و ... و

# [١٤/١٣] قوله : و بعض هذه الأمور هي اله كالأثواع ...

انَّمَا قال: «كالأنواع» لأنَّ مفهوم الموجود ليس بالنسبة اليها ذاتياً بل عرضياً. فاتَّه مقول بالتشكيك بالنسبة اليها.

و أمتا كونها بمنزلة الأنواع فكان وجهه أنتها حقائق محصّلة تحصل من تحصّل الموجود في ضمنها حقيقة محصّلة موجودة، فكأنتها أنواع لها بخلاف ما سيذكر بعد ذلك من الواحد و الكثير و نحوهما، فانّه لايحصل من تخصّص الوجود بها. و تحصّله في ضمنها حقيقة محصّلة موجودة فليست بمنزلة الأنواع. و قد مر فها نقلنا عن غياث الحكاء وجه آخر لكون هذه الأمور بمنزلة الأنواع دون الأمور ألّق ستُذكّر.

و قد قيل: «قد علمت أنَّ فصول الجنس و أنواعه بحسب القسمة الأولى من عوارض الذاتية، فكذلك نسبة الأجناس العالية \_ أعني المقولات العشر الى طبيعة الموجود بما هو موجود \_ كنسبة الأنواع الأولية الذاتية إلى الجسنس، فستكون مس الأعراض الذاتية له.

و أنما قال هي «كالأنواع» و لم يقل: «أنّها كالأنواع» لأنّ الموجود المطلق ليس طبيعة جنسية و لا أمراً كلّياً. و ليس شموله للموجودات شمول الكلّي لأفراده؛ لأنّ هذه المفهومات كالكلية و الجيزئية و الذاتية و العرضية سن الأصور الّيّي تعرض للهاهيات في الذهن، و الوجود ليس بماهية لشيء و لاذا ساهية، و لا له صورة في الذهن مطابقة له حتى تعرض له الكلية و الجنسية و غيرهما من المعقولات الثانية ، بل هو صريح الانية الحارجية، لكنّه يشبه الذاتي و الجنس، لأنته ليس بخارج عس حقيقة أفرادها المتخالفة الحقائق؛ و لما كانت قسمته الى المعقولات قسمة أولية تكون هي من عوارضه الذاتية، لاكتسمة الجوهر الى الانسان و غير الانسان، فان تكون هي من عوارضه الذاتية، لاكتسمة المحود الى الانسان و غير الانسان، فان

لا : بين العوارض النسخ : العوارض

٣. ك : الأولوية ٤. ص ، ك : ـ له

ه ك: . الثانية ٦. ص ، ك: الى

الجوهر لاينقسم البها الآ بعد قسمة الى الحيوان و غير الحيوان، و كذا لاينقسم الى الحيوان و غيره الآ بعد أن ينقسم الى النامي و غيره، و هذا الأمور من الأعسراض الغريبة للجوهر بما هو جوهر اتما العرض الذاتي من الأقسام\ [الف ـ ١٧] للجوهر\.
هو مثل قابل الأبعاد و مقابله»، آانهي.

و لا يخنى أنّ ما ذكره أن الوجود لاماهية له و لا له صوره في الذهن فأمر وراء طور المتعارف، و لا يصل اليه أفهامنا. و ليت شعري! أنته اذا لم تكن له صورة في الذهن فكيف يحكم عليه بحكم كما حكم عليه في هذا الكلام بكتير من الأحكام من كونه بلاماهية و بلاصورة في الذهن، و عدم عروض الكليّة و الجنسية له و كسونه شبيهاً بالذاتي و الجنس و كونه ذا فرد و خارجاً عن حقيقة فرده الى غير ذلك، على أنّ الكلّية ليست الاكون الشيء ذا فرد.

و ان أراد أنّ الحاصل في الذهن ليس كنهه بل وجهه، فعلى تقدير تسليمه نقول: ليس الكلام الآ في هذا الوجه الّذي يفهمه من الوجود ما يقولون انّه موضوع هـذا العلم، ليس الاّ هذا المفهوم، و لاشغل لنا بما هو كنهمه و مصداقه، و لاشكّ أنّ هـذا المفهوم ممّا يصحّ اتصافه بالكلية و نحوها فقد انهدم بنيان ما ذكره.

و ما قاله من أنّ انقسام الموجود لما كان الى المقولات انقساماً اوّلياً فكانت عوارض ذاتية له، فقد مرّ ما فيه من لزوم عدم كون أنواع المقولات الّـتي اسقسام الموجود اليها انقسام ثانوي أعراضاً ذاتية، فينبغي أن لايبحث عنها في هذا العلم مع أنّه يبحث عنها. وقد عرفت وجه الحلاص عنه، فتثبت!

۱. ك : للاقسام

٣. تعليقة الهيات الشفاء / ١١

ە. ق : صفة

....

٢. ق : من الجوهر

<sup>£</sup> ص ، ك : الى ٦. م : . لما كان

[١٦/١٣] قوله: و بعض هذه له اكالعوارض ....

قد مر وجه عدم كون هذه الأمور بمنزلة الأنواع، و أمتا جملها بمنزلة العوارض لاالعوارض، مع أنّ الحسق أنتها عوارض حقيقة فلعلّه راعى فيه موافقة القسمين في التمبير عنها، فلها قال في القسم الأوّل «كالأنواع» قال هيهنا: «كالعوارض» وكان هذا ليس ببعيد من دأب الشيخ و عدم مبالاته بأمثال هذه الأمور. أو نقول أنّ المتبادر من المعروض أن يكون أمراً حقيقياً متحصّلاً، و الموجود لما لم يكن كذلك فكان هذه الأمور بمنزلة العوارض له.

و قد قيل: «كون هذه الأمور كالعوارض للموجود بما هو موجود و كون غيرها كالمقولات و ما تحتها كالأنواع مع كون الجميع ممايصدق عليه الموجود لايخلو من دقة و صعوبة، أمنا كونها كالعوارض و ليست بعوارض: فليا سبق من أنتها ليست من العوارض الخارجية للأشياء كالسواد و الحركة و غيرهما، و لامن الموارض الذهنية لها كالكلية و الجزئية و غيرهما، بل أمّا عروضها للهاهيات الموصوفة بها بغرب من التحليل و الاعتبار» أنتهى.

و لايخنى ما في قوله: «و لامن العموارض الذهمنية لهما كمالكلّية و الجمعرثية و غعرهما».

أمتا أوّلاً: فلأنّ هذه الأمور أيضاً من الأمور الانتزاعية التحليلية.

و أمنا ثانياً: فلأنّ بعض الأمور الّتي ذكرها الشيخ هو الكلّية و الجزئية، فكيف يصحّ هذا الكلام في توجيه؟

و القول بأنّ ما ذكره الشيخ هو الكلّي و الجزئي لاالكلّية و الجزئية، فلملّ الأوّلان من الأمور التحليلية الانتزاعية عنده دون الأخيرين، و على هذا يندفع الايراد الثاني

٤ تعليقة الهيات الشفاء / ١١.

٨ المصدر : دله ٢ . ق ، ص : العروض

٣. يمض النسخ : كرته

أيضاً بما لانجد له إب ١٧] محصلاً.

و ليت شعري! لِمَ لم يقل هيهنا أيضاً على قدر ما ذكر في سابقه أنّ الوجود لما لم تكن له صورة في الذهن فلايعرضه الكلّي و الجزئي و نحوهما حقيقة، فلذا قال: انّها بمنزله العوارض. و لعلّه لعدم جريان هذا الوجه في الواحد و الكثير و القوّة و الفعل، لذ يست من العوارض الذهنية، لم يتعرّض لهذا الوجه هيهنا؛ فتأمّل!

#### [1/12] قوله: و لقائل أن يقول إنته اذا جعل الموجود ....

خال غياث الحكماء: «أقول لقائل أن يقول: وجه ورود هذا الايراد غير ظاهر، فانّ الموضوع هو الوجود مطلقاً على ما قرّره، و ظاهر أنّ اثبات مبادي الموجودات الحاصة ليس اثبات مبادي الموجود المطلق، فمن أين لزم البحث عن مبادي الموضوع المسنوع؟ فلزوم الأمر الممنوع ممنوع.

و لايذهب عليك أنّ هذا ليس هو الجواب الذي سيشير اليه بقوله : «ثمّ المبدأ السر مبدأ للوجود كلّه» الى آخره، و بون بعيد بيّن بين الأمرين. ثمّ أقول: لتوجيه السؤال و تحريره وجوه: منها أنه اذا كان لعلم موضوع له أقراد لم يجز اثبات وجود جميع تلك الأفراد في ذلك العلم لاستلزامه اثبات الموضوع، اذ لاوجود له الآفي تلك الأفراد. و لعلّه أراد بالموجودات في قوله: «لم يجز أن يكون اثبات مبادي الموجودات إفيد] "» جميع الموجودات جسماً"، يفيده الجمع المحلّى باللام، فيتمّ التقريب، و ينظهر وجد قوله: «لأنّ البحث في كلّ علم عن لواحق موضوعه لاعن مبادئه»، و بهذا يظهر وجه الجواب الذي أشار اليه ثانياً بقوله: «ثمّ المبدأ الى آخره»، وانتهى.

و لايخني أنته يمكن أن يقال انّ كلّ علم له موضوع كلّي يكون البحث عن أفراد

١ ق. اس ام افوله

۲.م: +ان ..

٣ كذا و في المبارة وجه اضطراب

ذلك الموضوع إمّا كلّياً أو جزئياً بناءً على ما تقرّر أنّ القضايا الطبيعية ليست بمعتبرة في العلوم. فهذا العلم مثلاً لمّا كان موضوعه الموجود المطلق كان مسألته إمّا كلّ موجود كذا أو بعض الموجود كذا أو بعض الموجود كذا، و على هذا فالظاهر أنّ قدولهم: «انّ في العلوم لا يبحث عن مبادي الموضوع بل عن لواحقه» يراد به أنته لا يبحث عن مبادي أفراده الّتي هي موضوعات المسائل، بل يبحث عن الواحقها الّتي هي محصولاتها؛ فاتجاه الايراد حيننذ ظاهر.

سلّمنا: انّ مرادهم أنته لايبحث في العلم عن مبادي أصل الموضوع و مفهومه، لكن نقول: انّ مفهوم الموجود أيضاً من الموجودات، غاية الأمر أن يكون موجوداً ذهنياً، فاثبات مبادي الموجودات في هذا العلم يستلزم اثبات مبدأ مفهوم الموجود أيضاً، اذ ليس اثبات مبدأية تلك المبادي مختصاً بالموجودات الخارجية، بل هي مباد لجميع الموجودات ، و منعه غير مسموع. لحميع الموجودات الذهني و أنّ البحث عن الموجود ليس باعتبار وجوده الذهني و أنّ اثبات

و لو فرض أن البحث عن الموجود ليس باعتبار وجوده الذهني و أنّ النبات مبادي الموجودات يختص بالموجودات الخارجية. فلاشك أنّ كون الخارج ظرفاً لنفس الوجود بمنزلة وجود خارجي له، و البحث عنه، و لابدّ أن يكون بهذا الاعتبار أن لم يكن الله مدا لله المعني أيضاً، اذ بسبب الواجب تعالى صار الخارج ظرفاً لنفس مفهوم الموجود و كما لم يصحّ اثبات مبادي الموضوع بحسب الوجود الخارجي أي كون الخارج ظرفاً لوجوده مثلاً في العلم \_كذلك لا يصحّ اثبات مبادي الموضوع بحسب كون الخارج ظرفاً لنفسه أيضاً العلم \_كذلك المعتم عنه بهذه الجهة، اذ العلّة مشتركة من فعل هذا أيضاً يتجه الا يراد؛ و على

۲. ص ، ك ، م : ـلجميع

<sup>115.1</sup> 

٣. ص ، ك : للموجودات

٦. ك: - ر

ە.م: سبب ۷. ص ، ك : +مثلاً

٨ ك ، م : + التفرقة مشتركة

التقديرين لايتَّجه ما ذكره من عدم اتِّجاه الايراد.

و لايخنى أنته على الوجه التاني لايتجّه الجواب التاني عن الشيخ. أذ المبدأ و ان لم يكن مبدءاً لكلّ الموجودات لكن لاشكّ أنته مبدأ لمفهوم الموجود باعتبار الوجــود الذهني و باعتبار كون الخارج ظرفاً لنفسه. بل باعتبار الوجود الخارجي أيضاً عند من يقول بوجود الوجود في الخارج. فحينئذ لايتم الجواب.

فإمّا أن يقال: أنّ الشيخ لعلّه لا يري هذا الأمر مفسدة. بل المفسدة عنده اثبات مبادي أفراد الموضوع، أذ هي الموضوع الحقيق في المسائل، و لعلّه لايخلو عن تكلّف؛ أو يقال: أنّ السائل و الجيب لما كان هو نفسه فهو أعرف بقصده، فلعلّه كان سؤاله على النحو الأوّل لاعلى النحو الثاني، و كأنته لم يتنطّن بهذا النحو من السـوّال، و سنذكر ان شاء اللّه تعالى الجواب عن هذا النحو أيضاً هذا.

ثم نقول: ان في توجيهه و تحريره الذي ذكره للسؤال خبطاً ظاهراً، لأنّ ما ذكره أنته المستلزم للمحذور ممنوع و (هو اثبات جميع أفراد الموضوع، و ظاهر أنّ اثبات مبادي جميع الموجودات لايستلزم اثبات جميع أفراد الموجود، بل هو اثبات لبمض أفراده الّتي هي تلك المبادي و لامحذور، اذ يجوز أن يكون البمض الآخر غير محتاج الى الاثبات بل يكون بديهياً، فلم يلزم اثبات وجود الموضوع الّذي هو المحذور الممنوع.

لايقال: أنّ أتبات مبادي جميع الموجودات يستلزم أثبات جميع الموجودات، أذ العلم بذي السبب لا يحصل ألّا من العلم بالسبب على ما هو المقرّر عندهم، فأذا كان أثبات مبادي جميع الموجودات بالبرهان يلزم أن يكون أثبات جميع الموجودات أيضاً بالبرهان ضرورة توقّف أثباتها على أثباتها.

لأنا نقول: قد خصصوا هذه المقدمة بالعسوس و البديهي، و ظاهر أنّ كثيراً من

۱، م : مو

الموجودات محسوس بديهي، فلاحاجة في العلم بوجوده الى العلم بوجود مبدئه هذا. و قد قبل أيضاً في المقام: «منشأ هذه الشبهة: [۱]: إمّا الخلط بين الطبيعة من حيث هي هي و الفرد، [۲]: أو الخلط بين الطبيعة من حيث هي هي و الفرد، [۲]: أو الخلط بين الطبيعة من حيث هي هي الاطلاق؛ و ليس يلزم من كون بعض أفراد الطبيعة ذا مبدأ أن يكون من حيث هي ذات مبدأ، و لاأيضاً يلزم أن تكون الطبيعة على الاطلاق علّة و معلولة تقدّم الواحد بعينه على نفسه، فإنّ من شروط التناقض وحدة المسوضوع وحدة بالعدد لا بالمعوم»، [ب ـ ١٨] انتهى.

و بما قررنا ظهر ما فيه أيضاً. ثمّ لا يخنى أنّ قوله: «و لاأيضاً يلزم» الى آخره مما لا دخل له بالمقام؛ بل كان الصواب أن يقول: «و لاأيضاً يلزم من كون الطبيعة على الاطلاق ذات مبدأ و و للله لم يقل: هذا بناءً على الظهور. و لمّا ظهر من كلامه أنّ الطبيعة على الاطلاق ذات مبدأ و كان الظاهر أيضاً أنتها مبدأ، فيتوهم في المقام دور، فتعرّض لدفعه بهذا القول: «و لا يخلو عن بعد».

## [21/2] قوله : و الجواب^ عن هذا أنَّ النظر في المبادي ... .

قيل أ: «هذا هو الجواب الحتى المبتني على النظر الدقيق و البحث اللطيف و هو أنّ البحث عن مبادي الموجود المطلق بحث عن لواحقه و عوارضه الذاتية الهنتصة بمه، أمنا كونها من العوارض له لامكان تحقّقه و ثبوته مطقاً من غير افتقار الى مبدأ كها في

١. ص ، ك: ـ أيضاً

۲. گ: ۵. می ۶. ق: شرط

٣. م : ـ هي ... 4. ق : ٥. ق : النائض ... ٦. تعلي

تعليقة الهيات الشفاء / ١١
 في المصدر: فالجواب

۷. ص ، ك : و

٨ ق: ، قبل

واجب الوجود، و لاينافي ذلك تحققه و ثبوته مطلقاً على وجه الافتقار الى مبدأ وكون الموجود المطلق مبدماً و ذا المبدأ لايستلزم كون الشيء الواحد بعينه مسبدماً فاعلياً لنفسه، و لاكون الموجود المطلق من حيث هو موجود مطلق مفتقراً الى مبدأ و ان كان الموجود المطلق ذا مبدأ، و الفرق بين الاعتبارين مما سيظهر في مباحث الماهية.

و أمنا كونها من العوارض الهنصة به آلامن العوارض العامة: فالأنته لاشي. محققاً أعم من الموجود المطلق حتى يلحقه كونه مبدءاً فاعلياً أو غائياً أو مادياً أو صورياً لحوقاً أولياً، و يلحق بتوسطه للموجود المطلق، فيكون كونه مبادي من العوارض العامة له آ.

و أمنا كونها من العوارض الذاتية له اذ ليس لحوقه الها، بتوسط أمر أخسى؛ فان كون الموجود فاعلاً و غاية و غيرهما من المبادي على الاطلاق لايحتاج الى أن يصير نوعاً خاصاً طبيعياً أو تعلمياً أو غيرهما، و كلّ ما يلحق الشيء لابواسطة أمر أغم و لابواسطة أمر أخص فهو عرض ذاتي له، و البحث عنه مطلوب في العلم الباحث عن أحواله، فالبحث عن المبادي بحث عن الأعراض الذاتية للموجود المطلق المطلوبة في العلم الباحث عن أحواله و هو العلم الأعلى». انتهى.

و فيه نظر: لأنّ المراد بالموجود المطلق ـ الّذي يقول انّ البحث عن مباديه بحث عن لواحقه و عوارضه ــ [١]: إمّا الطبيعة الذاتية المشتركة بين جميع الموجودات.

[٢]: أو مفهوم الموجود المطلق المشترك بينها اشتراكاً عرضياً.

و لايصح الأوّل، اذ لاطبيعة مشتركة كذلك؛ و لا الناني، اذ لايصحّ حينئذ ما قال انّه يمكن تحقّقه و ثبوته مطلقاً من غير افتقار الى مبدأ كها في واجب الوجود، اذ لايمكن تحقّق هذا المفهوم مطلقاً من دون مبدأ حتّى في الواجب تـعالى أيـضاً. اذ تحـققه في

۲. ص ، ك : ـ به

۱. ق ، ص : ۱۰ دا

٤ كذا، في المصدر : لحوقها

٣. ص ، ك : . له

المقالة الأولى

الواجب أيضاً مفتقر الى الواجب تعالى، الا أن يكون الموجود المطلق عنده مسمني آخر غيرهما (الف ـ ١٩) بناءً على أصوله و عقائده الّتي يتفرّد بها، و تكون مخالفة لما هو المتداول عند الجمهور.

و أيضاً الظاهر أنَّ كون المبدأية عارضة للموجود المطلق لايفتقر الى أنته يمكن تحققه بدون افتقار ـكما في الواجب تعالى ـاذاً لو فرض معاذ الله صحّة التسلسل و عدم الانتهاء الى الواجب لكان كون المبدأية عارضة للموجود المطلق باقياً بحاله كها سيعترف به أيضاً هذا القائل نفسه بعيد هذا.

و ممّا يؤيد أيضاً أنّ نظر الشيخ ليس الى هذا أنته لم يقل أن ذا المبدأية عارض للموجود ، بل قال: انّ المبدأية عارضة له، و كلام هذا القائل انّما سيستقيم على تقدير كون الكلام في ذي المبدأية لاالمبدأية، كما لايخني.

فالصواب في توجيه كلام الشيخ مجرّد عما ذكره نفسه عن أنّ المبدأية ليست مقرّمة للموجود المطلق و هو ظاهر و لاممتنعة حصولها فيه و هو أيضاً ظاهر، فيكون من عوارضه و لواحقه، و لاحاجة الى أنته يمكن تعقّقه بدون المبدأية أصلاً. و أنت خبير بأنته لا يختلف الحال حينئذ سواء فرض الكلام في المبدأية أو ذي المبدأية هذا. ثمّ جعله كلام الشيخ جوابين على وفق ما جمله غيات الحكاء أيضاً كها ظهر مما نقلنا عنه منظور فيه أيضاً، اذ الجواب الأوّل لا يكاد ينحسم مادّة السؤال، اذ السؤال كان حاصله أنّ البحث عن مبدأ الموضوع غير صحيح، فالجواب بأنّ المبدأية أو ذا المبدأية عارض من عوارض الموجود و من لواحقه لا يجدي في المقصود ١٠، اذ

٥. م : . المطلق ٦. م : الممتنع

٧. م : المبدأ ٨. ك : قو

٨ ق : ء و ١٠ م : المقصود

على أيّ وجه كان وقع البحث عن مبادي الموضوع و البحث الذي منعوه عن مبادي الموضوع لايلزم أن يكون بعنوان أنّ مبدأ الموضوع موجود، كيف؟ و ليس يتصرّر في شيء من العلوم أن يكون البحث عن مبادي موضوعه بهذا النحو، اذ ليس الموجود محمولاً في علم حتى يتطرّق هذا الاحتال فيه فيحتاج الى المنع منه، بـل لو فـرض اثبات مبادي الموضوع في علم لكان أيضاً بهذا النحو، أي أنّ الموضوع أو فـرده ذا مبدأ كذا و نحوه. فظهر أنّ كون المبدأية أو ذي المبدأية عارضاً من عوارض الموجود و لاحقاً له لايدفع كون البحث الواقع في هذا العلم بحتاً عن اثبات مبادي الموضوع الذي هو الممنوع منه؛ فلابدٌ من تتميمه بما جعلوه جواباً ثانياً بأن يقال: الممنوع منه هو البحث على وجه خاص، و ما هو الواقع فيا نحن فيه هذا البحث على وجه آخر كما سيجيء تفصيله ان شاء الله تعالى.

فان قلت في هذا: أيّ حاجة الى ما جعلوه جواباً أوّلاً؟

قلت: الحاجة اليه ظاهرة، اذ صحّة هذا البحث في هذا العلم اتّما يتوقّف على أمرين أحدهما كونه بحثاً عن العوارض الذتية حتّى يصحّ آ البحث عنه في العلم. و التاني: عدم كونه بحثاً عن مبادي الموضوع لما تقرّر عندهم من المنع عنه، و قد يترائي في بادي النظر [ب ـ ١٩] أنّ هذا البحث ينبغي فيه الأمران، فلزم أن يبيّن أنته ليس كذلك، بل يتحقّق الأمران فيه جميعاً، فأوّلاً تعرّض لأنته في الحقيقة بحث عن المبدأية و المبدأية عارضة من عوارض الموجود، ثمّ ذكر أنّه لا يؤول الى البحث عن مبادي الموضوع الذي هو الممنوع عندهم، و بهذا ظهر عدم تمامية الجواب الثاني أيضاً بدون الأول؛ فافهم.

# (٦/١٤) قوله : فيلحق غيره لحوقاً أوّلياً

هذا مشعر بأنَّ المراد بالعرض الذاتي هيهنا مالاتكون له واسطة في العروض.

# [8/12] قوله: ثمّ المبدأ ليس مبدءاً للموجودكلُّه ... .

حاصله: انّ ما يمنع عنه في العلم اثبات مبادي جميع ما فميه مـن مـوضوعات المسائل. أمتا بعضه فلا. و ما نحن فيه كذلك: اذ المبدأ الذي يتبت في هذا العلم ليس مبدءاً لجميع الموجودات بل لبعضها، و حينبذ لاحجر في اثباته كها هو الشمائع في سائر العلوم.

و قد عرفت سابقاً أنّ البحث لو كان يعنوان انّه لا يجوز أن يبحث عن اثبات مبادي أفراد الموضوع فهذا الجواب مستقيم، أمنا اذا كان البحث أنته لا يبحث عسن مبادي أصل مفهوم الموضوع فلا يستقيم هذا الجواب، اذ هذا لازم في هذا العلم و لامجال لانكاره، فلابد في الجواب أن يقال: انّ الممنوع هو البحث عن مبادي جميع أفراد الموضوع لاعن مبادي أصل الموضوع، لكن فيه تكلّف؛ اذ الظاهر أنته لافرق بينها، فاذا كان الأوّل ممنوعاً يلزم أن يكون التاني أيضاً كذلك.

و الحنى الذي لامحيد عنه أن يقال: انك قد عرفت سابقاً أنّ بناء ما يذكرونه في مباحث الموضوع من كيفية البحث عنه و ما يتعلّق بالبحث عنه على الاستحسانات و المتعارفات لاالأمور البرهانية القطعية.

و عند هذا نقول: ما يلزم رعايته البتة و لايجوز اهماله أنته اذا كان علم يكون فوقه علم آخر، فلابدّ أن يكون موضوعه إنمّا بديهياً أو ا مأخوذاً بعنوان التسليم من صاحب علم هو فوقه، ثمّ ان كان له مبادٍ إنمّا فاعلية أو غيرها فيجب أيضاً استحساناً أن لايكون البحث عنها في هذا العلم، بل في ما فوقه. وكذا اذاكان المبدأ مبدءاً لجميع موضوعات مسائل هذا العلم سواء كان مبدءاً لأصل سفهوم الموضوع أو لا

1. ص ، ك : اما

لايستحسن البحث عنه في هذا العلم، بل فها فوقه. و أمتا اذا كان علم لايكون فوقه علم آخر \_كهذا العلم الذي نحن فيه\_ فغاية ما يلزم فيه أن يكون مفهوم موضوعه بديهياً كالوجود حتى يصح البحث عنه من دون حاجة الى علم آخر، و أمتا اذا كان له مبدأ فاعلي أو غيره أو كان لجميع أفراده و موضوعات مسائل علمه مبدأ كذلك. فلاحجر في أن يبحث عنه بعنوان جعل الموضوع موضوعاً و المبدأية أو ذي المبدأية محمولاً، و عند هذا ظهر أنته اذا فرض معاذ الله صحة التسلسل و كان كل موجود له مبدأ أو مبدءاً يصحة البحث في هذا العلم عن الله المبادي بعنوان أن كل موجود له مبدأ أو غوه، و عند هذا يندفم الاشكال بالكلية.

و ليت [الف ـ ٢٠] شعري؛ ما بالهم يضيقون على أنفسهم في هذه الأهواب و يتبعون في تصحيح مثل هذه الأمور التي لاأصل لها سوى الشهرة بينهم لو كانت. و يرتكبون التكلّفات و التعسّفات الواهية، و مع ذلك لايتم الأمر بالآخرة، و لايصل الى ما يخلو عن الاشكال، و يبتي الحال مشوّشاً مختّلاً، فلِم لايتبعون ما يحكم به العقل الصريح فيجوّزون ما جوّزه و يمنعون ما منعه حتى يستريحوا عن تلك المتاعب و لايلزمهم سلوك تلك المذاهب!؟

ثم قيل في شرح هذا الكلام: «هذا جواب آخر من ذلك السؤال، سبناه عسل التخصيص، و لاحاجة اليه لما ذكرنا من الفرق بين كون الموجود المطلق ذا مباد و بين كون الموجود المطلق من حيث كونه موجوداً مطلقاً ذا مباد، و هذا التخصيص لايخلو عن تكلّف، فانّ البحث عن مبادي الموجودات الواقع في العلم الكلّي المّا يقع على وجه الاطلاق لاعلى سبيل التقييد بكونها مبادى لبعض الموجودات.

على أنّ البحث عن المقيّد أيضاً بحث عن المطلق لاعلى وجه الاطلاق بأن يكون الاطلاق معتبراً فيه، فانّ كون الموجود المطلق موضوعاً للملم لاينافيه كون المبادى له

من عوارضه، اذ المبادي في الحقيقة مبادٍ للأفراد و الأفراد كلّها من عوارض الطبيعة، و كما أنّ أفراد الوجود كلّا أو بعضاً من عوارضه، فكذلك مبادي الموجودات كلّها أو بعض منها من عوارضه، لأنتها أيضاً من أفراده و الّذي لامبدأ له هو طبيعة الوجود من حيث هي هي، حتى أنته لو فرض أنّ لكلّ موجود مبدءاً و قبطع النظر عن البرهان الدال على بطلان التسلسل الى غير النهاية لكان البحث عن مبادي الوجود بعناً عن عوارضه، و الّتي يمنع البحث عنها في العلوم من مبادي الموضوع هي مبادي ماهيته من حيث هي هي لامبادي أفراده، و هيمنا لم يقع البحث عن مبادي ماهية ماهيته من حيث هي هي لامبادي أفراده، و هيمنا لم يقع البحث عن مبادي ماهية الوجود المطلق، اذ لامبدأ له و لاماهية له، لأنته بسيط»، آنتهي.

و قد عرفت حال كونه جواباً آخر، ثمّ ما ذكر من أنَّ البحث عن مبادي الموجودات وقع على وجه الاطلاق لاعلى سبيل التقييد بكونها مبادي لبعض الموجودات كا لادخل له في المقام، اذ مراد الشيخ أنَّ المبادي الَّتي وقع البحث عنها اتَّا هي مبادٍ لبعض الموجودات، و الَّذي عنم البحث عنه في العلم مبدأ جميع أفراد الموضوع، و لايلزم من ذلك أن يكون البحث عن المبادي مقيداً بكونها مبدءاً لبعض الموجودات، وهو ظاهر.

و كذا ما ذكره من العلاوة أيضاً لامحصل له على ما ذكرنا، و أيضاً لايظهر أنّ قوله: «فانّ كون» الى آخره تعليل «لأيّ شيء»، فلعلّ الفاء للتعقيب. و الغرض دفع ما يتوهم أنّ المبدأ كيف يمكن أن يكون من العوارض، و أيضاً قد عرفت أنته الايجد العقل فرقاً بين البحث عن مبدأ نفس الموضوع و عن مبدأ جميع أفراده في عدم جواز البحث عنه في العلم.

بل الظاهر أنَّ الثاني أولى بعدم الجواز لما مرَّ من أنَّ [ب - ٢٠] المسألة لابدُّ أن

٢. تعليقة الهيات الشفاء/ ١٣

۱. ك : يمتنع

ع م : دانه

٣. ك : يمتنم

تكون كلِّية أو جزئية. فالبحث في الحقيقة عن الأفراد، فباديها لابدّ أن تكون مسلّمة و يكون البحث عن لواحقها.

ثمّ ما ذكره من أن الوجود المطلق لامبدأ له انّا المبدأ لأفراده، فأمر يصعب على الفهم، لأنّ جميع أفراد شيء اذا كان معلّلاً فعدم معلّلية ذلك الشيء مما لا معني له، الا أن يقال أنّ عدم معلّليته بناءً على أنّ المعني الكلّي في نفسه لامعني لاحتياجه الى الملّا سوى احتياج فرده، و على هذا لاتكون لشيء من الموضوعات الكلية مباد. فالقول بأنته لا يجوز البحث عن مبدأ موضوع العلم لا يرجع الآلل أنته لا يجوز البحث عن مبدأ جميع أفراده و هو الذي ذكره الشيخ فيبطل ما ذكره القائل، و الفرق بين الوجود و غيره في هذا المعني بأنّ الوجود يتصوّر فيه كون أفراده معلّلة امع كون نفسه غير معلّل، فلانجد اليه سبيلاً. و لعلّم يستقيم على أصوله التي لا يصل اليه عقولنا.

و لاوجه أيضاً لقوله: «و لاماهية له لأنته بسيط». اذ لايلزم أن يقال: لايجوز البحث عن ماهية الوجود حتى يقال: أنه لاماهية له، بل عن الوجود. و أيضاً البساطة لاتستلزم عدم الماهية، اذ لايعتبر في الماهية التركب.

و لو قيل: إنّ نني الماهية لأجل نني المبدأ عنه، اذ العلية تكون للماهيات عنده فنقول على هذا مع كونه خلاف ظاهر العبارة يلزم الاشكال من جهة أخرى، لأز أفراد الوجود عنده ان كانت وجودات، فيلزم أن لاتكون لها أيضاً مبادي و ان كانت ماهيات فكيف يصح أن يقال: ان المساهيات أفراد الوجود، الا أن يكون هذا أيضاً على أصوله.

ثمّ ما ذكره من أنّ المبادي أفراد الوجود و هي عارضة للوجود يدلّ على أنته جمل المسألة بعض الموجود عقل مثلاً، لا أنّ بعض الموجود مبدأ أو ذو ° مبدأ، و هذ

٢. م: التركيب

<sup>2</sup> ص، ك : الافراد

۱. م : معلل

أيضاً مستقيم، بل هو الظاهر. و يصعّ حينئذ أنّ البحث عن عوارض الموجود. لأنّ العقل مثلاً عارض للموجود. لأنّه خارج عنه محمول عليه و هو معني العارض، لكن كان الظاهر من كلام الشيخ أنّ مراده: الثاني، فافهم!

# [٨/١٤] قوله : و لو كان مبدأ الموجود كلَّه ... .

قيل: «هذا اذا كان المبدأ واحداً بالعدد، و أنت تعلم أنّ المبحوث عنه في العملم الكلّي من المبادي ليس على هذا الوجه، فلو فرض قولنا أنّ لكلّ وجود مبدءاً لم يلزم منه الا التسلسل لاكون الشيء مبدءاً لنفسه.

و مثل هذا الاشتباه و قع لبعض أفاضل المتأخّرين احيث قبال و همو بمصدد اثبات واجب الوجود من غير الاستعانة ببطلان التسلسل: «أنته على تقدير انحصار الموجودات في الممكنات لزم الدور، اذ تحقق موجود ما يتوقف على ايجاد ماا، لأنّ وجود الممكن المّا يتحقق بالايجاد، و تحقق ايجادٍ ما يتوقف أيضاً على تحقق موجود ما، لأنّ الشيء ما لم يوجب لم يوجد.

و قال أَيضاً [الف ــ ٢١] في وجه آخر: ليس للموجود المطلق من حيث هــو موجود مبدأ، و الآ لزم تقدّم الشيء على نفسه، و بذلك يثبت وجود الواجب بالذات.

و اعترض عليه بعض معاصريه في الوجه الأوّل أنّه على التقدير المذكور يلزم التسلسل لا الدور.

و أقول: ان الدور الذي يستلزم الفرض المذكور دور غير مستحيل، اذ الدور المستحيل هو توقف الشيء بعينه على ما يتوقف بعينيه على ذلك الشيء لاستلزامه كون شيء واحد بعينه سابقاً على نفسه. و أمّا الشيء الواحد بالعموم فذلك الدور فيه،

١. المراد هوالمحقَّق الخفري في حاشيته هلى الهيات شرح الجديد.

۲. ق : ایجاده

و ذلك التقدّم له على نفسه عير مستحيل، اذ الوحده المعتبرة في جانب الموضوع هي الوحدة الشخصية لاغير، و الا فلا استحالة في صدق المتقابلين على موضوع تكون وحدته وحدة بالمعني لابالعدد، أو لاتري أنّ قولك: انّ الحيوان يتوقّف على المني و البيض من الدجاجة المني يتوقّف على الحيوان، و قولك: انّ الدجاجة من البيض و البيض من الدجاجة ليسا بدور الا في اللفظ، و كذا قولك: انّ الحيوان يتوقّف على الحيوان لكونه متوقّقاً على المتوقف عليه ليس يوجب توقّف حيوان بعينه على نفسه، لاختلاف الحيثية، فكلا الوجهين غير صحيح.

و قوله: «ليس للموجود المطلق من حيث هو موجود مبدأ» ان أراد به أن لامبدأ له من هذه الحيثية كها هو الظاهر، فذلك صحيح و لكنّه غير ما يلزم من فرض أن كلّ موجود له مبدأ، و لا الفرض عدم الواجب \_ تعالى عن ذلك \_ و ان أراد أن ليس للموصوف بهذه الحيثية مبدأ فهو غير صحيح، اذ الموجود المطلق منقسم الى ما له علّة و الى ما ليست له علّة، و المقسم يصدق على كلّ قسم، فالموجود المطلق يصدق على الموجود المعلول و ان لم يصدق على، و لاينقسم اليه بقيدالاطلاق أو العموم على الموجود المعلول.

و فيه نظر:

أمّا أوّلاً: فلأنّ قوله: «هذا اذا كان واحد بالمدد» الى آخره لا اتّجاه له أصلاً، لأنّ حاصل الايراد الذي كان الشيخ في صدد جوابه هو: أنّه يبحث في هذا العلم عن أشياء هي مبادي الموجودات كالواجب تعالى و العقول مثلاً، و قد تقرّر أنّه لا يبحث في العلم عن مبادي موضوعه؛ فلا يجوز أن يكون موضوع هذا العلم الموجود، فأجاب الشيخ بأنّ هذه المبادي ليست مبادي لجميع الموجودات و الّا يلزم أن تكون مبادي

٥. تعليلة الهبات الشفاء/ ١٢

١. ك : + و امّا الشيء . ص : + و اما الشيء و الواحد بالمموم.

٣. ك: .. قولك ٣. في المصدر: لا في فرض

٤ م : . أو العموم

لنفسه، مثلاً اذا كان الواجب تعالى مهدهاً لجميع الموجودات كان مبدءاً لنفسه البتة، و البحث عن مبدأ بعض أفراد الموضوع جايز، فقل لي عند هذا أيّ وجه لهذا الايراد عليه ؟؟

و الحاصل: ان بناء كلام الشيخ على الواقع، و أنّ المبادي الّتي يبحث عنها في هذا العلم سواء كان بعنوان بعض الموجود واجب أو عقل مثلاً أو يعنوان أنّ بعض الموجود مبدأ أو ذو مبدأ و الواجب تعالى أو العقل مبدأ هذه المبادي إب - ٢١] الّتي مسادٍ لبعض الموجودات لا كلّها، اذ لو كانت مبادي لكلّها لزم مبدأية الشيء لنفسه، و هذا واضح لا سترة به، و لا محصل حينئذ لأن يقال: انّه اذا فرض قولنا: انّ لكلّ وجود مبدءاً لم يلزم منه اللّا التسلسل، لاكون شيء مبدءاً لنفسه، و هو ظاهر. و العجب أنّه ظهر من كلامه في الحاشية السابقة أنّه جعل المسألة في هذا المقام، الموجود واجب أو عقل مثلاً مع أنّ توهم هذا البحث الّذي أورده هيهنا حينئذ يكون أبعد بكثير كها لا يخفق.

و أمّا ثانياً: فلأنّ الاشتباء الّذي نسبه الى بعض أفاضل المتأخّرين فليس كذلك، اذ بناء كلامه على المقدّمة الّتي ادّعاها في ذلك المقام، و على تلك المقدّمة يتم كلامه من غير لزوم اشتباه. و لمّا كان ذكره هيهنا خارجاً عن المقصود لم نتعرّض له.

و أمنا ثالثاً: فلأنّ الايراد الذي أورده بقوله: «أقول» ليس الآ الاعتراض الذي نقله عن بعض معاصري الفاضل المذكور و ليس ايراداً على حدة، لأنّ مراده أنّـه لا يلزم التسلسل، الآ أن يـقال ليس سراده أنّـه ايـراد على حدة، بل أراد توضيح ما أورده المورد و تفصيله.

و أمَّا رابعاً: فلأنَّه مم قطم النظر عن كون كلام الفاضل " المذكور مبنياً على المقدَّمة

٣. ص، ك: اذ /م: او

التي أوردها، نقول: انّ هذا القائل قائل بأنّ الموجود من حيث هي لامبدأ له، فحراد الفاضل المذكور بالموجود المطلق هذا المعني، و اذا لم يكن له مبدأ ثبت وجود الواجب بالذات كها ادّعاه.

و ما ذكره من أنّه غير ما يلزم من فرض أنّ كلّ موجود له مبدأ، و لا من فرض عدم الواجب تعالى عن ذلك لاوجه له؛ لأنّه ما ا ادّعى أنّ عدم كون الموجود المطلق ذا مبدأ انّما يلزم من الفرضين المذكورين، بل ادّعى أنّه لامبدأ للسموجود المسطلق. و بذلك يثبت وجود الواجب و هو كذلك على زعم القائل فلا ايراد.

نعم طريق البحث عليه أن يقال الله ادّعى أنّ الموجود المطلق لو كان له مبدأ يلزم تقدّم الشيء على نفسه، و هذا اللزوم ممنوع، و ان كان الموجود المطلق لامبدأ له الآ الله لا بلزم من الفرضين المذكورين. و يمكن دفع البحث بهذا الوجه أيضاً بأنّ الموجود المطلق الذي اعترفتم بأنته لامبدأ لايصح أن يقال الله لو كان له مبدأ يسلزم تسقد الشيء على نفسه، لأنّ الموجود من حيث هو مع قطع النظر عن الفرد اذا كان له مبدأ لابد أن يكون ذلك المبدأ أيضاً موجوداً، فإمّا أن يكون عين الموجود من حيث هي أو يكون الموجود من حيث هي حاصلاً فيه، اذ الموجودية بدون هذا المعني ليس بتصور. و على التقديرين يلزم تقدّم الشيء على نفسه.

و لايمكن أن يقال: انّ مثل هذا التقدّم ليس محالاً، لأنّه مثل تقدّم الحيوان على الحيوان على الحيوان في المثال الذي أورده ذلك القائل، لأنّ التقدّم الذي ليس بمستحيل هو أن يكون تقدّم الطبيعة باعتبار فرد و تأخّره [الف ـ ٢٢] باعتبار فرد آخر، و هميهنا التقدّم و التأخّر بحسب أصل الطبيعة في نفسها و هو ظاهر.

و لو قيل: انَّ عراده أنَّ الطبيعة في نفسها لاتقدَّم و لاتأخَّر فيها؛ فجوابه قد مرّ

١. ص دك: ـ ما

المقالة الأولى ٨٩

أنَّه حينئذ ينهدم بنيان ما ذكره، و لابدَّ أن يرجع الى كلام الشيخ.

فان قلت: تحقّق الوجود بهذا المعني لعلّه لم يكن بديهياً و كان اثباته بعد اثبات الواجب تعالى، فحينئذ لاينفم التمسّك به في اثبات الواجب تعالى.

قلت: اذا لم يكن تحقق هذا المعني بديهياً. فكيف يجعله موضوعاً لهذا العلم الذي يجب أن يكون موضوعه بديهياً. فلابدّ له [١]: إنّا من الاعتماف بأنّ موضوع العلم ليس هذا المعني، بل مفهوم الموجود الاعتباري، و حينئذ لايصتح ما ذكره مـن أنّ موضوع هذا العلم لا مبدأ له: [٢]: و إنّا من القول بأنّ هذا المعني بديهي و حينئذ يرد ما ذكرنا هيهنا. فافهما

# [4/12] قوله : بل الموجود كلَّه لامبدأ له ... .

قيل ا: «قد علمت ما فيه، فلاحاجة الى أن يفيده، و كان كلام المستدلّ المذكور مأخوذ من هيهنا»، انتهى؟.

أقول: قد علمت أيضاً ما فيه، فلاحاجة الى أن نعيده.

### [٩/١٤] قوله: انَّما المبدأ مبدأ للموجود؟ المعلول ....

قيل: «قد علمت أنّه لاحاجة الى هذا التقييد و التخصيص في هذا المقام، قانّ المبدأ لبعض الموجود مبدأ للموجود المطلق و ان لم يكن مبدءاً له من حسيث كونه موجوداً مطلقاً.

و كذا قوله: «فلايكون هذا العلم عن مبادي الموجود مطلقاً» منظور فيه، لائه يبحث عن مبادي الموجود و ان لم يبحث عن مباديه من حيث كونه سبادي ه

<sup>7.</sup> تعليقة الهيات الشفاء / ١٢

<sup>1.</sup> ك : . قبل -- د. د

مطلقاً. فانَ الموجود مطلقاً لو امتنع لذاته عن كونه ذا مبدأ لما تحقّق موجود معلول. انّما الممتنع عن كونه ذا مبدأ هو بعض خصوصيات الوجود لاطبيعة الوجود مطلقاً» (. انتهى.

و لايخنى أنّ قوله: «فانّ المبدأ بعض الموجود» لايصلح بـظاهره تـعليلاً لعـدم الحاجة الى هذا التقييد و التخصيص، بل يصلح عـلّة لعـدم صـحّة هـذا التـقييد و التخصيص<sup>7</sup>. ثمّ النظر الّذي أورده غير وارد، لأنّ مراد الشيخ بمبادي<sup>7</sup> الموجود مبادي جميع الموجودات، و حينئذ لاايراد.

و يمكن أيضاً أن يكون المراد بالموجود مطلقاً الموجود المطلق مــن حــيث هــو مطلق، و حينئذ يصحّ على زعم القائل أنّ المبدأ ليس مبدءاً لذلك.

و لو قيل: انَّ عدم المبدأ مبدأ لذلك لا يتوقّف على كونه مبدءاً لبعض الموجودات، اذ لو كان مبدءاً لكلّها أيضاً لا يكن أن لا يكون مبدءاً للموجود المطلق من حيث هو مطلق على ما ذكره القائل غير مرّة.

فنقول ؛ هذا هو الاعتراض الذي أورده أوّلاً بقوله: «قد عرفت أنّه لاحاجة الى هذا التقييد و التخصيص»، أذ محصّل هذا ليس الا ذلك كما صرّح به قبيل ذلك، و ليس اعتراضاً على حدة.

### [١١/١٤] قوله: كسائر العلوم الجزئية.

قيل: «هذا مثال عنده، لأنّ البحث قد يقع من مبادي بعض أفراد الموضوع لا عن إب ـ ٢٢] المبادي المشتركة لجميع أفراده و مثال عندنا، لأنّ البحث قد يقع عن المبادي المشتركة لأفراد الموضوع كلّاً أو بعضاً و للموضوع أيضاً مطلقاً. لكن لامن

حيث حقيقته المشتركة بين موضوعات المسائل. ألا ترى أن كتاب الحيوان قد يبحث فيه عن مبادٍ مشتركة لكلّ فرد ككون كلّ حيوان يتولّد إمّا عن مثله أو غير مثله؟ و كلّ حيوان له مبدأ حركة أرادية و ذلك المبدأ جزء من أجزاء الحيوان مطلقاً، و ان لم يكن جزءاً و لامبدءاً مطلقاً للحيوان من حيث هو حيوان، ليلزم البحث عن مبادي الموضوع من حيث هو موضوع في العلم الّذي يبحث عن أحواله» أ، انتهى.

و فيه نظر؛ لأنّ كون كلّ فرد من أفراد الحيوان ذا مبدأ مع كون طبيعة الحيوان المستركة غير ذي مبدأ لانفهمه أصلاً، الا أن يكون المراد أنّ الطبيعة من حيث هي لامعني لكونها ذا مبدأ و غير ذي مبدأ باعتبار الأفراد و تحقّقها في ضمنها؛ و قد عرفت أنّه عند هذا يبطل كلام القائل و لابد من الرجوع الى كلام الشيخ، و اتا غير ذلك فلانتصوره و كنّا الى الآن ما أرأينا في كلام هذا القائل من أنه يجوز أن يكون كلّ الأفراد ذا مبدأ مع عدم كون الطبيعة من حيث هي كذلك كان لنحمله على أنّ كلامه في الوجود، و لما كان رأيه أنّ الوجود لانفهمه و لانتصوره و ليس حاله حال للماهيات، فلمل له توجيهاً، لكن الآن قد تعدّى حكمه هذا الى غير الوجود من الماهيات أيضاً التي يعرف بأنّه يفهمها العقول، و يعلم أحكامها و أحوالها، فحينئذ زاد تحيّرنا و تعجينا في أنّ هذا الكلام أيّ معني له و بأيّ وجه يمكن تصحيحه هذا ؟

ثمّ لايخنى أنّ هيهنا كلاماً آخر و هو: أنّه يمكن أن يقال: انّ البحث عن اشبات المبادي للموضوع ألّذي ينعونه في العلوم هو أن يثبت الأشياء الّتي في الواقع مبادٍ للموضوع أو جميع أفراده. و أمّا البحث عن أنّ الموضوع أو جميع أفراده. و أمّا البحث عن أنّ الموضوع أو جميع أفراده له مبدأ و نحو

تعليقة الهيات الشفاء / ١٣.
 م : الاحتبار

١. ك : للزم

۴. ق : ۵ کون

ه. م : فلاتتصور

۷. کذا

٩. ص ، ك : = للموضوع

٦. في حاشية س: موصولة

۸ م : يعترف

ذلك فلاحجر فيه، و لذا تري يبحث في كتاب الحيوان أنّ كلّ حيوان يتولّد إمّا عن مثله أو غير مثله.

و الجواب الأوّل من الشيخ لايبمد حمله على هذا، لكن فيه حينئذ أمران: أحدهما: انّ التفرقة بين هذين الأمرين كأنّه لاشاهد له يصلم للتعويل.

و ثانيها: أنه غير مفيد في مقامنا هذا، اذ لاشك أنّه يبحث في هذا العلم عن اثبات الاشياء التي هي مبادٍ في الواقع مثلاً يبحث عن اثبات الواجب تعالى و اثبات العقول، وليس البحث منحصراً في أنّ بعض الموجود مبدأ و ذو مبدأ، و هو ظاهر.

# [١٢/١٤] قوله : أذ لها مبادٍ يشترك فيها جميع ما ينحوه كلّ واحد منها.

لما قال: ان في سائر العلوم لا يبرهن على وجود مباديها المشتركة، كان مظنة أن يقال: هل لها مباد مشتركة فذكر أنه توجد لها مباد مشتركة، و في ضمن ذلك فسر المبادي المشتركة أيضاً بأنها الذي يشترك فيها جميع ما يقصده كلّ واحد من تلك العلوم إلف ـ ٣٣] و المراد بجميع ما يقصده كلّ واحد من العلوم إمّا جميع موضوعات مسائله موضوعات مسائله ليتعرّف أحكامها، أو المراد نفس المسائل؛ لأنّها المقاصد في العلوم، و اشتراك جميع المسائل فيها باعتبار أنّها مباد لموضوعات المسائل، فكان جميع تلك المسائل مشتركة فيها لمدخليتها في الجميع.

۱، م نہو

المقالة الأولى

[۱۳/۱٤] قوله : فانَّما\ تبسرهن على وجود ما هو مبدأ لما بعدها من الأمسور الَّتي فيسه'.

هكذا في بعض النسخ الذي رأينا، و الأولى أن يكون «لما بعده من الأمور التي فيها» بأن يكون ضمير «بعده» راجعاً الى «ما» في قوله: «ما همو مبدأ» و ضمير «نها» الى العلوم، و على ما هو الواقع يمكن أن يقال ضمير «فيه» راجع الى كمل واحد من العلوم، و حينئذ الأولى أن يكون الضمير المستتر في قوله: «يبرهن» أيضاً راجعاً الى «كلّ واحد» أو أنّه راجع الى «سائر العلوم».

و امّا ضمير «بعدها» فالأمر فيه أشكل؛ اذ لامرجع له ظاهراً الاّ كلمة «ما» أو «المبدأ»، و على أيّ وجه كان الظاهر فيه التذكير، الاّ أن يقال تأنيثه باعتبار لفظة «ما» لأنّها مؤنثة و لايخلو عن بعد، و الظاهر أنّه من السهدو في الكتابة و كم من مثله في التصنيفات.

### [12/12] قوله: و يلزم هذا العلم أن ينقسم ضرورة الى أجزاء ... .

قيل: «للعلوم [يالمعنى الثاني] أجزاء و جزئيات و فروع. فأجزاء كلّ علم: هي العلوم و المسائل الّـتي يحـتوي ذلك العـلم عـليها. و جـزئياتها: هـي العـلوم الّـتي موضوعاتها أفراد موضوع ذلك العـلم. و فـروعه: هـي العـلوم الّـتي مـوضوعاتها عوارض موضوع ذلك العلم» آ، انتهى.

لايمنلى أنَّ مَا ذكره كأنَّه اصطلاح غير مشهور. اذ لم يعهد الفرق بين الجسزئي و الفروع. و أيضاً كون الطبّ مثلاً من فروع الطبيعي مــن الاشـــتهار بحــيث لايمكــن الانكار. و قد نقلنا أيضاً سابقاً من صاحب القيل أنته عدّه من فروعه و مــوضوع

١. في المصدر : فالها

الطبّ ليس من عوارض موضوع الطبيعي بل من أفراده، و جمعله مـن العـوارض باعتبار أخذ قيد الصحّة و المرض فيه وجه مريض.

#### [١٥/١٤] قوله: من جهة وجوده.

متعلّق بقوله: «معلول». و بمكن تعلّقه «بالأسباب» أيضاً. و لعلّه أولى لموافقته لما يذكر بعد ذلك بقوله: «الّذي يفيض عنه كلّ موجود معلول بما هو موجود معلول».

# [١٧/١٤] قوله : لابما هو موجود متحرّك فقط أو متكمّم فقط.

و في بعض النسخ: «لا أنتها موجود»، الى آخره. و الأوّل أصح و أولى. قيل: «يعني لو خصص السبب الأوّل بكونه سبباً أولى لكلّ متحرّك أو متكمّ لكان البحث عنه بهذا الاعتبار طبيعياً أو تعليمياً، فخرج عن كونه من أجـزاء العـلم الالهـي» .
انتهى.

#### و فيه نظر:

أمّا أَوْلاً: فلأنّ البحث عن الواجب تعالى و وجوده ليس يؤخذ أنّه سبب أوّل لكلّ موجود متحرّك أو متكمّ لكان طبيعياً أو تعليمياً. نعم بعد ما ثبت وجوده و ثبت وحدته يلزم من ذلك كونه سبباً لكلّ اب ـ ٢٣] موجود معلول بما هو موجود معلول.

و أمتا ثانياً: فلأنّه اذا أخذ فيه كونه سبباً لكلّ متحرك أو متكمّم، كيف يكون بحثاً طبيعياً أو تعليمياً على ما هو رأي الشيخ كها صرّح به قبيل هذا من أنّ ما يكون مبدءاً لجميع ما ينحوه علم لايكون البحث عنه في ذلك العلم؟ فالظاهر أنّ مراد الشيخ ليس

١. ك : ـ و ٢. تعليقة الهيات الشقاء / ٦٣

الاّ بيان الواقع و أنّ الأسباب القصوى الَّتي يبحث عنها في هذا العلم هي الأسباب لكلُّ موجود معلول، وكذا السبب الأوَّل \_ تعالى المسبِّب للأسباب \_ أيضاً سبب لكلُّ موجود معلول، و لايختص بالحركات و المتكبّات؛ فافهم!

#### [17/18] قوله: و منها ما يبحث عن العوارض للموجود.

كالوحدة و الكثرة. و القوّة و الفعل، و التقدّم و التأخّر، و العلّية و المـعلولية و نحوها. القسيم الأوّل: بحث عن أقسام الموجود و هذا عن عوارضه على ما اصطلح عليه سابقاً.

#### [18/12] قوله : و منها ما يبحث عن مبادي العلوم الجزئية.

التصوّرية و التصديقية، و من جملتها البحث عن موضوعاتها أيضاً. هذا البحث بعضه عن أقسام الموجود و بعضه عن عوارضه، و لاضير في جعله قسماً للبحث عن عوارضه، اذا الفرض ليس منع الجمع و الخلوّ.

### [١٨/١٤] قوله: لأنَّ مبادى كلَّ علم أخصَّ

و كان في بعض النسخ: و «لأنَّ» على ما نقله صاحب القيل. و توجيه الأوَّل: ظاهر. و أمّا الثاني: فالظاهر أنّه دليل مقدّم على المدلول، و هو قوله: «فيعرض» الى آخره.

### [1/10] قوله: هي مسائل في العلم الأعمَّ".

أي اذا كانت نظرية.

دق: او

٢. في المصدر : الأعلى.

[7/10] قوله: فهذا العلم يبحث عن أحوال الموجود و الأمور الّتي هـي له كالأقسام و الأنواع، حتّى يبلغ الى تخصيص يحدث مـعه مـوضوع العـلم الطبيعي.

هذا أيضاً ممّا يؤيّده [ما] شيّدنا أركانه سابقاً.

قيل: «يريد بيان أنّ البحث عن مبادي العلوم الجزئية بأيّ وجه يكون و على أيّ كيفية تقع في هذا العلم، فانّ موضوعات العلوم الجزئية أمور مخصوصة، و الّتي تبحث عنها في هذا العلم أحوال الموجود المطلق الّذي هو أعمّ الأشباء، فكيف تكون مبادي تلك العلوم الجزئية مسائل هذا العلم؟ فيبيّن ذلك و يكشف عن وجه اشكاله له بأنّ أحوال موضوع العلم الأعلى قد تكون أموراً هي كالأقسام له أ. و الأقسام قد تكون من العوارض الذاتية للمقسم، و ذلك اذا كانت القسمة اليها قسمة أوّلية، كقسمة الجنس الى الأنواع و قسمة الموجود الى الموجودات. و قد المعلمة أنها كقسمة الجنس الى الأنواع بمني أنه ليس بخارج عن حقائق الموجودات و ان لم يكن جنساً بالحقيقة؛ لأنّه ليس ماهيته كلية كها مرّ، و كذلك أقسام الأقسام أيضاً من العوارض الذاتية اذا كانت القسمة للمقسم قسمة أولية، و هكذا الى أن تصير القسمة بسبب لحوق عارض غرب.

فان المراد عن القسمة الأولية أن لايحتاج المقسم في انقسامه الى تلك الأقسام الى الما الموق أمر خارج عن ذاته، فان قسمة الحيوان الى الانسان و الفرس و سائر الأنواع قسمة أولية، و الأقسام أعراض ذاتية له، و اذ قسمته الى الأبيض و غيره والى الله ـ ٢٤] و الى الضاحك و غيره و الى الكاتب و غيره غير أولية، و الأقسام ليست أعراضاً ذاتية له ان كان القسم الحارجي في بعضها أعم، و جعل في بعضها مساوياً

۲. ك : ـ قد

١. ك : ـ له

۳. ك: دالمقسم ٢. م: ـ جمل

٥. ق: ـ جمل في

و في بعضها أخصّ تمّا خرج من القسمة الأولىٰ و كانت القسمة في الأنحاء الشلاتة الأخيرة أيضاً مستوفاة كالأولى، و بالجملة أخـصيّة العـارض لاتـنـافي كــونه مــن الأحوال الذاتية للمعروض الموضوع.

فاذن نقول: ان هذا العلم يبحث عن أحوال ذاتية للموجود المطلق، و من جملة أحواله أقسامه الذاتية \_كأنواع المقولات \_ و أقسام أقسامه الذاتية \_كأنواع المقولات \_ و أنواع أنواعها حتى يبلغ التقسيم الى تخصيص يحصل به موضوع علم من العلوم، سواء كان ذلك التخصيص جزء التخصيصات و التقسيات التي لا يجوز بعده تخصيص، أم لا.

فالأوّل: كالجسم القابل للحركة و السكون، فانّه قسم من الأقسام الأوّلية الذاتية للموجود بما هو موجود يحدث معه موضوع الطبيعي، و لايمكن أن يمقع للموجود تقسيم يقع بحسبه قسم أخصّ خصوصاً منه الاّ بلحوق عارض غريب من تغيّر أو تكمّ، فيصير المخصوص به أمراً طبيعياً أو تعليمياً لايجوز أن يكون من أحوال الموجود بما هو موجود، و لاالبحث عنه داخلاً في العلم الأعلى.

و الثاني: كالكمّ المطلق، فانّه قسم حادث للموجود من جهة تقسيمه إلى الكمّ و غير الكمّ. و هو موضوع العلم الرياضي لكن يجوز بعده تقسيم آخر للموجود، تكون الأقسام الأوّلية الحاصلة منه أخصّ خصوصاً من الكمّ المطلق من غير حاجة إلى انضام عارض غريب، كقسمة الموجود المطلق الى كمّ متصل و غيره، بل إلى مقدار و غيره، بل إلى جسم تعليمي و غيره. فالجسم التعليمي مع كونه أخصّ من الكمّ المطلق براتب لكنّه هو أيضاً كالكمّ المطلق من الأقسام الأوّلية للموجود و من الأعراض الذاتية له؛ فانّ جعله جسماً لايتوقف على جعله مقداراً، و كذا جعله مقداراً لايتوقف على جعله كمّ متصلاً، و لاجعله كمّ متصلاً يتوقف على جعله كمّ مطلقاً، بل الكلّ بما يتحقق مجمول بجمل واحد موجود واحد. فاذن لا يجب فيا أذا حصل قسم هو موضوع علم جزئي أن لا يكون ما هو أخصّ منه من الأقسام الذاتية الأوّلية لموضوع هذا العلم يقم البحث عنه فيه، بل قد يكون و قد لا يكون.

فعلى كلّ من الوجهين اذا حصل في هذا العلم قسم خاص يصلح لأن يبحث عن أحواله الذاتية صاحب علم جزئي فيسلّم اليه صاحب هذا العلم، و هــو يأخـذه و يتسلّمه منه من عير بحث و نظر، اذ ليس لصاحب علم جزئي أن يبحث عن وجود موضوعه و حدّ ماهيته، و الألكان من تلك الحيثية صاحب علم موقوف عـلمه، فالمهندّس مثلاً اذا بحث عن وجود الكمّ المتصل و ماهيته صار من هذه الجهة عالماً المهندساً»، انتهى.

و هيهنا أبحاث:

أحدها: انّ ما ذكره في تعريف القسمة الأولية من أن لايمتاج المقسم في انقسامه الى تلك الأقسام الى لحوق إب ـ ٤٢] أمر خارج عن ذاته يخرج جميع تقسيات الأجناس الى الأنواع، اذ في جميعها يحتاج الى لحوق الفصل بالجنس و هو أمر خارج عن ذات الجنس، و لعلّه أراد بالخارج ما لايكون متحداً معه في الوجود بالذات؛ أو أراد أنّه لايمتاج في الانقسام الى قيام أمر خارج بالمقسم \_كاحتياج انقسام الحيوان الى الأبيض مثلاً الى قيام البياض الذي هو أمر خارج عنه بخلاف انقسامه الى الانسان، فانّه لايمتاج الى ذلك \_ أو أراداً أنته لايمتاج في الانقسام أن يلحقه أمر خارج سوى ما يقسم، لكن على هذا لايمتاج الى لحوق أمر سوى الأبيض و غيره و نحوه من القسمة الأولية؛ لأنّها أيضاً لاتحتاج الى لحوق أمر سوى الأبيض غيره و نحوه من القسمة الأولية؛ لأنّها أيضاً لاتحتاج الى لحوق أمر سوى الأبيض بالحيوان، و أيضاً تخرج قسمة الجنس الى نوع النوع من القسمة الأولية، الآ أن يقال بالمحتاج الجسم مثلاً في صيرورته انساناً إلى أن يصير حيواناً، و سنتكلم عليه.

و ثانيها: أنّ حمل القسمة الأوّلية على المعني الّذي ذكرنا من الوجهين الأوّلين و ان كان يصحّع به كون قسمة الجنس الى الأنواع و أنواع الأنواع قسمة اولية، و قسمته

۱. م : ۱من

الى الأصناف و نحوها غير أولية، لكن يشكل حينئذ القول بأنّ أنواع الأنواع أعراض ذاتية على ما هو المشهور من معني العرض الذاتي في مقامنا هذا، و هو مالايكون لحوقه لأمر أعم أو اخص، و هو المفيد في المرام، لاكون القسمة اليها قسمة أولية؛ اذ ما هو المقرّر لزوم كون البحث في العلوم عن الأعراض الذاتية لموضوعها لاعين الأقسام الأولية له، لأنّ كون الجسم انساناً مثلاً يتوقّف على كونه حيواناً على رأي الشيخ كها صرّح به. و ما ذكره القائل من أنّ جعل الموجود جسماً «لايتوقّف على جعله مقداراً، و كذا جعله مقداراً لا يتوقّف على جعله كماً متصلاً » الى آخره و ان فرض ا صحته ليس موافقاً لم أي الشيخ، و الكلام في كلامه.

و ثالثها: أنّ القسمة الأولية بأيّ معني كان من المعاني المذكورة تخرج عنها قسمة الموجود الى الجسم القابل للحركة و السكون الذي هو موضوع الطبيعي، فلايكون عرضاً ذاتياً له، و حينئذ يجب أن لايصقح موضوع الطبيعي في هذا العلم، و لاتخنى شناعته.

و رابعها: ان عدم امكان قسمة الموجود بعد الجسم القابل للحركة و السكون الى قسم يكون أخصّ منه بدون لحوق عارض غريب من تغيّر أو تكمّم أو نحوه على ما هو مراده غير مسلّم، اذ يجوز أن ينقسم الجسم القابل للحركة و السكون الى ما هو أخصّ منه من دون لحوق أمر غريب كانقسامه الى الحيوان و غيره، الآ أن يكون المراد الانقسام الذي يكون بقيد القابلية يدخل فيه، و ظاهر أنسه الامسدخل له في تقسيم الموجود الى حيوان و غيره.

و خامسها: أنته لانسلّم أنّ قسمة الموجود الى قسم أخصّ من الجسم القسابل للحركة و السكون الذي يحصل بسبب لحوق أمر غريب من تغيّر أو تكمّ يوجب أن لايكون البحث [الف - ٢٥] عن هذا القسم في العلم الأعلى، بل الظاهر من كلام الشيخ على ما سيجيء أنته لافرق بينه و بين المقدار و الجسم التعليمي الأخصّ من الكمّ المطلق في أنته\ يجوز البحث عنها جميعاً في الالمّي، لكن بشرط أن يكون البحث عز نحو وجودها الّذي لايفتقر الى المادّة.

و الحاصل: أنّه اذا لم يكن البحث على هذا الوجه، بل يكون عن أحوالها الأخرى الذاتية لها لم يجز أن يكون البحث عنها جميعاً في هذا العلم، بل في الطبيعي و التعليمي و اذا كان على هذا الوجه جاز البحث عن جميعها في هذا العملم، فمالتفرقة بسينهما لايوافق رأي الشيخ.

و سادسها: الله لم يظهر من كلامه أنّ القسمة يجب أن تبلغ الى مثل أيّ قسم حتّى يصلح أن يجعل ذلك القسم موضوعاً لعلم آخر، و أيّ قسم لا يصلح له: و لم يعلم من الله ما السرّ في أنّ الكمّ المطلق يجب أن يجعل موضوعاً لعلم آخر و لا يبحث عمر أحواله في العلم الأعلى؟ و القسم الّذي تحته و أخصّ منه يمكن أن يبحث عنه في هذ العلم، و لا يجب أن يمكون البحث عنه خارجاً عنه، مع أنّ هذين الأمرين ممّا يهمّ في المقم و لا يظهر المقصود من دون تحقّها.

و الحق كما ذكرنا سابقاً أنّهم جعلوا طائفة من أقسام الموجود موضوعات لعلو، متعددة من الطبيعي و الخلقي و التعليمي و المنطقي إمّا مقيداً بقيد أو لا، بسناء على تشقب الأبحاث عنها و تكثّرها. و الطائفة الأخرى التي ليست بتلك المنزلة أخذوه جيماً و أدرجوها في علم واحد و بحثوا عن أحوالها في ذلك العلم، و جعلوا موضوعا الموجود؛ اذ لا يصلح شيء سواه لذلك على ما ظهر من كلام الشيخ و ان لم يكن بين بعض من تلك الطائفة الأخرى و الطائفة الأولى فرق في كونها عرضاً ذاتياً بالنسب

٣. ص، ك: بينها

١. ق : + في

٣. ك : يحصل ٤. ق : ـ طائقة من

۵. ق : مبناء ١٤ : كرنها

المقالة الأولى

الى الموجود، بل إمّا هما جميعاً عرض ذاتي، أو ليساً جميعاً عرضاً ذاتياً له، لكن لمّا لم تكن لهذا البعض مباحث كثيرة. و رأوا الأولى أن لا يجعل عمل عمل حدة، فملذا اصطلحوا في مقامنا هذا على أن يجعلوا العرض الذاتي الذي اشتهر بينهم أنته يبحث عنه في العلوم، بمعني مالا يحتاج عروضه للموجود الى أن يتخصص تخصصاً طبيعياً أو تعليمياً أو خلقياً أو منطقياً، حتى يشمل جميع مباحث الطائفة الثانية، و لا يخرج منها شيء و ان لم يكن بالمعني المشهور من أنته لا يكون عروضه بسبب أمر اعم أو اخص.

ثمّ لا يخفى أنته على هذا و ان صار موضوعات العلوم المذكورة من العبوارض الذاتية للموجود فالبحث عنها بعنوان أنّ بعض الموجود جسم قبابل للمحركة و السكون أو أنته كمّ مطلق الى غير ذلك يكون من جملة العلم الأعلى، لكنّ الأقسام التي تحت هذه الموضوعات ليست كذلك، اذ لا يصدق على المقدار مثلاً أنته لا يمتاج الموجود في عروضه له إلى أن يتخصص تخصصاً طبيعياً أو تعليمياً أو نحوه، بل يمتاج في عروضه له إلى أن يصير كمّاً مطلقاً هو تخصص تعليمي، فأرادوا أن يتمخلوا الادخال مثل هذه المباحث أيضاً في العلم الأعلى، اذ لا يحسن جعلها علماً (ب - ٢٥) على حدة، و لا يمكن ادخالها في العلوم الجزئية، فقالوا: ان شيئاً اذا لم تكن عرضاً ذاتياً بهذا المعني أيضاً للموجود يجوز أن يبحث عنه في هذا العلم، لكن بشرط أن يكون البحث عن أمر لا يتعلّق بالمادة و نحوها ممّا يتعلّق بوضوعات العلوم الجزئية، فبذلك المباحث أيضاً في هذا العلم.

بيانه: انّ قولنا الموجود مقدار مثلاً الّذي هو مسألة هذا العلم و ان كان المحمول فيه المقدار بحسب الظاهر، رعاية لجعل موضوع العلم موضوع المسألة لامحمولها لعدم

٦. ص ، ك : دلما

<sup>£</sup> م : تخصيصاً . و هكذا فيما بعد

٦. ق: جعلهما

استقامته على ما ظهر فيا سبق، لكن لاشك أنّ المقصود الأصلي منه «أنّ المقدار موجود». فني الحقيقة البحث عن الموجود الذي لايتملّق بالمقدار و المادّة و غيرهما من موضوعات العلوم الأخرى الجزئية، فصحّ أنّ البحث ليس عن الجهة المستملّقة بالمادّة و المقدار، فاندرج في هذا العلم بناءً على ما قالوا و تمخلوا.

نعم اذا بحث عن المقدار باعتبار الحالة الّتي تكون له من حيث هـو سقدار، فلا يجوز أن يكون داخلاً في هذا العلم، بل يكون [١]: امّا من أجزاء العلم التعليمي ان لم يخرج المقدار عنه، و لم يجعلوه علماً علىحدة بناءً على تكثّر الأبحاث المتعلّقة به. [٢]: أو يكون علماً تحته ان أخرجوه منه كما أخرجوا الكمّ من الالمّي.

و هذا كلّه بناءً على ما ذكرنا من أنّ هذه المباحث ليست من المباحث العقلية الّتي تكون بناؤها على المقدّمات البرهانية، بل من الأمور الاستحسانية، فسلاحجر فسيا فعلوه و منعوه، و لامنع فيا تمحّلوه؛ لأنته ليس ممّا لايستحسن في نظر العقل، بل هو موافق ملائم له، كها لايخني.

و لقد أشبعنا الكلام في هذا الباب حتى صار مظنّة الاطناب و الاسهاب حدياً و شفقة على الطلاب، لئلاً يزلّ قدمهم عن صوب الصواب، اذ كلماتهم في هذا المقام لايخلو عن قسط صالح من الشك و الارتياب، و مع هذا كلّه قد بتى بعد خبايا في زوايا، و سنعود الى تفقصها ان شاء الله تعالى.

# [7/10] قوله: وكذلك في غير ذلك.

أي: يبحث عن أقسام المُوجود حتى يبلغ الى تخصّص يحدث معه موضوع الحللي و المنطق فيسلّمه اليها.

> ٣. ق : لكم ٤. حدياً : تمطَّفاً

١. ص ، ك : + عدم

٣. الأسهاب: الأطالة

٥. الصوب: الجهة

[7/10] قوله: و ما قبل ذلك التخصيص كالمبدأ له فنبحث عنه و نقرّر حاله.

وكان في بعض النسخ: «وكالمبدأ له». فعلى النسخة الأولى: يكون ما قبله مبتداء و «كالمبدأ له» خبر للمبتداء و على هذا الضمير المستتر في «يبحث» امّا راجع الى الطبيعي و الرياضي، و إمّا الى هذا العلم.

فعلى الثاني: يكون المعني أنّ «ما قبل ذلك التخصص كالمبدأ» للطبيعي و الرياضي، فيبحث هذا العلم عنه و يقرّر حاله لاالطبيعي و الرياضي؛ لأنته لم يصل بعد الى حدّ موضوعها. و على الأوّل يكون «هذا» المبتداء و الحسبر جملة معترضة، و المعني: أنّه اذا حدث موضوع الطبيعي و الرياضي فيسلّمه الى الطبيعي و الرياضي، فيبحث الطبيعي و الرياضي عنه و يقرّر حاله.

و قد اعترض فيها بيّن أنّ قبل التخصيص كالمـبدأ له و ان كان بعد التـخصيص (الف ــ ٢٦) موضوعاً.

و أمّا «كالمبدأ» من المبتداء و حينئذ «فنبحث» خبر المبتداء، و الضمير المستتر فيه راجع الى «هذا العلم»، و لايحتمل رجوعه الى الطبيعي و الرياضي.

و على النسخة التانية العطف للتفسير، و قوله: «فيبحث» خبر المبتدا، و الضمير المستتر راجع الى «هذا العلم».

#### [٧/١٥] قوله: فتكون أذن مسائل هذا العلم ....

قيل: «المباحث الموردة<sup>7</sup> في هذا العلم أصنافها كثيرة. لكنّها مندرجة في شلائة مجامع:

أحدها: البحث عن أسباب الوجود، تندرج فيه مباحث العلَّة و المعلول، و اثبات

 المفارقات العقلية. و اثبات المبدأ الأوّل للوجود، و اثبات المادّة الأولى و الصسورة ا المنزّعة للأجسام. و اثبات الغايات للطبائع. و اثبات الأجسام الفلكية و نفوسها و عقولها الّتي هي غايات حركاتها؛ فانّ جميع هذه المسائل يبحث عن مبادي الوجود.

و ثانيها: هو البحث عن عوارض الوجود كالوحدة والكثرة، و القوّة و الفعل، و التامّ و الناقص، و القدرة و العجز، و التقدّم و التأخّر، و القديم و الحادث و غير ذلك. و قد سبقت منّا الاشارة إلى أنّها بأيّ وجه تكون من العوارض للوجود مع أنته ليس في الحارج بحسبها عارضية و معروضية لم بين شيئين، و الحقّ أنّ كونها من العوارض أمّا يكون باعتبار من الذهن و ضرب من التحليل، كالّذي يقع بين الماهية و الوجود، فهي كالوجود زائدة عن الماهيات، خارجة محمولة عليها لاكحمل الذاتيات عليها.

و ثالثها: البحث عن أقسام الوجود الّتي هي مبادي العلوم الجزئية. أعمّ من أن تكون موضوعات لها أو غير ذلك. و ليس يجب أن يكون البحث عنها من حسيث كونها من المبادي. بل من حيث وجودها في ذاتها و تقرّرها في نفسها. لكن يلزمها أن تكون من المبادي للعلوم الجزئية.

بق هيهنا سؤال، و هو أنّ مباحث الماهية و جنسها و فصلها وحدّها و أنّها هل هي موجودة أم لا، و أيّ وجودٍ يخصّها عن مسائل هذا العلم و خارجة عن هذه الأقسام الثلاثة غير مندرجة فيها؟ فلم لم يذكرها والشيخ هيهنا؟

و يمكن الجواب فيه بأنّ الفرض هيهنا ليس في بيان الحصر، بــل الاشـــارة الى بعض مجامع مســـائل هذا العلم. أو بأنّ الاصل في الأشياء هي وجوداتها لاماهياتها. فالبحث عن الماهية و أجزائها ليس بالاصالة، بل على وجه التطفّل ٢٠، انتهى.

و لايخني أنَّ الأولى جعل مباحث العلَّة و المعلول من بحث العوارض لا من بحث

۱. ق : الصور ۲. م : خارضه و معروضه

۳. ك: د هي . ۲. ك: د هي .

٥. ك : بذكره الشفاء / ١٤

الأسباب. ثمّ السؤال الّذي أورده لااتّجاه له؛ لأنّ الماهية الجنسية و الفصلية و الحدية أيضاً من عوارض الموجود كالوحدة و الكثرة و نظائرهما ، و الجواب الأخير الّذي ذكره أمّا هو على أصوله.

# [١٠/١٥] قوله : و أول الأمور في العموم ... .

كان مراده أنّ الوجود و الوحدة أولى المعاني العامّة المفهومة من الأشياء، اذ ليس شيء أقدم تصوّراً [ب ـ ٢٦] منهما.

قيل: «و يمكن أن يقال في وجه التسمية أنّ لهذا العلم تقدّماً بالطبع على سائر العلوم الفلسفية، لأنّ مبادي تلك العلوم الله تثبت في هذا العلم، و هذا الوجه أوفق؛ لأنته يثبت تقدّمه من حيث كونه علماً، لامن حيث المعلوم به فقط، كما في الوجمه الأوّل»، انتهى.

[١٧/١٥] قوله: فانَّما يبحث فيه عن معني ....

قد مرّ الكلام فيه مفصّلاً.

[17/10] قوله : بل الأمور المبحوث عنها فيه ... .

تفصيل و توضيح للمقام.

[٩/١٦] قوله: وكما أنَّ العلوم الرياضية قدكان يوضع فيها ....

اعلم أنَّ الأمر في العلوم الرياضية أسهل ممَّا هيهنا، اذ الاشكال الَّذي يرد في علم

۲. م : نظائرها

١. ص ، ك : الوجود

الرياضي هو أنّ موضوع الرياضي قد تقرّر أنّه الكمّ المتّصل و المنفصل. و بـالجمله المعني الّذي لايكون متحدّداً في النفس بالهادّة و ان كان في الخارج محتاجاً اليها. مع أن موضوع علم الهيئة الّذي هو أحد أجزائه السهاء و الكواكب و هما متحّددان في النفس أيضاً بالمادّة.

و يدفع ذلك الاشكال بأنّ في الهيئة و ان كان تبحث عن السهاء و الكواكب، لكن ليس المنظور جسميتها بل مقدار هما، و الأحكام و الأحوال التي تثبت لهما أمّا هي من جهة المقدار، حتى أنّه لو فرض أنته تكون أجسام أخرى بدلهما لكان تلك الأحكام و الأحوال بحالها، فني الحقيقة البحث في الهيئة أيضاً عن المقدار الذي لا يتحدّد بالمادة، فلا الشكال.

و أنت خبير بأنّ في هذا ليس زيادة تكلّف و لايختلّ شيء من مقرّراتهم في هذا الباب من لزوم ً كون البحث في العلوم عن عوارض موضوعه الذاتية، وكون العرض الذاتي ما لايحتاج لحوقه الى أمر أعمّ أو أخصّ أو غير ذلك، و هذا بخلاف ما نحن فيه؛ اذ فيه يصعب الاشكال و يتفيّر حكمه ً مع الزام رعاية ضوابطهم و قواعدهم المقرّرة.

بيانه: انّ في هذا العلم الّذي قرّروا أنّ موضوعه الموجود من حيث هو يبحث عن أشياء مثل الواجب تعالى، و العقول و النفوس الفلكية. و المادّة و الصورة، و الكلّي و الجزئي، و القوّة و الفعل، و الحركة و السكون، و الكمّ و المقدار، و نحو ذلك. و بحثه عن هذه الأشياء على وجهين؛

٢. ق : . لزوم

١. ق : + لو فرض

٣. م : حله ٤. ق : كون

ە. ق : . ما

التفصّي عنه مع الالتزام المذكور، مثلاً يقول البحث عن العقل من حيث وجوده في هذا العلم كيف هو؟ فامّا أن تكون المسألة أنّ العقل موجود، أو أنّ بعض المـوجود عقل؛ فعلى الأول تلزم الايرادات الثلاثة الّتي نقلنا سابقاً عن غياث الحكماء.

فان التزم أحد أنّ البحث بهذا الوجه فلابد أن يقول: انّه لانسلّم أنّ الموضوع في العلم لا يكون محمولاً في المسألة، و لافساد في أن تكون المسألة أن شيئاً ما داخل في موضوع اللف ـ ٢٧] العلم، و ما قالوا: انّ البحث في العلم لابدّ أن يكون من حال موضوع العلم أو من موضوع العلم أو من حال أنواعه أنواعه أو وعوارضه أو نوع عوارضه على ما فصلوه في محلّه.

و لايلزم أن تكون النوعية أو العرضية معلومة قبل البحث حتى يبحث عن حال النوع أو العرض الذاتي، بل يكفي كون النوعية و العرضية ثابتة في الواقع و معلومة بهذا البحث كها في هذه المسألة، اذا العقل نوع للموجود في الواقع. و بهذه المسألة يعلم نوعيته لنا و لاحجر فيه.

و ما يلزم حينئذ من كون الموجود محمولاً على العقل مع أنته ليس من عوارضه الذاتية، فإمّا أن يقال تخصّص المحمول بالموضوع حتى يصير عرضاً ذاتياً \_كها قاله بعضهم \_ أو يقال لايلزم أن تكون محمولات المسائل أعراضاً ذاتياً لموضوعاتها، بل القدر اللازم أن لايتجاوز عموم محمولاتها عن موضوع العملم، و هميهنا كذلك. و لاشك أنّ كلّ هذه ممّا تأباه ظواهر كلهاتهم و قواعدهم المشهورة المقررة.

و على الثاني يرد أنّ العقل ليس من العوارض الذاتية للموجود، لأنته أخـصّ منه، و البحث لابدّ أن يكون من العوارض الذاتية.

فلو قيل في الجواب \_: انّ العرض الذاتي لايلزم أن لايكون أخص، بل يجب أن

٦. س : النفض

لايكون لحوقه لأمر أخص \_ يرد عليه: انّ هيهنا كذلك، اذ الموجود ما لم يصر جوهراً لم يصر جوهراً لم يصر جوهراً لم يصر عقلاً \_ على ما هو رأي الشيخ \_ فلابدّ أن يقال: انّ العرض الذاتي المراد هيهنا ليس العرض الذاتي المشهور، بل المراد به مالايحتاج لحوقه الى أن يتخصص الموجود تخصيصاً صار به موضوع أحد من العلوم الّتي تحت هذا العلم. و لا يخنق ما فيه من التكلّف أيضاً.

و أمّا البحث عن الأحوال الآخر للعقل فأمره "من جهة تصوّر المسألة سهل ، اذ نقول: المسألة أن العقل كذا، و لاحجر فيه لما يقرّر أن موضوع المسألة قد يكون نوع موضوع المسألة العلم، لكن يلزم اشكال من حيث أنته اذا جوّزتم أن يكون موضوع المسألة نوع موضوع العلم فجميع المسائل العلوم الأخرى تصير مسألة لهذا العلم، اذ لافرق بين أن يقال انّ العقل كذا و انّ الجسم كذا.

و لايخنى أنّ نظيرا هذا الاشكال يرد على التقدير الأوّل أيضاً. و الجواب الّذي ذكره آخراً يجري فيه أيضاً بأدنى تصرّف.

ثمّ لو قبل حينئذ: انّ ما جوّزوه من كون نوع الموضوع موضوع المسألة اغًا هو اذا لم يقيّد بقيد عرضي، و الجسم الّذي موضوع الطبيعي قد قيّد بقيد عرضي و هو قابلية الحسركة و السكون، فلذا كان^ مباحثه خارجة عن سباحث هذا العلم، و مباحث العقل داخلة.

فنقول قد اختلت في اخراج المباحث الطبيعية، لكن ما نـقول في المباحث الرياضية. لأنّ الكم الّذي هو موضوع الرياضي لم يقيّد بقيد عرضي، فلافرق بينه و

٨ ق تــأحد ٣٠ م تــو

٣. يمكن أن يقرأ ما في ق : فائدة / ص ، ك : ـ فامره

<sup>£.</sup>ق: تصوير 8. م: داڻ

٦. ق ، ص ، ك : ينظر م : ـ قيد

بن العقار.

فلابدًا في الجواب أن يتمسَّك بما أشرنا [ب ـ ٢٧] اليه ٢ سابقاً من أنَّ طائفة من بعض أنواع الوجود و أقسامه لمَّا رأوا أنَّ لها مباحث؟ و مطالب؛ متشعبة إمَّا مقيداً أو مطلقاً. فجعلوا مباحث كلُّ منها علماً علىحدة؛ فالأنواع الَّتي للوجود مـــا لم يــصل تخصُّصها ٥ إلى أحد من هذه الطائفة كان البحث عن أحوالها داخلاً في هذا العلم، و ما وصل تخصصه ٦ اليه أو كان تحته كان البحث عن أحواله خارجاً عنه. هذا هو الكلام في العقل و أضرابه.

و أمتا الكلام في الكلِّي و الجزئي و نحوهما من الأشياء الَّتي يقال أنَّها عوارض الموجود، فالبحث عنها أيضاً يمكن أن يكون على وجهين كها ذكرنا و الكلام <sup>v</sup> فيهها^ على قياس ما مرّ في ٩ العقل بعينه، لكنّ الغرق أنّ هناك كنّا نـقول: اتّــه مــن أنــواع الموجود، و هيمنا نقول: انَّها من العوارض الذاتية له، و قد تقرِّر أنَّ موضوع المسألة قد يكون العرض الذاتي لموضوع العلم، و حينئذ في تـصحيح كـون هـذه الأشـياء أعراضاً ذاتية نحتاج الى أن نقول العرض الذاتى المراد هيهنا ما لايحتاج الموجود في لحوقه الى أن يتخصّص تخصصاً · اطبيعياً أو تعليمياً أو غير ذلك من العلوم الجزئية. و قد بق الكلام في نحو الحركة و السكون و نحو المقدار. أمنا المقدار: فالبحث ، ان كان عن وجوده فالأمر فيه مثل ما ذكر، لكنّ الاشكال الّذي كان يرد هناك على ما

أشرنا اليه وكان يدفع بما قلنا لايندفع هيهنا بذلك. اذ وصل تخصَّص ١١ الموجود عند

١. ق : + ان

٢. ق ١ ص : ؞ اليه

٨ د: فيها

£. ك: مباحث ٣ ك: + جهة

ه.م: تخصيصها ٦. م: تخميمه

٧. ق: ۵ کلام

١٠. م : تخصيصاً ٩ ق : المر

۱۱. م : تخصیص

المقدار الى الحدّ الّذي تجاوز عن موضوع العلم الرياضي. فيحتاج الى تكلّف آخر بأن يقال كها قال الشيخ انّه يعتبر في هذا العلم أن تكون الأحوال الّتي يبحث عنه في هذا العلم غير متعلّقة ' بالمادّة و المقدار و غيرهما مـن مـوضوعات العـلوم الجــزئية، و الوجود كذلك. و لاحجر في أن يكون موضوع المسألة ممّا يتعلّق بتلك الأمور.

و لا يخنى أنه على تقدير أن تجعل المسألة بعض الموجود مقدار لابد أن يتكلّف بما ذكرنا سابقاً من أنّ في المخلف حو ان كان صورة المسألة هكذا \_لكن في الحقيقة الأمر بالمكس، فصح أنّ الحال الّتي يثبت ليس بما يتعلّق بالمادّة و غيرها من الأمور، و لا يخنى أنته على تقدير أن تجعل المسألة هكذا في تحقيقه الأمر بالمكس، فسصح أنّ الحال التي تثبت ليس مما يتعلّق بالمادّة و غيرها من الأمور المذكورة، و ان كان عن أحواله الأخرى فظهر أيضاً بالمقايسة، وكذا حال الحركة و السكون.

فصار حاصل الكلام أن في هذا العلم يجوز أن يبحث عن حال جميع أفراد موضوعه الذي هو الموجود و عن حال جميع عوارضه الذاتية لكن على تفصيل، و هو: ان هذه الأفراد و العوارض ان لم يبلغ تخصصها الى حد ـ وصل الى سوضوع الطبيعي و التعليمي و غيرهما من العلوم الجزئية و ما يتعلّق به ـ فيجوز البحث عن وجوده و سائر أحوالاته، اذ يجوز البحث عن حال أفراد موضوع العلم بأيّ وجه كان. و أمتا اذا بلغ الى ذلك فحينئذ و ان كان البحث عنها في هذا العلم جائزاً و موافقاً لما قرّروه في أمر موضوع العلم، وكان يمكن أن يجعل جميع مسائل العلوم الحكية من الف ـ ٢٨] أجزاء هذا العلم، لكن لما ذكرنا من أنتهم رأوا أنّ لطائفة منها أحوالاً متسعبة أخرجوا أحوالها من هذا العلم تسجيلاً للضبط و تنشيطاً للنفس لما في التفنّن

۲. کذا و ما بعده

۱. م : متعلق

٣. ق ، م : . و لايخفي... الامور

٤. ص ، ك : فيقيت / ص : + الَّذي هو الموجود و عَن حال جميع عوارضه.

٥. يمكن أن يقرأ ما في بعض النسخ: منشعبة /م: + بما

من النشاط و دفع الملال، و مع ذلك لم يخرجوا جميع أحوالها منه، بل الأحوال الّــتي كانت متملّقة بجبهة خاصّة. و أمتا الأحوال الّتي لم تتملّق بها بل كانت أعــمّ مــنها ا فيثبت لا ي هذا العلم. هذا غاية ما يمكن أن يقال في هذا المقام. و هو الموقّق لكلّ مرام.

> [١٩١/١٦] قوله : فقد ظهر و لاح أنّ الغرض في هذا العلم أي شيء. و هو البحث عن أحوال الموجود بما هو موجود.

[١٣/١٦] قوله: و هذا العلم يشارك الجدل و السوفسطية " من ا وجه ....

قال الشيخ في الفصل الأوّل من الفنّ السابع من المنطق: «انّ المفالطين طائفتان، سوفسطائي و مشاغبي<sup>٥</sup>. فالسوفسطائي [هو الّذي] يترائي بالحكمة، و يسدّعي أنسه مُبرهن[و] لايكون كذلك، بل أكثر ما يناله أنّ يظن به ذلك. و أمتا المشاغبي<sup>١</sup> فهو الّذي يترانى بأنته جدلي، و انّه أنتها يأتي في محاوراته بقياس من المشهورات المحمودة و لايكون كذلك إلى أكثر ما يناله أن يظنّ به ذلك].

و الحكيم بالحقيقة هو الذي اذ قضى بقضية يخاطب بها نفسه غير نفسه، [يعني] أنته قال حقاً و ذلك لاقتداره على أنته قال حقاً و ذلك لاقتداره على قوانين ألم تيز بين المحقق و الباطل، حتى اذا قال قال صدقاً فهذا هو الذي اذا فكر و قال أصاب، و اذا سعم من غيره قولاً كاذباً أمكنه الشاهاره، و الأوّل بحسب ما يقول، و

۲. ص ، ك : فبليت

غ : من و هكذا بعض النسخ

٦. ق و اكثر النسخ : المشاخبين
 ٨ م : جمل

١٠. اكثر النسخ : متميزين

۱. م : منهما

٣. في المصدر : و المضطة

ه. ق و اكثر النسخ : مشاخبين

٧. ص: الحكم

٩. ص ، ك : قولين / م : - قوانين

11. م: امكن

الثاني بحسب ما يسمع»<sup>١</sup>، انتهى.

و الذي يغهم منه أنّ السوفسطائي المستعمل في هذا المقام ليس ما هو المشهور من أنته من ينكر الضروريات، بل من يترانى بالحسكة و يـدّعى أنسه مجرهن و لا يكون كذلك، و عدم كونه كذلك يمكن أن لا تكون المقدّمات الّتي يدّعيها حقّة بل كاذبة؛ لكن الظاهر أنته اذا كانت مقدّماته كاذبة و لم يعلم بكذبها، بل يعتقد بصحّتها و كان عند نفسه يريد الحكة و العلم بحقائق الأنسياء لا أن يـراهـا النساس كـذلك، فلا يكون سوفسطائياً بهذا المعني الذي أراده الشيخ كما يفهم من ظاهر العبارة، أو تكون حقّة لكن ليست مممّا اعتقدها ذلك الرجل إمّا بالبديهة أو و بالبرهان، بـل المّا يقول بها عند الناس ليعتقدوا فيه الحكة و الكال، و لم يكن عند، ثابتة محقّة لا .

و من هيهنا ظهر أنته لايلزم أن يكون السوفسطائي بهذا المعني سفالطأ أيـضاً بالمعني مشهور، و هو الذي يأتي بالمقدّمات الباطلة. بل يجوز أن تكون مقدّماته حقّة كها ذكرنا. و تقسيم^ الشيخ المفالطين الى القسمين المذكورين، كأنته لم يأخذ المفالطة فيه بالمعنى المشهور. و قس على ما ذكرنا حال المشاغبين؟ أيضاً.

ثمُّ انَّ الظاهر أنَّ الجدلي الَّذي ذكره الشيخ هيهنا ليس المُشاغبي الَّذي ذكره في المنطق، بل مراده الجدلي الواقعي، لاالَّذي يترائى أنته جدلي، فافهم!

[18/17] قوله : أمّا مشاركتهما فلأنّ مسايبحث فسي هـذا العـلم لايستكلّم فيه[ب ـ ٢٨] صاحب علم جزئي ... .

۲. ق : برعن

٤. ص: عن

٦. ق: بالحكمة

٨ س: فتلسيم /م: فيلسم

د. *الشفاء*، السفسطة / ٥-٦

2. ص ، ك : + أن يكون

٥. ك : ١٠ ما بالبديمة أو

۷. س: مخصّصة

٩. م: المشاغبي

الظاهر من هذا الكلام أنّ غرضه بيان مشاركة الفلسي و الجدلي و السوفسطاي، و الظاهر من كلامه الأوّل و هو قوله: «و هذا العلم يشارك الجدل"» الى آخره، أنّ الغرض مشاركة العلوم و مخالفتها، و الأوّل هو الأولى؛ اذ ظاهر أنّ السفسطة ليست علماً على حدة حتى يبين مشاركته و مبائنته لهذا العلم، بل العلم ليس الآهذه العلوم المتعارفة، و من ينظر فيها و يتكلّم بها من طريق العلم و اليقين و أراد منها تحصيل لكال فهو صاحب هذه العلوم، و من لم يكن كذلك فهو سفسطي. و كذا الجدل ليس علماً على حدة، بل الجدل هو المقدّمات المشهورة في أيّ علم كان يستعمل. و حينئذ فالظاهر بيان النسبة بين الفلسي و الجدلي و السوفسطيق، لأنّ الفلسفة و الجدل و السفسطة كما هو مفاد العبارة الثانية فلنحمل العبارة الأولى أيضاً عليها حتى تتوافق آ أجزاء الكلام هذا.

و قد قال غياث الحكماء: «قيل انّ الجدلي و السفسطي يتكلّم في مسائل هدذا العلم و حاصل المخالفة أنتها يتكلّمان في العلوم الجزئية و صاحب هذا العلم لايتكلّم فيها. أقول: حاصله لايرجع الى حاصل و لايعود الى طائل؛ اذ الغرض الفرق بعين العلوم لا بين أربابها و من يتكلّم فيها، و الذي أظنّه أن يكون غرض الشيخ من وجه المسائل آل مسائل الجدل قد تكون بعينها مسائل هذا العلم، و لا يختلفان في الموضوع، و جهة البحث و جهة المخالفة أنّ شيئاً من مسائل هذا العلم لا يكون بعينها مسائل العلوم الجزئية بخلاف الجدل. و قوله: «الفيلسوف الأوّل من حيث انشه فيلسوف الأوّل لا يتكلم في مسائل العلوم الجزئية» اشارة الى هذا، و كيفية الاشارة فيلين سيًا اذا لوحظ قوله: «ما يبحث عنه في هذا العلم». و لا يحتمل أن تحمل عبارة صاحب القيل على ما أشرنا اليه بوجه يفيد الغرض، اذا ليس في عبارته دلالة بوجه صاحب القيل على ما أشرنا اليه بوجه يفيد الغرض، اذا ليس في عبارته دلالة بوجه

۱. م : الجدلى

۳. م : ليسا غ. م : او

۳.م:ئواقة. £.

على وجه التكلّم، فظاهر أنَّ مطلق متكلّم يتكلّم في علمين لايوجب مشاركة العلمين في المسائل، و الا تلزم مشاركة هذا العلم للعلوم الجزئية، اذ الجدلي يتكلّم فيهما.

قوله: «ما يبحث عنه في هذا العلم لا يتكلّم فيه صاحب علم جزئي » قرينة جلية على أنته لم يرد بالمشاركة و المخالفة ما أطلق صاحب القيل؛ فان اطلاقه مضرّ بثبوت الفرض، و مع هذا صريح في خلاف المراد، و لا يخنى عليك جريان مثل هذه المشاركة المخالفة في سائر الصنائع، و العلم المسمّى بالكلام قد يشارك هذا العلم بوجه و يخالفه بوجوه "م"، انتهى.

#### و فيه نظر:

أمّا أوّلاً: فلأنّك قد عرفت أنّ الظاهر أنّ المراد بيان المشاركة و المضالفة بـين الفلسني و بين الجدلي و السوفسطيتي لا بين العلوم. اذ ليس للآخرين علم برأسه كها هو الظاهر، فأولى العبارتين من الشيخ الدالّة على الثاني أولى بالتأويل مــن الشانية الدالّة على الأولى.

و أمّا ثانياً: فانّا سلّمنا أنّ المراد بيان المشاركة و المخالفة بين العلوم، لكن لايخلى أنّ كلام القائل [الف ـ ٢٩] لا يأبي أصلاً عن تطبيقه على ما ذكره غيات الحكاء، و ما قاله في توجيه أنته لايحتمله بوجه فواه عجدالاً، لاحاجة الى التعرّض لجوابه.

#### [17/17] قوله : و أمّا مخالفتة للجدل خاصّة فبالقوة.

قيل: «و اعلم أنَّ بين الحكة و الجدل مخالفة بوجه آخر، و هي: الخالفة بحسب الفاية، فغاية الحكة هو تكيل النفوس بحسب الحقيقة و الواقع، و الفرض من الجدل هو عموم الاعتراف من الحلق لرعاية المصلحة و حفظ النظام»، انتهى.

٦. ق : برجه

١. ق : مقوّت و هكذا بعض النسخ.

<sup>£.</sup> كذا في النسخ و الصحيح : وفاره أي ناطق

<sup>7.</sup> لطالف الإشارات / ١٣ ب و ١٤ الف 6. تعليقة الهيات الشفاء / ١٦.

## [الفصل الثالث]

## [في منفعة هذا العلم و مرتبته و اسمه]

[٤/١٧] قوله: فيجب أن تكون قد وقفت في العلوم الَّتي قبل هذا ....

قال غيات الحكاء: «كتب بعض المعاصرين بخطّه في حاشية نسخة من نسخ الكتب: أنته ما سبق في علوم أوردها ما قبل هذا ما أشار اليه، نعم سبقول بعد هذا الحنبر مايتشوقه الكلّ، و لعلّه لكونه في ذكره التبس عليه، فظنّ أنته سبق. و يحتمل أن تكون كتابة هذا الفصل بعد سائر الفصول، فحسب أنته ذكره في العلوم السابقة: لكن هذه مناقشة سبلة، لايؤاخذ منله بمثلها!

و العجب من عدالة هذا القاضي العدل كيف؟ اتكل على شهادة النبي من غير حصر و من تفعص و تصفّع وجدٌ ما أشار اليه من غير موضع على أنته لانص في عبارته على أنّ هذا مذكور في كتابه هذا ما قبل هذا».

[٨/٧٧] قوله : فقد علمت أنَّ العلوم كلُّها مشترك من منفعة واحدة ....

ظاهر. أن تحصيل كمال النفس منفعة العلوم و الحدير الّذي تكون تــلك المــنفعة

موصلة اليه السعادة الأخروية. و الظاهر من كلامهم في مواضع أخرى أن ليس في الآخرة كما يحصل من العلوم، بل العلوم نفسها في الآخرة هي الكمال الذي يلتذّ به '، و اتما لايلتذّ به في الدنيا للاستغراق في تدبير البدن و الاشتغال بالمحسوسات، فكان المراد أن تحصيل العلوم في هذه النشأة يكون سبباً لبقائها في الآخرة، و تكون سعادة التي هو الخير ' فيها، فصح اطلاق المنفعة عليه بهذا الاعتبار.

[١٢/١٨] قوله: هي افادة اليقين بمبادي العلوم الجزئية.

المراد بها المبادي التصديقية.

[۱٤/۱۸] قوله : و التحقيق" لماهية الأمور المشتركة فسيها و أن لم تكسن مبادي.

كان المراد تحديد الأمور المشتركة و تعريفها كها في المبادي التصوّرية. و الأسر المشترك الذي ليس مبدءاً كأنّه من قبيل الأمور التي يستعمل في العلوم للافسادة و الاستفادة مثلاً و ان لم يكن من المبادي التصوّرية، و مثلها كثيرة.

## [٢/١٩] قوله : فلأنَّ كثيراً من الأمور المسلَّمة في هذا ... .

هذا الوجه مما لايكاد يتم لانمكاسه، لأنّ مبادي الطبيعي و الرياضي أيضاً تؤخذ من هذا العلم. و الأولى أن يقال كها في شرح الانسارات أنّ المحسوسات أقدم و أعرف بالنسبة الينا، فالمناسب لباب التعليم تقدّم أحوالها.

٢. ص ، ك : ـ الَّتي هو الخبر

۱. ك : . و انما لايلنذ به

<sup>£</sup> قادن : شوح الأشارات ، ج ۲ / ٥

#### [٥/١٩] قوله: و أمّا الرياضية، فلأنّ الغرض الأقصى ....

كان المراد بالأقصوية: الأقصوية الاضافية. و الا فعرفة الباري تعالى ذاته أجلً من [ب ــ ٢٩] معرفة تدبيره و سائر ما ذكر \.

# [١٥/١٩] قوله: فنقول أنّ المبدأ للعلم ليس أنّما يكون مبدءاً، لأنّ جميع المسائل تستند في براهينها اليه بفعل أو قوّة ....

كأنته أراد بهما الاستناد القريب و البعيد. ثمّ الناظرون في هذا الكتاب حملوا كلام الشيخ كها هو الظاهر على أنته ثلاثة أجوبة، أحدها: هذا؛ الثاني: قوله: «ثمّ قد يجوز» الى آخره؛ و الثالث: «على أنته» الى آخره، و سنتكلّم عليه ان شاء الله تعالى، و معني هذا الوجه ظاهر، غنى عن البيان.

## [١٨/١٩] قوله ، ثمّ قد يجوز أن يكون ... .

هذا ثاني الوجوه، و المراد منه: أنّه يجوز أن تكون في العلوم مسائل لاتكون براهينها \_أي مباديها \_مأخوذة من علم آخر على سبيل التسليم و الوضع، أي تكون نظرية مبيئة في العلم الآخر بالبرهان، بل يجوز أن تكون مقدّمات براهينها " بديهية لابرهان علمها.

و قد قيل: «ثاني الوجوه، و هو أنّ المسألة من أحد العلمين الّتي لا يستعمل وضعاً في العلم الآخر لايلزم أن يكون وضعها هناك مع وضع برهانها فيه، بسل يجبوز أن يكون وضعها فيه [تسلم]] مجرّداً عن البرهان. فلايلزم دور مع اشــتراك المسألة»^.

٨. ق : ذكر ٣. م : للتعليم

٣ ق: يستفيد 4 م: - في

o. ص ، ك : ، في برامينها ٦. ص ، ك : مقدماتها

115 4

A تعليقات العيات الشفاء / ١٧ / ق: : مسألة.

#### انتمي.

و هذا مع قطع النظر عن عدم احتال كلام الشيخ له لايفهم له محصل أصلاً. كيا لايخني.

## [1/٢٠] قوله: على انَّه انَّما يكون مبدأ العلم [مبدءاً] بالحقيقة ... .

هذا ثالث الوجوه و كان المراد منه أن المبدأ الحقيقي هو الذي يفيد لم الشيء، و أسًا الذي لايفيد اللمّ بل الإنّ فليس مبدءاً حقيقياً بل مبدأية، كما يـقال: انّ الحسّ مبدأ للمحسوسات، اذ ظاهر أنته ليس مبدءاً حقيقياً لها، بل أنمّا يـعلم و يـعرف ا وجودها منه، فكذلك المبدأ الذي يفيد الإنّ ليس مبدءاً حقيقياً. بل انمّا يـفيد العملم بوجود الشيء فقط كالحسّ.

و محطّ الجواب: كأنته على هذا يقول أن المبدأية الحقيقية ليست بين هذا العلم و العلمين الآخرين حتّى يلزم الدور، بل هذا العلم مبدأ حقيقي لهما، لأنّه يفيد اللمّ فيهما، و ذلك العلمان مبدءان مجازيان، لأنّهما يفيدان الإنّ فيه، و سيجىء الكلام فيه.

و قد قيل: «هذا ثالث الوجوه، و هو: انّه قد يتفّق لمسألة واحدة برهانان مسن علمين مختلفين، أحدهما: برهان إنّ يعطي الوجود و لايعطي علّة الوجود، و ثانيهما: برهان لمّ يعطي لمية الوجود و عليّته ، و اطلاق المبدأ فيه على الحسقيقة، و في الأوّل ليس على الحقيقة؛ و اعطاؤه كاعطاء الحسّ لوجود الشيء دون حقيقته و علّته.

مثال ذلك: انّ المهندس و الطبيعي ينظران في كرّية الفلك، أمّا المهندّس فيقول: انّ الفلك كري، لأنّ أقطاره من جميع الجوانب متساوية و محاذيات أجزائه لنقطه كذا متشابهة. و مبدأ هذا البرهان من الحسّ و هو ليس بجبداً حسقيقي؛ و أمّــا الطبيعي فيقول: انّ الفلك ذو طبيعة بسيطة هي مبدأ حركته و سكونه على هيئة، فهيئة سكونه

۱. ص ، ك : يتملم و يتمرف

غير مختلفة، لأنّ القوّة الواحدة في مادّة واحدة تغمل هيئة متشابهة [الف - ٣٠]. فنظر الهذا من جهة طبيعة الفلك و هو علّته المتقوّمة و نظر ذاك من جهة كمية الفلك، و هو معلوله المتقوّمة و مبدأية الملك و هو معلوله المتقوّم به. و مبدأي المعلول النّا يعطي العلم بعلّة منا، و مبدأية العلّة النّا تعطي العلم بالمعلول بخصوصه، فلو فرض مطلوب واحد ثبت في أحد السلمين الطبيعي برهان إنّ، و في علم آخر كالالمي برهان آثم، و أخذ المعلوم بالوجه الأوّل في بيان نفسه بالوجه الثاني لم يلزم منه الدور، و لامبدأية الشيء لنفسه على الحقيقة» أن التسيد.

و فيه نظر، لأن غاية ما ذكره على تقدير صحّته أنته يجوز أن تكون مسألة واحدة مبدهاً لنفسها اذاكان فيها جهتان بأن فرض أنتها البتت في علم بطريق الإن، ثمّ أخذت في علم آخر و جعلت مبدءاً لاثباتها بطريق اللمّ، و هذا غير نافع في المرام أيضاً اذاكان الشبهة باعتبار أنتكم ذكرتم أن هذا العلم مبدأ للطبيعي و التعليمي، و أنتها أيضاً مبدءان له و هو يستلزم الدور؛ و حينئذ نقول ما ذكرتم في الجواب لايدفعه أصلاً؛ اذ " حاصله " أنته يجوز أن تكون مسألة مشتركة بين هذا العلم و الطبيعي مثلاً تثبته في الطبيعي بالبرهان الإني جعلت في هذا العلم مبدءاً لاثباتها بالبرهان اللمّي، و لادور فيه، و هذا كما تري، اذ الدور باتي بحاله؛ لأنّ الدور ليس باعتبار مجرّد كون الطبيعي مبدءاً للآخي، بل باعتبار التماكس في المبدأية؛ و حينئذ نقول هذه المسألة المغرضة لابد أن تكون باعتبار كونها من الالحمى أيسفاً مبدءاً

٦. م: نظر

2. تعليقة الهيات الشفاء / ١٧-١٨

٦. م : لطريق

ه کدا

۱۰. م : ۱۰

١. م : بالقوة

۳. ك : بېرھان

٥. م : البث

٧. ق: اصلاً

٨ ص ، ك : . اصلاً

١١. ك: حاصله اذ

لنفسها باعتبار كونها <sup>۱</sup> من الطبيعى، فيلزم الدور ضرورة. فالصواب أن يحمل الجواب على ما ذكرنا.

و محصّله: انّ مسائل هذا العلم يعلم إنيّتها من الطبيعي و الرياضي ـ أي يكون العلم بها حاصلاً من الطبيعي و الرياضي ـ و مسائل الطبيعي و الرياضي لا يحصل العلم بهما من هذا العلم، بل أنما يعلم ببراهينها الانية التي ليست مقدّماتها من مسائل هذا العلم. نعم يحصل من هذا العلم لمية مسائلها، و المبدأ الحقيتي هو هذا العلم، لأنته يعطى اللمّ، و على هذا لادور.

و ظهر ممّا ذكرنا أنته لاحاجة في دفع الاشكال الى جعل مسألة واحدة مبدءاً لنفسها بالنحو الّذي ذكره هذا القائل. نعم ً لعلّه ً يحتاج اليه لأمر آخر كما سيظهر.

فان قلت: اذا كان العلم بمسائل هذا العلم من جهة الطبيعي و الرياضي من حيت الإنّ. و كان مسائل العلمين تعرف لميتها من جهة هذا العلم. فكان مسائل العلمين أفضل من مسائل هذا العلم؛ لأنتها تعرف باللمّ المعطي لليقين الدائم الكلّي بخلاف هذه.

قلت أوّلاً: ان هذا الاحتال الذي ذكره في دفع الاشكال لايلزم أن يكون مطابقاً للواقع، اذكثيراً ما يذكرون في دفع الاشكالات احتالات لاتكون معتقدة لهم؛ و ثانياً . أنته يجوز أن تكون مسائل هذا العلم بعد ما حصل العلم بها من جهة الإنّ بواسطة العلمين يحصل العلم بلميّتها في هذا العلم، كما أنّ مسائل العلمين يحصل العلم بها أوّلاً من جهة الإنّ بمّ يعطى هذا العلم لميّد، فافهم!

١. ق : - من الالهي ... كونها

۲. ص ، ك : + جمله ع. ق : لمله

[7/40]قوله: فقد ارتفع اذن الشكّ فانّ المبدأ [ب \_ 3] الطبيعي يجوز أن تكون بتناً نفسه.

و كان في بعض النسخ «للطبيعي». لما تمهّد المقدّمات المذكورة شَرَع في أجزائها فيا نحن فيه، لدفع الاشكال، فأوّلاً أخذ في الثانية لأنتها أقرب مأخذاً. و المعني على النسخة الأخيرة ظاهرة، لأنّ المبدأ للطبيعي هو مقدّمة براهينه، و حسينئذ يجوز أن يقال: الله يجوز أن يكون بيّناً بنفسه، لكن ما سيجيء بعده كأنته لايلائم ذلك. كما سنشير اليه.

و أمّا على النسخة الأولى المتداولة ففيه اشكال. اذ المبدأ الطبيعي ظاهره مسألة الطبيعي الّتي تكون مبدءاً لهذا العلم، و حينئذ لامعني لجواز كونه بيّناً بنفسه، اذ مسائل العلوم لاتكون بديهية، و أيضاً لايتعلّق اذن بما هو المقصود في المقام، كما لايخفى. فلابد إمّا أن يحمل الكلام على أنته يجوز أن يكون مبدءاً بيّناً بنفسه، و هذا و ان كان بعيداً لكن يتلائم ، و تستقيم حينئذ أجزاء كلماته فيا بعد؛ و إمّا أن يقال المراد بالمبدأ الطبيعي المبدأ للطبيعي على ما في النسخة الأخرى، و هذا و ان لم يكن بذلك البعد، لكن لايلائم ما بعده كما سيجى.

[٥/٢٠] قوله: و يجوز أن يكون بيانه في الفلسفة الأولى بما ليس يتبيّن ١٠ به فيما ١٠ بعد، و لكن انّما تبيّن به فيها مسائل أخرى حتّى يكون ما هو مقدمة في

> ۲. س : لان ٤. م : لائهما

٦. ص ، ك : . الأولى

A ك : في د د د د د د

. 10. في يمض النسخ : بين ۱. ق : ۱۰ ندن ۲. ق : لا

. . . . .

ە. ق: يكن

۷. م : پلائم ۹. ق ، ص : ـ و اما أن يقال ... و هذا

١١. قالتصلين: فيعا

العلم الأعلى لانتاج ذلك المبدأ لايتعرّض له في انتاجه من ذلك المبدأ. بل لمقدّمة ا أخرى.

و في بعض النسخ بدل «فيا» «فيها»؛ و بدل: «لمقدّمة له» «مقدمة».

لايخني أنّ الظاهر أنّ ضمير «بيانه» راجع الى المبدأ المذكور. فــان كــان المـراد بالمبدأ مسألة الطبيعي الَّتي هي مبدأ لمسائل هذا العلم على الحمل البعيد الَّذي ذكرنا. فيستقيم هذا الكلام من دون خدشة؛ اذ يصير حــاصل الكــلام أنّ مسألة الطبيعي المذكورة كما يجوز أن يكون مبدأها بيَّناً يجوز أن يكون بيانها في الفلسفة الأولىٰ ـ أي يكون مبدأها نظرياً. وكان من مسائل الفلسفة الأولى ـ و اذا كـان مـبدأ المسألة المذكورة من مسائل هذا العلم، فيصمّ أنّ تلك المسألة مبنية في هذا العلم، لكن لابدّ أن تكون تلك المسألة الَّتي هي من هذا العلم و تبيَّن مسألة الطبيعي المذكورة بها غير المسألة الَّتي تبيّن بمسألة الطبيعي المذكورة من مسائل هذا العلم، و هو المراد بقوله: «و يجوز أن يكون بيانه في الفلسفة الأولىٰ بما ليس يتبيّن به فيا بعد». أي يجوز أن يكون بيان مسألة الطبيعي الَّتي هي مبدأ لمسائل هذا العلم في هذا العلم بأن تكون مسألة من مسائل هذا العلم من مقدّمات برهانها، لكن كان ذلك البيان بما ليس يتبيّن ما به، أي بمسألة لاتتبيَّن المسألة المذكورة فيا بعد، أي في هذا العلم، لأنته بعد علم الطبيعي أو فيها بعد. أي في الفلسفة الأولى بعد. و وجه البعدية ما عرفت. و لكن آنما يتبيَّن به " أي المسألة الطبيعي المذكورة فيها.

أما في الفلسفة الأولى مسائل أخرى غير المسألة الّتي ذكرنا أنتها مبدأ مسألة الطبيعي و مبيّنها (الف ــ ٣١) حتى يكون ما هو مقدّمة في العلم الأعلى، و هو مسألة هذا العلم الّذي ذكرنا أنتها مبدأ مسألة الطبيعي و مبيّنها لانـتاج ذلك المـبدأ، أي

١. في المصدر : بل له مقدّمة

مسألة الطبيعي المذكورة التي فرض أنّها مبدأ مسائل الاقمي لا يتعرّض له رأي لما هو مسألة في العلم الأعلى، و هو المسألة التي ذكرنا في انتاجه من ذلك المبدأ، و هو مسألة الطبيعي المذكورة، أي لا توجد مسألة هذا العلم الدّي ذكرنا أنتها مبدأ لمسألة الطبيعي التي ذكرنا أنتها هي مبدأ لمسائل هذا العلم من مسألة الطبيعي المذكورة، بل لمقدّمة أخرى، أي لمسألة أخرى من مسائل هذا العلم في انتاجها من مسألة الطبيعي المذكورة، أو له مقدّمة أخرى، أي لا توجد مسألة هذا العلم المذكور من مسألة الطبيعي المذكورة، بل للمسألة الأولى مقدّمة أخرى غير المسألة الأولى مقدّمة أخرى غير المسألة.

الثانية: و هذا التوجيه هو المطابق للعبارة التي سيذكرها بعد ذلك و لاخدشة فيه. سوى الحمل البعيد الذي ذكرنا أوّلاً، و يمكن أن لايرتكب الحمل المذكور، بل يحمل المبدأ الطبيعي على المبدأ للطبيعي.

و يقال أنَّ ضمير «بيانه» غير راجع الى «المبدأ» بل الى «الطبيعي»، و يكسون المراد بالطبيعي هبهمننا المسألة منه التي تكون مهدماً لمسمائل الاقحى عمل مما همو المفروض، و يكون باقى الكلام مجاله و بصير معناه ما سبق بعينه.

و هيهنا احتال آخر و هو أن يكون المراد بالمبدأ الطبيعي مبدأ مسألة الطبيعي التي فرض أن تلك المسألة مبدأ لمسائل الإقمى. و يكون ضمير «بيانه» راجعاً اليه، و أربد بيانه في الفلسفة الأولى كون ذلك المبدأ متحققاً في ضمن مسائلها، لكسن لا في ضمن مسألة تبيّن بذلك المبدأ فها بعد، أو فيها بعد. و يصح اسناد البيان الى المسبدأ لأنه مبيّن بعيد، كما أنّ مسألة الطبيعي قريبه.

و يمكن أن يكون ضمير «يتبيّن به» راجعاً الى الطبيعي، فكان اسناد البيان الى

١. م : الَّتِي

۲. ق ، م : . ذکرتا انها 4. ص ، ك : يكون

٢. نسخ : الملكورة

المبيّن القريب؛ و على هذا قوله: «حتّى يكون ما هو مقدمة في العلم الأعلى لانتاج ذلك المبدأ» الى آخره، ان كان «ذلك» اشارة الى المبدأ السابق على ما هو الظاهر أريد به حتَّى يكون ما هو مقدّمة في العلم الأعلى لحصول ذلك المبدأ في ضمنه عـبّر عـنه بالانتاج مجازاً. و الانتاج الثانى على حقيقة؛ و ان كان اشارة الى الطبيعي ـ أي مسألة اَّتَى فرض أنتها مبدأ لهذا العلم ـ فالمعنى ظاهر، و الانتاجان على حقيقتهما.

و يمكن توجيه أخرى، و هو أن يقال: إنَّ المراد بــالمبدأ الطـبيعي مــبدأ مسألة الطبيعي، و المراد ببيانه في الفلسفه الأولى كونه من مسائل الفلسفه الأولى. و مبيَّناً فيها بالبرهان. و أراد «بما ليس يتبيّن به فيها ' بعد» أن لاتكون تـلك المسألة مـن الاقمى الَّتي ' فرضنا أنتها من مبادي الطبيعي بيانها بمسألة الطبيعي الَّتي يتبيَّن بــتلك المسألة الاقمة.

و حاصله: انته يكون بيان تلك المسألة [ب ـ ٣١] الآلهية المفروضة بشيء ۖ ليس يتبيّن ذلك الشيء به، أي بذلك المبدأ الّذي في الفلسفة الأولى فيا بعد. أي في علم الطبيعي. و البعدية باعتبار الرتبة الواقعية. أي يكون بيانها بمسألة أخرى من الطبيعي غير المسألة الَّتي تنبيَّن بذلك المبدأ الَّذي هو مسألة الالَّمَى، و لكن انَّا تنبيَّن به. أي بذلك المبدأ الّذي من عسائل الالّمي فيها، أي في علم الطبيعة مسائل أخرى، أي غير المسألة الَّتي فرضنا أنَّه " تبيَّن تلك المسألة الالَّمية بها حتَّى يكون ما هو مـقدَّمة في العلم الأعلى. أي ما يكون من مقدّمات البرهان في العلم الأعلى لانتاج ذلك المبدأ. أي المسألة الالمِّية المفروضة لايتعرّض له، أي لمقدمة البرهان المذكورة الَّتي هي من مسائل الطبيعي في انتاجه من ذلك المبدأ. بل لمقدمة أخرى؛ أي بل يتعرّض لمقدّمة أخرى من الطبيعي في انتاجها من ذلك المبدأ. أي المسألة الالمّية المفروضة؛ و تــلك

أق المصدر: فيها

<sup>£</sup> ق: فيه

۲۰. م : شيء

المقدمة الأخرى هي المسألة الطبيعية المغروضة الّتي فرض الكلام أوّلاً في مبدئها أو بل له مقدّمة أخرى. أي لاتكون المسألة الطبيعية الّتي فسرضنا أنسها مسبداً المسألة الاقمية المفروضة لايستنتج من هذه المسألة الاقمية، بل لها مقدّمة أخرى. و لقد أطنبنا في البيان تشحيداً اللاّذهان.

ثم هيهنا كلام آخر، و هو: أنّ جعل هذين الكلامين جوابين عبلى ما ذكره الناظرون لايخلو من شيء بيانه: أنته لاشك أنته لابدّ أن يؤخذ ا أوّلاً أنّ المبدأ للشيء لايجب أن يكون مبدءاً لجميع مسائله، اذ على تقرير صحّة ذلك تكون الشبهة واردة غير مندفعة ضرورةً. و بعد أخذ تلك المقدمة حاصل الجوابين يسرجم حسقيقة الى سندين لمنع المقدّمة المذكورة، أي وجوب كون المبدأ مبدءاً لجميع المسائل.

أحدهما: الله يجوز أن يكون بعض مسائل أحد العلمين مثلاً برهانه من مقدّمات بديهية، فلايلزم أن يكون مبدأه من العلم الآخر على تقدير كون مبدئه مسن العملم الآخر كان نظرياً، اذ المسألة لاتكون بديهية.

و ثانيها: أنته يجوز أن يكون بعض مسائل أحد "العلمين أ مأخوذاً من بعض مسائل الأخر، و ذلك البعض لم يكن مأخوذاً من البعض الأوّل بل من البعض الآخر من العلم الآخر، و فيه حينئذ أنّ السند الثاني لايكون ملزوماً للمنع، اذ يجوز أن يكون كلّ من العلمين مبدءاً لجميع الآخر بهذا النحو الذي في السند، الا أن يقال المهم ملزوم له بضمّ مقدّمة أخرى هي: أنت لا يكن أن تنتهي تلك السلسلة الى غيرالنهاية، فلابد أن ينقطم الاحتياج؛ و يرد حينئذ أنته يرجع حقيقة الى السند الأوّل كما لا يخفى. أو يقال: انّ الأوّل سند المنع المذكور، و الثاني منع على حدة، فكأنته

٦. ك : ١٠ ١

١. تشجيل: شحل السكين أي أحدًه ١. ٥٠ يوجد

٣. ص ، ك : ، أحد ٤. ق : المعلمين

<sup>.</sup> ٥. م : فلايكون

٧. ك : ـ نلک ٨ قُ : بندام

أَوِّلاً منم المقدّمة المذكورة و أسنده بالسند الأوّل، و ثانياً قطم النظر عن ذلك المنم و قال: انته اعلى تقدير صحّة المقدّمة الممنوعة [الف ـ ٣٢] نقول لعلّه يكون الاحتياج بهذا النحو، و لافساد، و فيه أنته يمكن أن يقال: انّه يلزم حيننذ التسلسل. فلابدّ أن يجاب بمنع المقدّمة المذكورة و التمسّك بالسند المذكور.

و بالجملة نقول: انَّ الجواب الأوَّل غير تمامٌ. اذ غاية ما يلزم منه أنته قال: انَّ أحد العلمين يجوز أن يكون بعض مسائله مأخوذاً من مسألة عملم آخر، و تملك المسألة لاتكون مأخوذة من العلم الآخر، بل تكون مقدّمات برهانه ۖ بديهية، و ظاهر أنَّ هذا لا يحسم مادة الاشكال، اذ الاشكال كان باعتبار الحكم بجدأية كلُّ من العلمين للآخر. و بهذا استقام ً مبدأية أحدهما للآخر. و لم يتعرَّض لكيفية مبدأية الآخر. فلو عَسَّك بأنته يجوز أن يكون بعض من علم مأخوذاً من بعض° آخر، و ذلك البعض من الآخر يكون مأخوذاً من العلم الآخر، لكن لامن البعض الأوّل، فبرجم إلى الجواب الثاني، الَّا أن يفرِّق بينها بأنَّ الأوِّل هو أنَّ بعضاً من علم كان مأخوذاً من بعض علم آخر؛ و ذلك البعض لعلَّة لم يكن مأخوذاً من ذلك العلم، بل كان مقدَّماته بديجية، و كذا الحال في الجانب الآخر. و الثاني هو أنَّ بعضاً من علم يجوز أن يكون مأخوذاً من بعض علم آخر و ذلك البعض أيضاً ماخوذاً من العلم الأوّل لكـن لا سن البـعض المفروض، و هو كيا تري.

وكذا نقول الجـواب التاني أيضاً غـير تمـام في الواقــم. اذ الاشكــال بــاقي بأنّ التسلسل محال، فلابد أن ينقطم، فلابد من القول بانتهائه الى ما تكون مقدماته بديهية، و هو الجواب الأوّل.

فالأولى جعلهها جواباً واحداً حتى يسلم من الخلل و الخدشة بالتمام، و يكـون

١. ك : . اته ٢. ق: الممتوع ع. كذا

۲. کدا

٦. کدا 0. ك، ص: + من

دافعاً لأيّ محذور يتوهّم في المقام.

## [٩/٢٠] قوله : و قد يجوز أن يكون العلم الطبيعي أو الرياضي ... .

هذا اشارة الى الوجه الثالث الذي ذكروه. و حاصل الوجه على ما نقلنا عن صاحب القيل و يفهم من كلام غياث الحكاء أيضاً أنته يجوز أن يكون المبدأ للعلم الأعلى من مسائل العلم الأسفل مفيداً للإنّ، أي يستفاد و منه العلم بالوجود فقط و لايعرف لميّته و يستفاد من العلم الأعلى لميّته، و هذا الكلام من الشيخ أيضاً ينطبق عليه ظاهراً. لكن قد عرفت سابقاً أنته لايدفع الاشكال المذكور، بل الاشكال انتها يندفع بأن يقال أنّ مسائل الطبيعي و الرياضي يعرف بطريق الإنّ فيها، إنّا سن متدمات بينة بنفسها مأخوذة من الحسّ و التجرية و نحوهما، أو ماخوذة لامن العلم الأعلى. ثمّ تلك المسائل العلم الأعلى و لا تعرف سن تلك المسائل أيضاً بطريق الانّ، ثمّ تعرف سن تلك المسائل لميّته مسائل الطبيعي و العلم الأعلى، لأنته يفيد اللميّة، و أمنا الطبيعي و التعليمي فليسا مبدأين بالحقيقة، بل مبدأيتها من قبيل مبدأية الحسّ [ب ٢٦] للمحسوسات، بمني أنته يعرف وجودها منه، و على هذا لادور.

و لا يخنى أنته على هذا الوجه لامدخل في دفع الاشكال للتعرّض، لأنّ مسائل العلم الا تمي تعرف باللمّ فيه بعد ما تثبت انتها بمسائل الطبيعي و التعليمي، بل يكني فيه مجرّد ما ذكرنا. ثمّ انّ هذا الوجه أيضاً لا يكاد يتمّ بدون القول بأنّ مسائل الطبيعي و التعليمي يجوز أن تكون مقدّماتها بيّنة بنفسها الّذي هو الوجه الأوّل، فظهر بذلك أيضاً أنّ جعل جواب الشيخ ثلاثة أجوبة ليس بمستقيم، فالظاهر أن يجعل جوابين بأن يكون ماجعلوه جواباً أوّلاً دخيلاً في كلّ منها.

و يكون حاصل الأوّل: انّ المبدأية لايلزم أن تكون لجميع المسائل، فيجوز أن يكون بعض هذا العلم مبدءاً لبعض من العلمين الآخرين، و بعض منهها مبدأ لبعض هذا العلم ــلكن لابالطريق الّذي يحصل دور على ما بيّنه ــو بعض آخر من كلّ منهها٬ يجوز أن تكون مقدّماتها بيّنة، فلادور و لاتسلسل.

و حاصل القاني: ان المبدأية و ان سلّمنا أنّها حاصلة بالنسبة الى الجميع إمّا من كلّ من الجانبين أو من أحدهما لايلزم منه محذور بناءً على ما صوّرنا من كون مسائل الطبيعي مثلاً مبدأ لجميع مسائل الالمّي لكن باعتبار الانّ، و مسائل الالمّي مبدأ لجميع مسائل الطبيعي لكن باعتبار اللمّ، و فرض مع ذلك كون مسائل الطبيعي معلومة بمقدّمات بيّنة بنفسها حتّى لايلزم فساد.

و أنت خبير بأنّ هذا الكلام أيضاً من الشيخ لاياً بي عن الحمل على ما ذكرنا بأن يكون مراده أنّ الطبيعي و الرياضي أفادنا برهان إنّ أيضاً"، أي بالنسبة الى مسائلها، لا مسائل الاتمي. ثمّ ان الاتمي يفيدنا مرهان اللمّ عليها، و لم يذكر افادة الطبيعي و الرياضي الرياضي افادة أن مسائل الاتمي بناء على الظهور، أو أراد بافادة الطبيعي و الرياضي الابنّ أنّ أفادتها أن مسائلها و مسائل الاتمي جميعاً، و حينئذ لايبق شيء غير مذكور. لكن كلامه الذي ذكرنا، كما لايخنق.

## [١٠/٢٠] قوله: و خصوصاً في العلل الغائية البعيدة.

اذ ظاهر أنّ تلك العلل بالنسبة الى الطبيعيات و التعليميات لاسبيل الى اثباتها الا من هذه العلم، هذا على طريقتنا. و أمّا على طريقهم فتؤخذ تلك العلل بالنسبة الى ما فى الالهيات، و لايخينى أنّ الظاهر هــو الأوّل، و حـيننذ تكــون هــذا مــؤيّداً

٢. ق: منها و هكذا بعض النسخ

٤. ق : . ان

٦. م : ـ و الرياضي

١. ك: بمض

٣. ق . م : . أيضاً

٥. ق : مفيدة

#### لتوجيهنا، فافهم!

## [10/20] قوله : و إمّا أن تكون تلك المبادي ... .

أنت خبير بأنّ ظاهر هذا الكلام أنّ مسائل الطبيعي و التعليمي مبادٍ لأمور من علم الالمّى يثبت بتلك المسائل وجود تلك الأمور فقط، ثمّ في العلم الالمّحي تستبيّن لميتها، و هذا هو الموافق لما ذكروه. و يمكن أن يتكلّف بحمله على ما ذكرنا [١]؛ إنّا بأن يقال: انّه ذكر افادة مسائل الالمّي لميّة ما في الالمّي، و ترك افادتها اللمية ما في الطبيعي و التعليمي اختصاراً ـ و هو كها تري ـ اذ ذكر شيء يكون ذكره على سبيل الاستطراد كها بيّنا و ترك الله ـ ٣٣] ما يكون ذكره مقصوداً ابالذات بعيد جداً.

[7]: و إنا بأن يقال مراده: ان تلك المسائل من الطبيعي و التعليمي مبادٍ لآمور في العلم الآلمي ليدل على وجود ما يراد أن يبين في هذا العلم لميته، أي مسائل الطبيعي و التعليمي التي يراد أن تبين لميتها في العلم الالمي. و المراد بالوجود الوجود من حيث النكمة هذا.

ثمّ لايخنى أنّ ما ذكروا من أنّ مسائل الطبيعي و التعليمي تفيدان ما في الالمّي و تبيّن ً لميّته في الالمّى يحتمل وجهين:

أحدهما: الله يبرهن في العلم الالمي بمقدّمات بيّنة بنفسها على مسائل الالهمي برهان اللم؛

و ثانيها: أنته يعلم لميّتها من نفس تلك المسائل الّتي علم انيّتها بمسائل الطبيعي و التعليمي.

و على الأوَّل تكون مبدأيتها لهذا العلم ضعيفة "جداً. اذ لاحاجة له على هــذا

۱. ق: متصود

اليها. أصلاً، و الظاهر هو التاني. كيف؟ و سيذكر الشيخ أنته لايتيسر النا لصجزنا اقامة البرهان اللتي ابتداءً على جميع مسائل الاقمى، ثمّ على التاني أيضاً الظاهر أنته لاتتبت اللمية من نفس تلك المسائل المبيّنة بالإنّ من جهة الطبيعي و التعليمي لتلك المسائل جميعاً. بل لبعضها؛ كيف و اثبات الواجب ممّا لايمكن اقامة اللم عليه؟! و قد اعترف الشيخ به أيضاً و قال: أنّه لابرهان لميّاً عليه؛ نعم عليه الدلائسل الواضحة؛ فافهم!

## [1/21] قوله : و يجب أن تعلم في نفس الأمر ... .

أراد بيان أنته يمكن في الواقع أن يحصل الغرض من هذا العلم. أي معرفة ما فيه من المسائل ابتداءً لا بعد علم آخر، لكنًا لعجز أنفسنا لانقدر على سلوك هذا الطريق. فلذا لابدً أن يتأخّر هذا العلم بالنسبة الينا عن العلمين الآخرين.

و الظاهر أنه ليس جواباً آخر عن الشك المذكور، اذ امكان سلوك الطريقة المذكورة في الواقع لا يجري في دفع الدور، اذ احتياجنا في هذا العلم الى العلمين الآخرين ـ و ان كانت بسبب عجز أنفسنا عن سلوك الطريقة المذكورة ـ كافي في لزوم الدور؛ اذ نقول: أنّا محتاجون في تحصيل هذا العلم الى العلمين الآخرين، و الحال أنّ مبادي العلمين أمّا يثبت في هذا العلم؟ فيلزم الدور في تحصيلنا مخذه العلوم، و لايجري أنته يمكن أن يكون في الواقع طريق لايلزم فيه دور، و هو ظاهر. و بما ذكرنا ظهر حال ما قيل: «و اعلم أنّ في كلامه اشارة الى فوائد ثلاث:

أحدها: استحقاق هذا العلم للتقدّم على سائر العلوم بالمرتبة، كما أنّ له تـقدّماً بالذات و بالشرف.

۱. م : لايتمشر

و ثانيهها: تحقّق هذه الطريقة في تحصيل الغرض من هذا العلم. و ثالثها: الاشارة الى جواب آخر عن الشلة المذكور». ' انتهى.

## [٢/٢١] قوله : فانّه سيتضح لك فيما بعد اشارة الى أنّ لنا سبيلاً ....

و هذا الطريق الذي يستدل فيه من نفس الوجود على أنته لابد أن يكون له مبدأ واجب الوجود، وقد سها في الاشسارات البطريقة الصديقين [ب - ٣٣] اللذين سيشهدون بالحق لا عليه، و طبق على هذه الطريقة قوله تعالى: ﴿أَوْ لَمْ يَكُفَ بِرَبُّكُ أَنتُهُ عَلَى وَلَمْ تَعَلَى: ﴿سَرَيْهِمَ آيَاتِنَا فِي الآفاق و في أنته على كلّ شيء شهيد﴾ "، و طبق قوله تعالى: ﴿سَرَيْهِمَ آيَاتِنَا فِي الآفاق و في أنته على كلّ شيء شهيد أنته الحقى ٤ على الطريقة الأخرى اللّ يستدلّون فيها بالخلق على الحق كها هو طريقة الطبيعيين و المتكلّمين المستدلّين بالحركة و الامكان و نحوهما على وجوده تعالى.

ثمّ بعد الاستدلال بهذه الطريقة على وجود الواجب تعالى يمكن أن يستدلّ على صفاته من عدم التغيّر و التكثّر و كونه واحداً مبدءاً للكلّ بالترتيب اللّذي عليه الوجود، سالكاً من العلّة الى المعلول الى آخر مراتب الوجود. فبهذا الطريق يحصل معرفة جميع ما في هذا العلم بدون استعانة بالعلمين الآخرين، بل بهذا الطريق يحصل غرض جميع العلوم التي تحت هذا العلم، أي معرفة جميع مسائلها بطريق البرهان اللّمي الآخذ من العلّة الى المعلول.

قيل: «و لولا عجز النفوس لأمكن الاكتفاء بهذا العلم على هذا المنهج عن <sup>7</sup> سائر العلوم في معرفة كلّ شيء حتى <sup>7</sup> الجزئيات و الزمانيات، فانّه يمكن معرفتها من جهة

۲. قادن : غنرح الاشبارات، ج ۲ / ٦٦

ة. فصّلت / ٥٣

٦. ك: على

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١٨

۳. فعُسلت / ۵۳

٥. م : فهذا

<sup>∨</sup> مخاف س





على ثبوت الامكان، ثمّ يستدلّون به على ثبوت الواجب؛ و في هذه الطريقة لايستدلّ على ثبوت الامكان، بل يكتني بالترديد بأن يقال: انّ\ هذا الوجود الّذي نشاهده اتنا ممكن، أو واجب؛ الى آخر الدليل.

و ظاهر أنّه بهذا القدر لايلزم أن يكون استدلالاً بالحقّ عليه، اذ هو أيضاً استدلال من هذا الوجود المحسوس كما في استدلال المتكلّمين، غايته أنّهم أشبتوا امكانه أيضاً، و هم لايثبتون، على أنّ الظاهر أنّ بعض المتكلّمين اذا أشبتوا أوّلاً الامكان فلملّه ليس لأجل أنّهم زعموا أن الاستدلال موقوف عليه، بل لبيان ما هو الواقع. نعم لو استدلّ أحد بهذا النحو، أي بأن يقال: أنّا نجد بديه أمراً نسستيه بالوجود، و هذا الأمر لابد أن يكون حقيقياً لا اعتبارياً، و بعد حقيقته لابد أن يكون له مبدأ و الآلزم تقدّم الشيء على نفسه، فهو الواجب تعالى، لكان بعد صعّة مقدّماته و امكان ادعائها النا بالبديه أو البرهان لكان حينئذ استدلالاً بالحق على نفسه، لكن أين إب عالى كلام الشيخ الذي ذكره في الإشارات و سيجيء في هذا الكتاب من هذا؟

و ثانيها: أنّ هذا الاستدلال الذي ذكره أيضاً استدلال من الأمور المحسوسة، أذ هو باعتبار الوجود الذي نجده بالحسّ، أذ مع قطع النظر عنه كيف يكن الاستدلال من مقدّمات كلية عبقلية عبل أنّ للموجود ومبدأ؛ الآ أن يبقال لاحاجة الى الاستدلال بالوجود المحسوس، بل وجداننا وجود أنفسنا كافٍ في المطلق؛ لكنّ الظاهر أنّ النفس أيضاً عندهم من الأمور الطبيعية لما مرّ أنّهم بمحثون عن حالها في الطبيعيات، فالاستدلال بوجودها أيضاً استدلال من الأمور الطبيعية.

و الأولى أن يقال: كان سراده أنسه لاحاجة في هذا الاستدلال إلى أخذ

١. ك : ١٠٠

۲. م : حقیقته ۵. ك : . على

٣. ك : الاستدلال بمقدّمات

٦. م: لما لديهم

المحسوسية و الأمور المتعلّقة بالمحسوسات من حيث انّها كذلك، بل الوجـود الّـذي ينتزعه من المحسوسات نأخذه و ننظر فيه من حيث انّه وجود لامن حيث انـّه أمر متملّق بالمحسوسات، و يستدلّ به على وجوده تعالى.

و ثالثها: ان مراده ان كان أنته يمكن في الواقع أن يحصل العلم بجميع مسائل هذا العلم بطريق اللم و التغزّل من العلّة الى المعلول من دون النظر في الحسوسات، سواء كان ذلك العلم لنا أو لغيرنا من المفارقات أو الباري تعالى، فهذا مع أنته غير مناسب و لاصالح للارادة كما لايخني لايلاغه قوله: «انّ لنا سبيلاً الى اثبات المبدأ»، اذ حينئذ لاحاجة الى ذلك، لأنته لاشك أنّ المبدأ تعالى يعلم ذاته و يعلم منه ما بعده على الترتيب العلى و المعلولى، و كذا العقول عندهم.

و ان أراد أنته يمكن لنا تحصيل هذا العلم بهذا الطريق فمع قطع النظر عن أنسه ينافي ظاهر اعترافه بعجزنا عنه، يرد عليه أنّ غاية ما ذكره أنته يمكن لنا الاستدلال على وجود المبدأ تعالى لامن طريق الاستدلال من الأمور المحسوسة، و بعد ذلك يمكننا أن نستدل على صفاته من عدم التغيّر و التكثّر و مبدأية الكلّ، سلّمنا غير تلك الصفات أيضاً من الصفات العلى المشهورة، و هذا غير كافي في المرام؛ اذ العلم بالواجب ان كان بطريق الكنه لزم منه العلم بما سواه من طريق العلّية، و أمّا بالوجه كما يمكننا أن نعلم فلايلزمه، و هو ظاهر.

و المقدمات التي أذكرها من اثبات الصفات المذكورة له تعالى غاية ما يلزم منها على تقدير التسليم أنّ أوّل ما يصدر عنه تعالى هو العقل بضميمة أنّ الواحد لايصدر عنه الا الواحد، ثمّ ظاهر أنّ بعد ذلك لايكن اثبات أنته يمكننا تحصيل العلم بما بعد العقل الأوّل من طريق الترتيب العليّ، اذ ظاهر أنته لاسبيل لنا حيننذ الى تحصيل العلم بأنّ الجهات التي نجدها في العقل الأوّل لابدّ أن يكون سبباً أو واسطة لشيء

[الف ــ ٣٥]. اذ يجوز أن لايكون سبباً لشيء الصلاً. و على تقدير أن يكون و لابدّ سبباً أو واسطة لشيء. فذلك الشيء ما هو؟ اذ ما ذكروه. من أنّ الجهات الّتي في المقل لابدّ أن يكون سبباً للمقل الآخر، و الفلك الأوّل مادّته و صورته ــ على تقدير صحّته ــ انتها هو بعد اثبات الأفلاك على النحو المرصود، و أمتا بدون ذلك فلا. و هو ظاهر؛ و حينئذ ينقطع العلم من هذا الطريق ضرورةً.

و ان كان مراده مجرد تجويز أن يحصل هذا العلم لنا جهذا الطريق فهو أمر لا محصل آله بهذا الطريق فهو أمر لا محصل آله به مع أنته يأباه ظاهر قوله: «و يجب أن يعلم أن في نفس الأمر طريقاً» إلى آخره، و كذا يلغو بحسب الظاهر ما ذكره من أنته «سيتضع لك فها بعد اشارة» إلى آخره، اذ مجرّد التجويز لاحاجة له إلى ذلك، و بالجملة هذا الكلام من الشيخ مما لا وقم له و لاطائل تحته.

## [٨/٢١] قوله : الَّا في بعض جمل مراتب الموجودات ... .

كأنته أراد به مراتب العقول و النفوس الفلكية و أجسامها. و قد عرفت آنفاً انّه لاسبيل لنا على تقدير صحّة مقدّماتهم الاّ على اثبات العقل الأوّل من هذا الطريق. و ا لانجد فها سواه سبيلاً. و ما أوتينا من العلم الاّ قليلاً<sup>0</sup>.

#### [١٢/٢١] قوله: فهو أنَّه فيما يعد الطبيعة.

و في بعض النسخ «ما بعد الطبيعة» و هو أظهر؛ اذ الظاهر أنَّ اسم هذا العلم هو علم ما بعد الطبيعة لاعلم فيا بعد الطبيعة، وكأنته لم يرد على الأوّل أنَّ هذا اسمه. بل

۲. ق: تحصیل

1.9:04

١، ق : شيء

<sup>7.</sup> ص، ك: ـآنفاً

٥. اقتباس من: «و ما اوتبتم من العلم الا قليلاً».

١. في المصدر : ما

المقالة الأولى ١٣٧

ذكر شيئاً يستفاد منه اسمه.

## [١٢/٢١] قوله : و نعني بالطبيعة لاالقوّة ....

قيل: «لفظ الطبيعة كها ذكره الشيخ في رسالة الحدود والرسوم على بالاشتراك على معان: منها: القرة التي هي مبدأ أوّل لحركة ما هي فيه و سكونه بالذات. و تلك الفرّة هي غير الصورة النوعية في بعض الأجسام البسيطة و المركبة و غيرها في ذوات النفوس من الأجسام، لأنّ صورها النوعية نفوسها كما هـو التحقيق دون طبائعها. و منها: ماهية الشيء و صورته الذاتية. و منها: الحركة التي عن الطبيعة و الأطباء يطلقون أنفظة الطبيعة على المزاج و على الحرارة الفريزية و على الأطباء يطلقون أنفظة الطبيعة على المزاج و على الحرارة الفريزية و على المؤت النباتية. و كلها غير المعني المراد هيهنا لأنّها عبارة عن مجموع الشيء الحادث حدوثاً ذاتياً أو زمانياً عن المادة الجمانية، و الطبيعة بالمعني الأوّل و الاعراض» أنتهى.

و قد يقال: انّ الطبيعة يطلق على معانٍ أخرى. أيضاً منها: ما عليه نظام الوجود و يستقير أمره عنده، و منها: العناية الالمّية.

[١٥/٢١] فقد قيل أنّه قد يقال ....

استشهاد لصحّة إرادة المعني الّذي ذكره من لفظة «الطبيعة».

١. انظر : رسالة الحدود / ٩٤ و العبارة لأتطابق بالنص.

٣. في المصدر : يطلقون ٢. ك : . و على الحرارة الغريزة

٤ تعليقة الهيات الشفاء / ١٩

#### (٣/٣٢] قوله : أو \ بالعموم قبل الطبيعة.

ان كان المراد به أنتها من الأمور العائة التي يتصوّر أوّلاً قبل الطبيعة على سا فسرناه به سابقاً، ففيه أنّه ينافي ما ذكره آنفا من أنّ أوّل ما نشاهده و نتعرّف عن أحواله هو هذا الوجود الطبيعي، فالظاهر أنته أراد به معني آخر و هو أنتها باعتبار العموم مقدّم على الطبيعة، يعني أنّ هذه الأمور لما كان توجد في المفارقات أيضاً إب ـ ٣٥) فالحصة التي منها في المفارقات متقدّمة على الطبيعة، و آان كانت الحصة التي منها في الطبيعة ليست متقدّمة عليها، لكن في تـقدّم الحـصة الأولى مـنها عـلى الطبيعة محلّ مناقشة، و الأمر فيه سهل.

#### [٤/٢٢] قوله : و لكن لقائل أن يقول: انَّ الأمور الرياضية ... .

«المراد بـ «الأمور<sup>4</sup> الرياضية المحضة ما لاتكون المادّة المخصوصة معتبرة في قوام حقيقته <sup>0</sup>، كالفلك في علم الهيئة و الهواء المكيّف النفيات و الايقاعات في الموسيقي، و ذلك هو العدد المحض المبحوث عنه في علم الحساب و المقدار المحض المنظور فيه في علم الهندسة»، كذا قيل <sup>7</sup>.

ثمّ هذا الشك يرد على ما ذكره في وجه تسمية العلم و على ما يستفاد من قوله: «و أمنا الّذي يستحقّ أن يستى به هذا العلم» الى آخره. اذ^ يفهم منه أنّ هذا العلم يبحث عن الأمور الّتي تتقدّم على الطبيعة بالمعني المذكور إمّا بالذات أو بالعموم على النحو الّذي فسّرنا و أنّ ما سواه لايبحث عن ذلك. أمنا وروده على وجه التسمية فبأن يقال المقدار و العدد أيضاً بعد الطبيعة بالمعنى الّذي قرّره من أنته يشاهدهما بعد

۲. کدا

٨. في المصدر : و

ال : ـ ان

£ في المصدر : من الأمور ٦. ق : الكف

٥. ق : . في قرام حقيقته

۸ ق ، ص : او

٧. فعليقة الهيات الشفاء / ١٩

المقالة الأولى ١٣٩

الطبيعة ١.

و أمّا على ما نفهم فبأن يقال انها متقدّمان إمّا بالذات أو بالعموم على الطبيعة، و كان قول الشيخ \_ أولاً هي أيضاً قبل الطبيعة و آخراً. فيجب أن يكون علم الحساب و الهندسة علم ما بعد الطبيعة \_ ايماء الى الوجهين، ثمّ وجه التشكيك في العدد بأيّ وجه كان ظاهر، و أمّا وجهه في المقدار فكانّه باعتبار اشتراك اسم المقدار في الصورة الجسمية و المعني المتعارف \_ كما يظهر من جواب الشيخ \_ لاشك آ [فيه]، اذ الصورة الجسمية تقدّمها على الطبيعة بالمعني المذكور ظاهر، و كذا بعديتها عنها في المشاهدة " بالنسبة الينا.

و قد قيل: «و منشأ السؤال و ان كان أمراً لفظياً هو سبب التسمية ، لكن لما ذكر أن موضوع هذا العلم هو الأمور التي الاتعلق بالطبيعة و دلّ بحسب المفهوم على أنّ غيره من العلوم ليس كذلك، فورد السؤال عليه بأنّ علتى الحساب و الهندسة أيضاً كا يبحث عبًا لايتعلق لوجوده بالطبيعة. و أمّا الحساب فلأنّ موضوعه العدد، و هو كسائر الأمور العامّة التي لاتعلق لوجودها و لالحدودها بالطبيعة. و أمّا الهندسة فانّ موضوعها المقادير المحضة الجردّة عن المادّة حدّاً و وهماً المو خارجاً. أمّا تجردها بحسب الماهية و الحد فظاهر، و كذلك بحسب الجوهر الوهسي. و أمّا تجردها في الوجود الخارجي فكما هو عند بعضهم ممن يري أنّ للتعليميات وجوداً مفارقاً عن عام الطبيعة » ان انتهى و هو كها ترى.

۱. ق: طبعة

۱: ی ویپعه -

۲. م : المسامته .

ه. ك : الامر الَّذي

٧. في النسخ : المجرّد ٩. بعض النسخ : للتعليمات

۲. س: تشکیک

<sup>\$</sup> ق: اللسمة

٦. ك : قورود

۸ م : + نری و ذمناً

١٠. تعليلة الهيات الشفاء / ١٩

## [٨/٢٧] قوله : فالَّذي نقوله ' في هذا التشكيك هو انَّه أمـًا الهندسة ... .

حاصل جواب الشيخ في الهندسة: انّ ما كان موضوعه الخطوط و السطوح و المجسّات فلاوجه للشكّ فيه بأيّ وجه كان، اذ ظاهر أنسها لايستقدّم عـلى الطبيعة بالذات أو بالعموم، و لاتتقدّم معرفة الطبيعة [الف\_٣٦] على معرفتها.

و أنت خبير بأنّ الأوّل ظاهر جدّاً. و أمّا الثاني ففيه خدشة و الأمر سهل.

و اتا ما كان موضوعه المقدار فيطّر د الشكّ عليه باعتبار اشتراك اسم المقدار بين صورة الجسمية و المعني المتعارف، و احتال ذهاب الوهم الى المعني الأوّل، و حينئذ يكون متقدّماً على الطبيعة بالذات، و كان معرفة الطبيعة قبلها بالنسبة الينا. لكن اذا حقّق الأمر ظهر أنّ موضوعه ليس المقدار بهذا المعني، اذ ظاهر أنّه لايسحث عسن المقدار باعتبار كونه معروضاً للتقدير و النسب و الأشكال المختلفة من التشليث و التربيع و التكميب و نحوها، و ما هو كذلك هو المقدار بالمعني الآخر الذي هو عرض لاالصورة الجسمية؛ لأنتها بذاتها ليست مستعدة لهذه الأمور، بل استعدادها لها باعتبار عروض المقدار بالمعنى الآخر لها كما عرفت فها سبق في المنطق و الطبيعي.

قيل: «و لقائل أن يقول: أنّ الأقسام الأوّلية للمقدار، أي الخط و السطح و الجسم لمّ كان كلّ واحد منها مجمولاً مع المقدار مجعل واحد ولا يكون للمقدار بما هو مقدار وجود الا بواحد منها، كما هو شأن الجنس مع الأنواع البسيطة، فكيف جوّز الشيخ مفارقة المقدار المطلق عن الطبيعة في القوام؟ و لم يجوّز مفارقة المخطوط و السطوح و المجسّات مع أنته لاقوام للمقدار الا بأحد هذه الأنواع البسيطة؟ على أنّ الحسنّ أن لكلّ من هذه الأقسام امكان تحقق في [غير] هذا العالم مفارقاً عن الطبيعة كما سيظهر

٣. م : المثلث و المربّع و المكتب

١. كذا. في المصدر: فالذي يجب أن يقال.

۲. ص ، ك : منطقماً

<sup>.</sup> ٤. ق: مستندة بهذه /م: بهذه

ە. ق : استنادھا بە

المقالة الأولى 141

لك منًا ان شاء اللّه تعالى.

فالأولى أن يذكر في هذه الأقسام أيضاً ما ذكره في مطلق المقدار من أنّ كلاً من الحنط و المسطح و الجسم الذي جعل مسوضوع الهندسيات و يسبحث عسن أحسواله المهندسون هو ما من شأنه أن يقبل النسب الوضعية و الأجزاء و الأقسام و التجذير و التكميب و غير ذلك من الصفات الّتي لايمكن عروضها لشيء من أنواع المقدار الآ بعد تعلّقه بالمادّة الطسعة» المنتسبة التسب

و فيه نظر لأنّ الشيخ ما جوّز مفارقة المقدار المطلق الّذي يكون أنواعه الخطّ و السطح و الجسم عن الطبيعة في القوام، بل ائمًا قال: انّ المقدار بالمعني الآخر غير المعني الّذي يكون جنساً للخطّ و السطح و الجسم و هو بعد الهيولي \_أي الصورة الجسمية - لا يكون بعد الطبيعة، بل ائمًا تتقوّم الطبيعة به، و أين هذا من ذاك؟ و سيجىء لهذا زيادة بسط و ته ضه.

## [١٠/٢٢] قُوله: فالأعراض اللازمة له أولى بذلك.

هذا بناءً على أنته يعتبر المتعلّق بالمادّة و المفارقة عنها في هذه العلوم الحكمية في العوارض الذاتية أيضاً. لا في مجرّد الموضوع. و قد أشار اليه أيضاً سابقاً.

# [١٣/٢٢] قوله : و قد عرفت؟ في شرحنا للمنطقيّات و الطبيعيات ... .

قيل: «الفرق الذي ذكره في ذينك العلمين هو أنّ الجسم الّذي هو "قبل الطبيعة و هو مقرّم للهيولى هو جوهر [ب ـ ٣٦] تفرض له أبعاد ثلاثة <sup>1</sup> متقاطعة على قوائم، و تلك الأبعاد امتدادات مطلقة لايعتبر فيها أنشها على أيّ حدّ و نهاية، و لاتتعيّن لهـا

٢. في المصدر : عرف

٤. م: ثلاث

۱. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٠. ٢. ق ١ م : ـ حو

مرتبة من الطول و القصر، فلايخالف بها جسم لجسم، و لاالجسم بهذا المعني قسابل لنسبة من النسب كالتنصيف و التضعيف و التثليث و التربيع و التجذير و التكعيب و المساواة و المفاضلة و غيرها، و الجسم الذي هو بعد الطبيعة و هو يتقوّم بالمادة هو القابل للأبعاد المحدودة الذي يوجد فيه الجزء العادّ الماسح له بالقوّة؛ و هو القسابل لأية تنسبة من تلك النسب المذكورة، و هو اللّذي "يصلح لأن يمنظر في أصواله المهندسون و يتكلّم في لواحقه الذاتية الرياضيون، و كذلك السطح الذي هـو قـبل الطبيعة غير السطح التعليمي الذي يبحث عنه المهندسون، فان له صورة غير الكية، و تلك الصورة هي أنته بحيث يصحّ أن يفرض فيه بعدان على الصفة المذكورة، و ذلك له لأجل انه نهاية شيء ما يصحّ فيه فرض ثلاثة أبعاد.

و أمتا السطح بالمعني الآخر فهو الذي من باب الكية، لأنته هو كمية السطح بالمعني الأوّل، و نسبته الى ذاك كنسبة الجسم الذي من باب الكمّ الى الجسم الذي من مقولة الجوهر، و كذلك حكم الخطّ في معنييه، أحدهما: مطلق البعد الواحد و هو غير قابل للمساواة و اللامساواة، التاني: الذي يكون ذراعاً أو ذراعين. فتكون الجسمية التي من باب الكمّ ـ و ان كانت من لوازم الجسم التي هي الصورة ضرورة ما يلزمها من التناهي و التقدير على حورة الجسم اذا جرّدت بكيتها أو جرّدت منها الكية مأخوذة في الذهن سمّى الجرد جسماً تعليمياً.

و العجب من الشيخ حيث انّ هذا الفرق كها أثبته و ذكره في نفس المقدار أثبته و ذكره في نفس المقدار أثبته و ذكره في أنواعه الثلاثة أيضاً فها ذا حكم فيها كلّها بمدم المفارقة عن المادّة من كـلّ وجه دون المقدار نفسه؟ و قد علمت أنتها متّحدة الوجود مع المقدار، لاقوام له الآ مع شيء ما من هذه الثلاثة». انتهى.

۲. م : لانه

١. ك : + و

أي المصدر: التحدّد

٣. ق : الَّتي

٥. تعليلة الهيات الشفاء / ٢٠

و لابدّ أوّلاً من تحقيق ما ذكره الشيخ في الفرق بين الجسمين و السطحين و الحنطّين ثمّ التعرّض بممال البحث الّذي أورده عليه.

فاعلم أنّ القوم كأنتهم فهموا من عبارة الشيخ أنّ الفرق بين الجسم الطبيعي و التعليمي باعتبار التعين و عدمه. فاذا أخذ الجسم غير معيّن كان هو الطبيعي \_ أي الصورة الجسمية \_و اذا أخذ معيّناً كان هو التعليمي. و عند أخذه معيّناً نسبته للنسب المذكورة، و بدونه لا، و على هذا يكون الفرق بين السطحين و الخطين أيضاً كذلك.

و الظاهر أنته فاسد و أنته ليس مراد الشيخ. أمتا فساده: فلأنّ الصورة الجسمية جوهر، و الجسم التعليمي عرض بالاتفاق منهم. و البرهان [الف ـ ٣٧] أيضاً قائم عليه. و لامعني لكون شيء واحد جوهراً و عرضاً بـاعتبار أخـذ التـميّن ا و عــدم التعبّن ، و هو ظاهر.

و أمتا انّه ليس مراد الشيخ:

فأوّلاً: انّه الامعني لكون هذا الأمر الظاهر الفساد معتقداً له.

و ثانياً: الله قال في المنطق في أثناء هذا البحث: «و المعني المعرض للمتقدير في الأبعاد الثلاثة بقدر محدود أو غير محدود. فهو العرض الذي من باب الكمّ». و هذا صريح في أنّ الكمّ أيضاً يمكن أن يكون غير معيّن. فلايكون الفرق بينه و بين الصورة باعتبار التميين و عدمه، الآ أن يقال: أراد بغير المحذود هيهنا غير المتناهي، و هذا أيضاً تميين و فاستان في الصورة الجسمية مالا تعيّن فيه، لاباعتبار التناهي و لابعدمه. و أستا الجسم التعليمي فه ما أخذ فيه التعيّن إمّا بالتناهي أو بعدمه.

و بالجملة الصواب حمل كلام الشيخ على أنَّ الصورة الجسمية هو الأمر الَّـذي يكن أن تفرض فيه الأبعاد الثلاثه متناهية أو غير متناهية، و هذا الأمر امر قائم بذاته

٨. ق : التميين ٦. ق : التميين

٣. لم تعتر على صريح ألفاظه، قارن : الشقاء ، المقولات / ١١٥

وليس من قبيل الأبعاد، بل الأبعاد واتما تعرضه و تفرض فيه، و هذا الأمر باعتبار ذاته بذاته. لا يتصوّر فيه التقدير و المساواة و المفاضلة؛ اذ لا يجوز أن يقال أنّ جسباً باعتبار أنته قابل للأبعاد الثلاثة زائد على جسم آخر أو مساوله أو أنقص منه و هو ظاهر، بل أمّا يكون ذلك باعتبار نفس الأبعاد و عروضها له. و الجسم التعليمي هو الأبعاد امّا متناهياً أو غير متناه، و هو ألذي يقبل التقدير و المساواة و المفاضلة. وليس المراد أنّه يقبل ذلك و ان أخذ مطلقاً ما يكلياً ما اخذ البعد من حيث أنته بعد تلك الأمور، بل بعد أخذه معيناً يجري فيها مثلاً اذا أخذ البعد من حيث أنته بعد لا يجوز أن يحكم عليه بأنته أو ماخوذاً على التعين أو مساوله أو انقص منه، وانّا يجوز الحكم عليه بذلك بعد أخذ أحد البعدين ذراعاً و الآخر ذراعين مثلاً، و هو ظاهر، و على هذا لا يلزم محذور.

فان قلت: قول الشيخ ضرورة ما يلزمها من التناهي و التحدّد يــدلّ عــلى أن الجـــم التعليمي هو المأخوذ مع التناهي و التعبّن، و الطبيعي هو المطلق.

قلت: في عبارة الشيخ لبس لفظة «التناهي "» على ما رأينا في النسخة التي عندنا من المنطق، و الما قد و التعدّر و قبول المساحة، اذ قد علمت أنّ الصورة الجسمية ليست ممّا تقبل المساحة بمجرّد ذاتها سواء أخذت مطلقة أو معيّنة بخلاف التعليمي، فإنّه قابلة للمساحة اذا أخذ معيّناً فللايكون سنافياً لما ذكرنا. هذا هو الغرق بين الصورة الجسمية و الجسم التعليمي.

و أمتا الفرق بين السطحين و الخطّين فهو أنّ الصورة الجسسية بــالمعني الّــذي حقّقنا لاشكّ أنته اذا عرض لها الجسم التعليمي المتناهي فيعرضها أيضاً التناهى. و لاشكّ أن نهايتها أمر غير ذاتها. و لاشكّ أيضاً أن الجسم التعليمي المتناهي أيضاً له نهاية هى غير ذاته، و ظاهر ان النهايتين لايمكن أن يكونا أمراً واحداً، فنهاية الجسم الطبيعي هو السطح الذي ليس من باب الكمة، و لا يكون معرضاً للتقدير و المساحة إب ٢٧٠] و المساواة و المفاضلة بذاته. بل باعتبار عروض السطح التعليمي و نهاية الجسم التعليمي هو السطح الذي من باب الكم و يصلح للتقدير و المساحة و المساواة و المفاضلة باعتبار جهتين. أعني الطول و العرض فقط. و قس عليه الخط أيضاً! و ليس الفرق بين السطحين و الخيطين باعتبار أخذ التعبين و عدمه كما في الجسمين بعينه، فالسطح الطبيعي هو الشيء الذي يمكن أن يمفرض فيه بمعدان، و التعليمي هو البعدان، و الحمد، و التعليمي هو البعد الواحد.

فان قلت: قوله: «أحدهما مطلق البعد الواحد و همو غمير قمابل للسمساواة، و اللامساواة، المثاني الذي يكون ذراعاً أو ذراعين، يدلّ على أنّ الفرق بسين الخمطين بالتعيّن و عدمه.

قلت: هذا ليس من عبارة الشيخ، بل هو من عبارة القائل، و الشيخ لم يتعرّض للخطّ، و تركه على المقايسة، و عبارته في السطح هكذا: و السطح أيضاً له صورة غير الكية التي فيه، و تلك الصورة هي أنته بحيث يصحّ أن يفرض فيه بعدان على الصفة المذكورة، و ذلك له لأجل أنته نهاية شيء ما يصحّ في ذلك الشيء فرض ثلاثة أبعاد كذلك». انتهى، و هي منطبقه على ما ذكرنا،

و اذ قد تحقق هذه المعاني فنقول: ان البحث الذي أورده على الشيخ غير متجّه على ما قرّرنا كلامه، اذ ليس يفرق الشيخ بين الجسمين باعتبار التعين و عدمه كها فهمه القائل، حتى يقال: ان المقدار ليس له الا هذه الأنواع التلاثة، فاذا كمان هذه الأنواع غير مفارق القوام عن المادة أصلاً، فكيف يجوز أن يكون المقدار كذلك؟ اذ الشيخ لايقول بمفارقة المقدار الذي هو جنس هذه الأنواع عن المادة أصلاً، بل اتّما

ا.ق: التي و هكذا بمض النخ.

يقول به في المقدار الذي بمعني الصورة الجسمية، و هو ليس متّحداً مع لجسم التعليمي و مخالفاً له بالاعتبار، حتى يرد ما ذكره، بل هو أمر مغائر له بالذات. و لايقول في المقدار بهذا المعني أيضاً بالمفارقه، بل يقول بتقدّمه ابالذات على الطبيعة و كان مراد القائل أيضاً بالمفارقة الحذا المعني.

و لو كان مراد القائل مجرد أن الشيخ لما فرق بين السطحين و الخطين أيضاً، فلم لم يجب فيها أيضاً بنحو ما؟ أجاب به في الجسم بأنّ السطح و الخطّ الذي هو موضوع الهندسة غير السطح و الحطّ الذي بالمعني الآخر، فمع أنّ كلامه لاينطبق عليه جوابه أنّ المقدار لما كان أحد معنييه هو الجسوهر الذي يقوّم الطبيعة، فيحصل الشكّ فيه باعتبار حمله على هذا المعني. و أمّا السطح بكلا معنييه عرض على ما صرّح به في المنطق، فعلى أيّ معني يحمل لايلزم منه شكّ: اذ ليس مقوّماً للطبيعة بوجه، و كذا المعطى.

فان قلت: اذا كان<sup>7</sup> الطبيعة بمعني الجسم المحسوس المأخوذ مع الأعراض، فيمكن أن يكون العرض مقوماً له.

قلت: ظاهر أنّ مرادهم من تقوّم الطبيعة و عدمه في هذا المقام تقوّم أصل الجسم اذ المادّة لاتكون مأخوذة مع العوارض، كيف و على هذا يلزم أن تكون الكيفيات المحسوسة عن مقوّمات الطبيعة؟ و كان البحث عنها والف ـ ٣٨] من الاقمى لا البحث عنها من جهة الوجود و نحوه؛ لأنته هو من الاقمي، بل البحث بالوجوه الأخرى الذي هو من الطبيعى و يذكرونه فيه.

فان قلب: ما معني قول الشيخ: «فتكون الجسمية الَّتي من باب الكم» الى آخر ما نقله، و ما وجه <sup>1</sup> الوصل و الاستدراك الّذي فيه،

غ ڭ: + رېنط

قلت كان المراد أنّ الجسمية الّتي من باب الكمّ و ان كانت من لوازم الجسمية الّتي هي الصورة و لا يكن تجرّدها عنه، فلا يكن حينئذ أن يقال: انّ الصورة الجسمية المُجرّدة على الاطلاق جسم تعليمي، لكن يقول: انّ الصورة الجسمية اذا جرّدت من المادّة مع كميتها اللازمة لها فهو جسم تعليمي، أو أنّ كميتها فقط اذا جرّدت عنها في الذهن، أو تجرّدها في الخارج عنها محال هي جسم تعليمي، لأنّ تجرد الكمّ عنها ممكن في الذهن و ان لم يمكن العكس. و على هذا يظهر الارتباط.

ثمّ النسخة الّتي رأينا من الشيخ ليست العبارة فيها هكذا، بل هكذا: «فـتكون الجسمية الّتي من باب الكية تلزم الجسمية الّتي هي الصورة ضرورة ما المارة الجسم من التحدّد. و تكون صورة الجسم اذا جرّدت بكيتها أو جرّدت منها الكية مأخوذة في الذهن يستى الجرّد جمهاً تعليمياً.» و المعنى على هذا واضح.

#### [١/٢٣] قوله: و أمّا العدد فالشبهة فيه آكد ....

و ذلك لأنته متقدّم بالعموم على الطبيعة. و تتأخّر معرفته عن مشاهدتها. قيرد الاشكال به من الوجهين جميعاً.

قيل: «و ذلك لأنّ من أفراده ما وجد قبل الطبيعة مفارقاً عنها من كلّ وجد. و اعلم أنّ القبلية و البعدية قد تكون حقيقية و قد تكون اضافية، فالقبل الحقيق ما لايكون قبله قبل، و البعد الحقيق مالايكون بعده بعد. فعلى هذا توصيف موضوع هذا العلم بأنته علم ما قبل الطبيعة و ما بعدها بالاعتبارين، يمكن أن يكون مسن جهة المعني الحقيقي منها. و أمنا موضوع التعليميات فتوصيفه بالقبلية و البعدية الحًا يكون بحسب المعني الاضافي منها، على أنّ التسمية كمّا يكف فيه أدني مناسبة، و لايلزم فيها

١. م : لما ٢٠ م : مقارن

٣. بعض النسخ: المجلة.

ما يلزم في التعريفات من الاطراد و الانعكاس»، انتهى.

و فيه أنَّ موضوع الالَّمَى و هو المـوجود هب" أنته قبل الطبيعة قبلية حــقيقية باعتبار أنته لا أعمّ منه. لكن بعديته الحقيقية بالنسبة اليها. أيّ وجه لها؟ فافهما

## [2/27] قوله: الَّا أن يكون علم ما بعد الطبيعة.

اشارة الى جواب الشبية " و هو أنَّ وجه تسمية هذا العلم بعلم ما بعد الطبيعة هو . أنته علم شيء يكون مفارقاً عن الطبيعة من كلِّ الوجود. كالبارى تعالى و العقول. و نستية <sup>4</sup> به باعتبار أنّ بعض أجزائه كذلك تسمية للشيء باسم أشرف أجىزاك. و حينئذ لايجري هذا الوجه في علم العدد. فلايلزم أن يكون علم العدد أيضاً مستى بملم مل بعد الطبيعة.

## [10/27] قوله: و لكنّ البيان المحقّق لكون علم الحساب خارجاً ....

لمَّا كان الجواب المذكور أمَّا يدفع الاشكال عن وجه التسمية فقط، لكـن يــبـق الاشكال الآخر من حيث أنه فهم من كلامه أنَّ في هذا العلم يبحث [ب\_٣٨] عمَّا يتقدّم الطبيعة بالذات أو بالعموم، و في غيره لايبحث عنه، مع أنّ علم العدد يبحث عن العدد و هو متقدّم بالعموم على الطبيعة.

قال لدفع منذا الاشكال أيضاً: «و لكنّ البيان الهقّق لخروج علم الحساب عن علم ما بعد الطبيعة» إلى آخر ما قال".

و «الحقّق» يمكن أن يكون بصيغة الفاعل أو المفعول، و على الأوّل يكون الكون متعلَّقاً به، و على الثاني يكون متعلَّقاً بـ «البيان».

۲. ق : ذهب

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٠

عن أن يقرأ ما في النسخ: نسمية

[١٣/٢٣] قوله : و أن كان لايمكن أن يكون العدد موجوداً.

أي في الخارج. الا عارضاً لشيء في الوجود ــ أي الخارجي ــ و وجود العدد في الخارج لعلّه باعتبار وجود موصوفه فيه.

## [18/27] قوله : و في الحالين جميعاً هو غير مفارق للطبيعة

أمتا في الحالة الأولى فظاهر. و أمتا في الحالة الثانية فلأنَّ الوهم لمَّا كان جسهانياً كان ما فيه غير مفارق للطبيعة\.

و فيه نظر؛ لأنّ المراد بالوهم ان كان معناه المتعارف فلانسلّم الحصر الّذي ادّعاه من أنّ العدد أنّا يكون موضوعاً لأيّ نسبة اتفقت من زيادة أو نقصان اذا كان في هيولى الأجسام أو في الوهم؛ اذ يجوز أن يكون في العقل؛ اذ ّ الأعداد الكلية الّتي في العقل لاشك أنتها موضوعة لأيّ نسبة اتفقت كالاعداد الجزئية الّتي في الوهم. و ان كان المراد به أعمّ من الوهم و العقل فيا فيه لايلزم أن يكون مقارناً للطبيعة الاّ أن يجمل النفس أيضاً من الأمور الطبيعية.

و لو قبل: انّ مراده أنّ الوهم لابدّ أن يأخذ هذه الأحسوال و الصفات ــ أي التنصيف و التضعيف و الزيادة و النقصان و نحوها من الأعداد الّتي في المادّة اذ ما ثم تشاهد المحوال في المواد لا يمكن أن تتصوّر بالوجه الكلّي، فصحّ أنّ موضوعه العدد الحاصل في المادّة. و هذا هو المراد بقوله فيا بعد: «و يشبه أن يكون أوّل نظره فيه و هو في الوهم»، الى آخره.

نقول: على هذا يلزم أن يكون جميع الأمور الكلية الّتي يبحث عنها في العـلم الاقمى مقارنة للهادّة أيضاً، لأنّ ادراكها على وجه العموم لايكون الّا بعد تــوهّــات

١. م : لطبيعة

جزئية لها حتى تستعدّ النفس لادراكها على الوجه الكلّي. و التوهَّمات الجزئية انَّمـا تكون باعتبار انتزاعها من الموادّ الجزئية.

و الانصاف أنّ ارتكاب مثل هذه التكلُّفات بارد سمج مع أنّه لااضطرار اليه، لأنّ الاشكال ان كان باعتبار أنَّه لم أفرد علم الحساب عن علم الالَّهي \_ مع أنَّ موضوعه لافرق بينه و بين الأمور الَّتي يبحث عنها في هذا العلم من الوحدة و الكثرة و الكلِّية " و الجزئية و نظايرها ـ فجوابه ما مرّ مراراً من أنّ إفراد هذه العلوم بعضها عن بعض باعتبار أنَّ بعض أفراد الموجود قد اتَّفق أنَّ له مباحث كثيرة بحيث يصلح أن يجعل علماً على حدة، و العدد من هذا القبيل، و لايقدح فيه عدم الفرق بينه و بـين بـمض الأمور الَّتي تدخل في هذا العلم؛ لأنَّ هذا المعنى الَّذي اتفق في العدد لم يتفَّق فسيه. و ليس المناط في الافرادِ التعلُّقُ بالمادَّة و الطبيعة، كيف و أفراد الطبيعة أيضاً ليس وجهه الَّا ذلك كما عرفت مراراً؟ و ان كان [الف ـ ٣٩] باعتبار وجه التسمية فأسر وجــه التسمية سهل، لظهور؟ أنته لايلزم فيه الاطراد و الانعكاس، مع أنته ذكسر جسوابــاً يصلح لدفع الاشكال جذه الجهة. و إن كان باعتبار أنتهم حدّوا العلم الالَّمي بأنت. يبحث عن المفارقات؛ فعلى تقدير تسليم ثبوت هذا الحد منهم و وقوعه في كلام من يمتدُّ به، فليحمل على أنته تعريف بالأعمُّ كها هو المشهور من جوازه عند القدماء و لو فرض أنّه لم يجوز ذلك فلعمري ان الحكم ببطلان هذا الحدّ و فساده أسهل <sup>1</sup>كثيراً من التزام هذه التعشفات الباردة السمجة الَّتي لاطائل ْ تحتها. و لايــوصف مــلـتزمها الَّــا باللجاج و العناد.

قيل في هذا المقام<sup>١</sup>: «و اعلم أنّ هيهنا فرقاً آخر بين طبيعة الكثرة و العدد مطلقاً

٣. ق : . و الكلية

4. ك : ـ سهل

٦. ق: . المقام

۱. ق : انواعها

۲. ك : يظهور

٥ م: لابل

و هو المؤلف من الوحدات على الاطلاق من غير أن يعتبر فيها تماثل في الوحدات و لاكونها على حدّ خاص و مرتبه معيّنة لاعلى وجه الحصوص و لاعلى وجه العموم ككونه عشرة أو مأة أو ألفاً أو غير ذلك، أو ككونه زوجاً أو فرداً أو زوج زوج أو زوج فرداً و عاداً أو معدوداً أو مضروباً أو جذراً أو مجذوراً أو مكتباً أو كمب كمب أو غير ذلك، و بين العدد الذي هو من باب الكم ـ و هو موضوع التعليميات الذي هو من أل من الوحدات المتاثلة الواقعة على معاني - و الوحدة التي هي مبدأ المدد التعليمي غير الوحدة التي توجد في المفارقات، فان المفارقات ليست ذوات عدد كمن مؤلف من تكرر آحاد متاثلة كها هو التحقيق عندنا، فالعدد الذي من باب الكم يستعد بهذه النسب المذكورة لاغير، و هو لا يوجد الله في الماديات، لأنسها من عوارض الطبيعة لا من مقوماتها» انتهى.

ثمّ قال في الحاشية: «اعلم ان العدد الكتّي غير طبيعة الكثرة الّتي^ تقابل الوحدة مطلقا الّتي يبحث عنها في الفلسفه الأولى. لأنّ شرط الكمّ المنفصل أمران:

أحدهما: أن تكون أجزاؤه و وحداته من جنس واحد.

و التاني: أن يكون لها حدّ معين من الكثرة. ككونها عشرة أو مأة. و لأجل ذلك لا يمكن تعريف نوع من العدد بالحسد الا بعدّ آحاده الى أن يبلغ آخرها. فسيقال في تحديد الثلاثة أنتها المؤلفة من وحدة و وحدة، و كذا القياس في غيرها كها سيجيء في هذا الكتاب». انتهى.

و فيه نظر؛ لأنّ كون الآحاد الّتي في المفارقات غير متاثلة كأنته لاوجـــه له. و عدم تماثل محالها لايستلزم عدم تماثلها. هب أنته كذلك لكن ما الدليل على أنّ العدد

۱. م : المركب

۶ من: حدّ ممين

٥ بعض النسخ : كثير

£ ك: ئۇخىڭ 1. ق: ئىدد م: . . . . .

۲. ص ، ك : لكونه

٧. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٠- ٣١ ٨ ق : ـ المتى

الذي هو ' موضوع التعليميات' هو الذي يكون آحاده متاتلة؟ مع أنّ قواصدهم مسائلهم شاملة لفيره أيضاً كها هو الظاهر، فهذا التخصيص أيّ شاهد له و أيّ باع عليه؟ و هو و ان كان منصبه المنع لأنته بصدد جواب الشبهة، لكن ظاهر أنّ مثل ها النوع التي لاشاهد له أصلاً مع مخالفته لظاهر الحال و لما يفهم من ظواهر كلياتهم ' لاينبغي أن يسمع و يصغي اليه.

و ما ذكره في الحاشية من لزوم الأمرين في الكمّ المنفصل فالأمر الأوّل منهها ا عرفت حاله، و قس عليه الأمر الثاني أيضاً، بل همو أشسنع؛ اذ يسلزم أن لايكمو [ب ـ ٣٩] العدد الغير المتناهى عدد، أو لايقول به أحد أصلاً.

ثمّ قوله في الحاشية: «و لأجل ذلك» الى آخره. فلا يفهم معناه ظاهراً، و كأن أراد أنته لما كان الكون على حدّ معين من الكثرة معتبراً في العدد يقولون: ان العد لا يمكن تعريفه الآ بعد آحاده الى أن يبلغ آخرها؛ اذ" لو جاز أن يكون غير متناه بلغ آخرها، و هو مع كونه بعيداً عن العبارة فيه أنته على تقدير أنتهم قالوا: ها العبارة فهو على سبيل التميل، و المراد ظاهر، و أنته معلوم أنّ المراد عدّ أحاده جميه فاذا كان متناهياً كان تعريفه بعد آحاده الى أن يبلغ آخرها \_ ان كان غير ستناه فيعدها الى غير النهاية، و هو ظاهر.

[٣/٢٤] قوله : لأنته وهم له.

«الوهم» و بالمعني المصدري أي التوهّم.

۱. ق : ـ هو

٣. كذا. نصَّ النسخ في ضبط هذه الكلمة في المواضع المختلفة مضطرب.

٣. ق: و ي. ق: حدّ

٥. ك: + الوهم

[2/٧٤] قوله: مأخوذ من أحوال الطبيعة لها أن تجتمع ....

و في بعض النسخ من «أحوال طبيعة» لها، و على الثاني لهـا أن تجـتمع صـفة لطبيعة، و على الأوّل حال منها.

# [الفصل الرّابع] [في جملة ما يتكلّم فيه في هذا العلم]

[2/20] قوله: فينبغي لنا في هذه الصناعة ان نعرف ... .

قد يقال: انّ الشيخ خلط في هذه المقالة المقدّمات بالمسائل أيضاً. الفصل الثاني أشبه بالمقدّمات، فكان الأولى على تقدير الحلط أن يقدّمها على الفصل الحسامس و السابع لتكون المقدّمات في طرف و المقاصد في طرف آخر؛ فهذا خسلط آخر.

و أجيب بأن وجه الجمع كأنته عموم نفع تبلك المسائل في سبائر المطالب كالمقدمات، فلشدة المشاجة و المناسبة بالمقدّمات أوردهما في مقالة واحدة. و أمت الخلط الآخر فكان وجهه أنّ الفرض من الفصل الثامن لا يبعد أن يكون اثبات أنّ الواجب حتى و كذا معلولاته، و هو أحتى منها، ورد شبهة السوفسطائية لردّ ايراد يورد على هذا، و ليس الفرض منه ابطال زعمهم لاثبات الوجود الذي هو الموضوع ليكون من المقدّمات دون المسائل.

[٨/٢٥] قوله : لأنته ليس يحتاج الموجود في أن يكون جوهراً [موجوداً] الى أ أن يصير طبيعياً أو تعليمياً.

و ما أورد في الجواب هو: ان الموجود لايحتاج في أن يصير أحد هذه الأمور الى أن يصير أحد هذه الأمور الى أن يصير طبيعياً أو تعليمياً، بل نفس هذه الأقسام هي الطبيعيات و السعليميات، و أيضاً انقسام الموجود الى المقادير لايحتاج الى أن يصير تعليمياً، اذ التعليمي هو المقدار في المادة و الانقسام المذكور لما يتوقّف على أخذا المادة.

أقول: ليس شيء منهها بشيء و الوجه في التوجيه ما أشرنا اليه. و ما أورده من الجواب غير صواب. وكلٌ من وجهيه غير وجيه بوجوه.

أمّا جواب السؤال و حلّ الاشكال فهو: انّ الرئيس يسريد أنّ الجسوهرية مسن الأعراض الأوّلية المموجود، فبيّنه الله أنّ جوهرية الموجود لايتوقف على صيرورته شيئاً آخر حتى يصير جوهراً و لايستلزم ذلك أن يكون كلّ ما يبحث عنه في ذلك العلم عرضاً (الف ـ ٤٠) أوّلياً بهذا الوجه، اذ على ما قرّره في البرهان كثيراً ما يبحث عن الأعراض الأوّلية للأعراض الأوّلية، و ما استشكل به المستشكل أعراض أوّلي لأعراض، و كما أنّ الجوهرية عرض أوّلي للموجود كذلك الجسمية عسرض أوّلي للموجود، و بهذا يظهر فساد سائر مواد الايراد.

و يظهر أيضاً أنَّ ما تكلُّفه في الجواب غير صواب. فانَّ عُوله: الموجود لايحتاج

٢. ك : الأولوبة

١. ك : حد

٣. بمكن أن يقرأ ما في ق : فينه 4. ق : بانَ

في أن يصير أحد هذه الأمور الى أن يصير طبيعياً أو تعليمياً. غير صواب: و كأنته معاندة و مكابرة. و قوله: بل نفس هذه الأقسام هي الطبيعيات، مما لاحساصل له و لاطائل تحته. و أيضاً قوله: و أيضاً باطل، و التعليل عليل بوجوه. منها: انّه لو كان التعليمي هو المقدار في المادّة لكان انقسام الموجود اليه موقوفاً على اعتبار المادّة».\ انتهى.

و لا يخنى أنّ ما حسبه جواباً للسؤال و حكّرٌ للاشكال فهو فاسد، اذ لو كان البحث عن هذه الأشياء باعتبار أنتها أعراض ذاتية للأعراض الذاتية للموجود، فعل هذا يجب أن يكون جميع مباحث الطبيعي و التعليمي بل فروعها أيضاً من الطبّ و غيره داخلاً في العلم الآلمي، اذا جميعها أعراض أعراض الموجود، و أيضاً لافائدة حيننذ لما يذكره الشيخ مراراً من أنّ الأحوال التي يبحث عنها في هذا العلم مما لايحتاج الموجود في لحوقها له الى أن يتخصص تخصصاً طبيعياً أو تعليمياً أو غير ذلك من موضوعات العلوم الأخرى كها هو الظاهر.

و لو قيل: - أنّ جميع الأحوال و ان كان كما قلت من أنتها أعراض أعراض الموجود لكن أخرجوا عنها أحوال بعض أحواله لما ذكرته سابقاً من صلاحيتها بجعلها حلماً على حدة، و لذا استنفى الشيخ الأحوال التي يحتاج الموجود في عروضها له الى أن يتخصص طبيعياً أو تعليمياً أو غير ذلك في فقول فعلى هذا عاد الاشكال، و لم ينفع هذا الجواب و يحتاج الى جواب آخر.

فالصواب في الجواب أن يقال على ما يستنبط من الكـلمات السـابقة انّك قـد عرفت أنّ موضوعات العلوم الأخرى لمّا كان أحوالها من حيث انّها أحوالها صالحة

١. لطالف الإشارات / ٢٠ الف ـ ٢٦ الف

٣.م: تخصيصاً

۲. م : او

<sup>0.</sup> م : قيمض

<sup>1.</sup> ق : كان

لجعلها علوماً علىحدة أفردوها عن هذا العلم. فما كان من الموجودات و أحوالها ممًا لميهلغ الى هذه الموضوعات و أحوالها يهجث عنه في هذا العلم. سواء كان الفسرض اثبات وجوده كتقسم الموجود الى الواجب والجوهر والعرض والعقل والنفس و المادّة و الصورة ـ أو اثباته لبعض الموجودات كاثبات الصفات العلى للباري تعالى و اثبات الصفات للمفارقات؛ و أمنا اذا بلغ الى هذه الموضوعات فالبحث عن ننفس هذه الموضوعات أيضاً إمّا باثبات وجوده أو باثباته لشيء آخر من الموجودات ـفهو أيضاً من هذا العلم، اذ الجميع عوارض المـوجود و لم يبلغ الى حدّ استثنوه من هذا العلم.

و أمنا عوارض هذه الموضوعات فالبحث عنها ان كان باعتبار اثبات وجودها فى نفسها وكيفية وجودها فهو أيضاً من هذا العلم. اذ هو بالحقيقة أيضاً ليس داخلاً في المستثنى إب ـ ٠ ٤] بل المستثنى هو الأحوال الَّتي لهذه الموضوعات من حيث انَّها أحوال لها، مثلاً الحركة و السكون من أحوال الجسم الطبيعي المستعدّ للـحركة، و السكون الَّذي هو موضوع الطبيعي فاذا كان الغرض من البحث عنها اثباتها للجسم المذكور بأن يقال الفلك متحرّك أو الأرض ساكنة " في الوسط فهو سن الطبيعي و خارج عن الالمِّي، لأنتهم أخرجوا أحوال الجسم من حيث انَّها أحدواله من هذا العلم. و اذا كان الفرض اثبات وجودهما و أنّ وجودهما من قسبيل الأعسراض أو٣ الجواهر فهو من هذا العلم و ليس داخلاً في المستثنيات، و قس عليهها ما ً سواهما.

و على هذا لايبق اشكال من وجه و يظهر فائدة قول الشيخ «انَّه ليس يحتاج الموجود في أن يكون جوهراً الى أن يصير طبيعياً أو تعليمياً». فانَّه و ان كان لايحتاج في ادخال البحث عن نفس وجود الجوهر في هذا العلم الى هذا العدد، اذ لو كمان

۲. ق : ساکن

٦. ق: انما

١. ك : عن

٢. م: اذ

٥. ك: لاينيش

٤ ق: - ما

الجوهر ممًا يحتاج الموجود في ثبوته اله الى أن يصير طبيعياً أو تعليمياً أيضاً لكان البحث عن وجوده داخلاً في هذا العلم على ما عرفت. لكنّ البحث عن أحواله من حيث اتّها أحواله لامن حيث انّه موجود "يحتاج في ادخاله في هذا العلم الى التوجيه" الّذي ذكره.

و بما قررنا على أن كلام الجيب الأول ليس بصواب كلّه، كما أنته ليس بخطاء كلّه. أمنا ما هو الصواب: فكلامه في نفس الموضوعات، اذ يصح فيها أنتها ليس ممنا يعتاج الموجود الى أن يصير طبيعياً أو تعليمياً أو غير ذلك حتى تلحقه هذه الموضوعات، فالبحث عنها سواء كان باعتبار وجودها أو باعتبار اثباتها لشيء داخل في هذا العلم. و أمنا ما هو الخطاء: فكلامه في الأعراض القائمة بها كالحركة و السكون على ما ذكره، لأن هذه الأعراض المذكورة عمنا محتاج مقطماً الى أن يتخصص التخصص المذكور حتى تلحقه، و لو جعل مثل هذه داخلاً في هذا العلم فاي شيء يبق للعلوم الباقية، فلابد فيها من تفصيل القول كما ذكرنا. و أمنا ما ذكره بقوله: «و أيضاً ففيه أيضاً أن مطلق موضوع التعليمي ليس هو المقدار في المادّة» الوسلم أن بعضه الأعلاء فلايم المادة الجواب.

ثمّ ما أورده غياث الحكماء على هذا الجواب من أنته «غير صواب و انّه معاندة و مكابرة». و أنّ قوله: «بل نفس هذه الأقسام هي <sup>14</sup> الطبيعيات ممما لاحماصل و

۱. م : ـ ثبوته / ص ، ك : لحوقه ۲. ق : موجودة

۲: ص ، ک : الوجه ... قررتا

ه م : او ۸ م : عنها

٧. ق : ـ المذكورة ٨ ق : + الموجود

٨ م: قبل ٨٠ قبل ٨٠ ال

١٦. م : - ان بعضه ١٦٠ م : فلانسلّم

۱۳، م : مسئد ۱۳۰ م : پین

تحته». فلاندري أنّ منظوره فيه ماذا؟ و أنّ بناءه على أي شيء حتى ينظر فيه ؟؟ و ٣ الظاهر أنّ منظوره ليس ما أوردنا على هذا الجواب؛ لأنته لو تنطّن لما ذكرنا لم يحسب جوابه صواباً. و أيضاً لم يحكم بخطاء هذا الجواب رأساً. بل صوّبه من وجه و خطأه من وجه كها بيّنا.

و ما قال غياث الحكماء من أنته عباطل من وجوه و ذكر منها واحداً و تسرك الباقى على ما ه هو دأبه في هذه التعليقات، و ليته تسرك هذا الوجه في ستر الحنفاء مع أخواته لئلاً تصير فضيحة لها أيضاً، ففيه أنّ لزوم كون انقسام الموجود [الف \_ 13] الى التعليمي موقوفاً على اعتبار المادّة على تقدير كون التعليمي هو المقدار في المادّة، أيّ محذور ^ يتصوّر فيه؟

و لو قيل ـ لعلّه تخيّل أنته على هذا يكون البحث عن التعليمي بحثاً طبيعياً، اذ يصدق عليه أنّ عروضه للموجود يحتاج ألى أن يصير الموجود طبيعياً ـ فـفيه أنّ موضوع الطبيعي ليس هو الجسم الطبيعي فقط، بل لابدّ من اعتبار حيثيه الحركة و السكون، و لا أقلّ من اعتبار القوّة؛ و ظاهر أنّ عروض المقدار للجسم لايحتاج الى اعتبار قوّة أصلاً، فافهم!

۲. ق : فيرد

ى م : ـ و ما قال ... انه

٦. م : لميته

٨ يمكن أن يقرأ ما في م : محدود

۱. ك : فلايدري

٣ م : . ما ذا ... ما

ه. ك: كما

٧. م: + أيضاً

[٣/٢٩] قولد:

### [الفصل الخامس]

# في الدَّلالة على الموجود و الشيء و أقسامهما

الأولية ابما يكون فيه تنبيه على الغرض ..

قال غياث الحكاء: «لعلّه أراد بالدلالة الاشارة الى وجه يفيد البداهة و شيئاً من أحواله، و لم يرد ايراد لفظ دال على الوجود فائه بديهي كما توهّم"، فأورد أنّ هـذا لا يحتاج الى فصل و عرض بالفرض الى عرض آخرا و أعراض أشار اليها في الفصول السابقة الّتي منها ما تقدّم في تحصيل الموضوع و أنته بديهي»، أنتهى، و يقرب منه في بيان معني العرض ما قيل: «و هو تعيين موضوع هذا العلم و انيّته، لا محبة الاكتساب بقول شارح أو حجة»، انتهى.

و لايبعد أن يكون الغرض من الفرض نفس هذه الدلالة الّتي ذكرها "، فيكون حاصل المعني أنّ الفصل في الدلالة على الموجود و الشيء و أقسمامهما الأوّل مسن الوجوب و الامكان بنحو يكون تبيينها على هذه المعاني لاتعريفاً حقيقياً، لما تسبيّن أنتها بديهية لايمكن تعريفها. لايقال: أنّه لم يذكر تنبيها أيضاً على هذه المعاني، لأنّ ما

٦. ق: . من الفرض

٨. في المصدر : الأول ٢. ق : يتبه

٣. ق: . كما توهّم 4 ق: القن

٥. لطائف الأشارات / ٢٠ الف

٧. م . ذكرنا

ذكره من تعريفات القوم و زيَّفه كلَّه تنبيه على هذه المعاني كما يعرف به و ان لم يمكن تعريفاً حقيقياً.

[١٠/٢٩] قوله: باخطارها بالبال.

متعلق بـ «تحاول» ـ أي تحاول التعريف بهذا النحو ـ و ا حال من التعريف؛ بل ضمير المستتر في تحاول و متعلّقه متلبّس و نحوه، و تلبّس التعريف به عـبـارة عــن تحقّقه في ضمنه.

[۲۰/۲۹] قوله: أو تفهيم ما يدل به.

عطف على «اخطارها» و حاله حاله.

[١١/٢٩] قوله : و ربَّماكان ذلك بأشياء هي في أنفسها أخفى ... .

قال غيات الحكماء: «المشهور في توجيه هذا وجهان:

أحدهما: ٢ هو الذي اشار اليه الحقق في شرحه للاشارات معتذراً عن تعريف الخبر بالصدق و الكذب من الأعراض الذاتية للخبر، فتمريف جها تعريف رسمي أورد تفسيراً للاسم و تبييناً "لمعناه من بين سائر التركيبات، فلايكون ذلك دوراً؛ لأن الشيء الواضع بحسب ماهيته ربّا يكون ملتبساً في بعض المواضع بغيره، و يكون ما يشتمل عليه من الأعراض الذاتية الفنية عن التعريف أو غيرها مما يجري مجريها، عارياً عن الالتباس؛ فايراده في الاشارات الى تعين أذلك الشيء مما ي يعرف و يجرد عن الالتباس و انّا يكون دوراً لو كانت تعين أذلك الشيء مما يتخلص و يجرد عن الالتباس و انّا يكون دوراً لو كانت

1.1

٣. لم يرد المؤلّف عيهنا الوجه الثاني منه.

٣. ص ، ك ؛ تعييناً \$. م : يعطن

ه. ق : اتما ٢. يمض النسخ : يخلص

۷. ق: بحدده

تلك الأعراض أيضاً مفتقرة [ب ـ ١٤] إلى البيان بذلك الشيء، و هيهنا انَّما يحتاج الر تعيين صنف واحد من أصناف التركيبات فيه اشتباه. لأنـّـه لم يتعيّن\ بعد و ليس في الصدق و الكذب اشتباه. فيمكننا أن نقول: أنّا نعني بالتركيب الخبري التركيب الّذي يشتمل<sup>٣</sup> حدّ الصدق و <sup>4</sup> الكذب عليه كها لو وقع اشتباه في معني الحيوان <sup>6</sup> فيمكننا <sup>٦</sup> أ, نقول انّا نعني به ما يقع في تعريف الانسان موقع٬ الجنس فلايكون دوراً.

و صاحب^ *المحاكمات* بعد التعبير عهّا ذكره الشارح بعبارة أخــرى قــال: <sub>ا</sub> الحاصل أنَّ معنى الخبر له اعتباران، الأوَّل: من حيث هو هو، و الثاني: من حيث أنَّ مدلول الحنبر فمعرفة الصدق و الكذب موقوفة على معرفة معنى الحنبر من حيث هر هو. و معنى الخبر؟ من حيث هو مدلول للفظ الخبر موقوف على معرفة الصــدق. الكذب، فلا دور. و هذا كها اذا تعقُّلنا عدة معانِ منها الحيوان. و أردنا تعيينه و تمييز من بين تلك المعاني. فنقول: ذلك الَّذي هو الجنس للانسان فهذه ١٠ الخاصَّة عنينا معنا، و لايقال انّه تعريف دوري من حيث أنّ معرفة الانسان موقوفة عــليه». انــتهي ١٠ كلامها بعبارتها.

«و أقول: لاحاصل لما قررّه من الحاصل:

أمَّا أَوَّلاً: فلأنَّه حينتذ يكون المعرِّف حقيقة هو اللَّفظ دون المـعنى و لم يكـر التعريف تعريفاً للمعنى و لارسهاً له. بل تصويراً الأنَّ اللفظ موضوع لأيِّ مسعني مسر المعاني المعلومة و لوكان مراد المحقّق هذا لما أطنب وكفاه أن يقول انّه تعريف لفظى

٢. م: المركب ١. ك: لانه المنيقن

۳ ق: يشمل

ه. يعض النبخ : + مثلاً ٦. يعض النسخ: يمكننا ٧. في المصدر : موضع

١٠. ق : لهذه /م : فهذه ٩. ك: . من حيث ... الخبر

<sup>11.</sup> *لطالف الإشارات /* ٢٦ الف و ب.

<sup>£.</sup> ك: او

٨ م: قصاحب

بل في كلامه عبارات صريحة في أنّ المراد تعريف المعني دون اللفظ.

و أمـّا ثانياً: فلأنـّا لانسلّم أنّ معني الحنبر من حيث هو هو مدلول لفظ الحنبر موقوف على معرفة الصدق و الكذب، و في التوقّف\ الأوّل أيضاً بحث و مناقشة.

و أمتا ثالثاً: فلأنّ مثاله و تمثيله غير مطابق و لاموافق لتعريف اللفظ كها لايخنق. 
ثمّ أقول: في كلام المحقق أبحاث، منها: انّ المعرّف يجب أن يكون قبل التسريف معلوماً بوجه لايشاركه غيره، فأين الاشتباه و الالتباس؟ و ثاني القولين أنته كها أنّ في التصديقات مبادي أوّلية يصدق بها لذواتها لابغيرها و يكون التصديق بغيرها بسبها، و اذا لم يخطر بالبال بواسطة اللفظ الدال عليها أو بغيرها لم يكن تحصل العلم بما يتوقّف على تلك المبادي، و ان لم يكن يعلمها المشار اليه بالاخطار بالبال من قبيل افادة العلم بمجهول بل من قبيل التنبيه على مقصود القائل. و قد يكون هذا التنبيه بأمور هي أخنى من المنبة عليها باعتبار نفسها أمثل أن ينبّه على أنّ الأشياء المتساوية في الشوية واحد متساوية في الشكل الأوّل من الأصول، فتكون تلك المقدّمة مستعملة في اثباته، و تلك الأمور ان كانت باعتبار أنفسها أخنى فهي أوضح باعتبار التنبيه عليها و الالتفات اليها، كذلك في التصوّرات مثل ذلك.

و محصّله: انّ المبادي الأوّل تصوّرية أو تصديقية ان كان [الف ـ ٤٢] حسول العلم بها سبباً لحصول العلم بما يتوقّف عليها، لكنّها قد يصير التفات النفس الى ما يتوقّف عليها و يذكرها سبباً للالتفات الى تلك المبادي و تذكرها، و لادون مثاله في التصديقات ما مرّ. و في التصوّرات السابقة على الحيوان كـقولك المنابقة على الحيوان كـقولك المنابقة على الحيوان كـقولك السابقة على الميوان كـقولك المنابقة على الميوان كـقولك ال

2. ق : لغيرها

٤. ص ، ك : لفظي / في المصدر : تعيَّنها

٦. يمض النسخ : كما

٨ يمض النسخ : الى ما

10. ق: كذلك

1. هكذا في المصدر /م: التعريف

٣. يعض النبخ : مقصد

٥. ق : المتبادر

٧. ك: نكرن

٩ ق: ، عليها

للانسان. فهذان هما القولان، وكان الثاني أخذ من الأوّل. و يرد عليه مع ما يرد عليه ما لا يرد عليه ما لا يرد عليه ما لا يرد عليه، و النظر الصحيح يريك أن كلا من الوجهين غير خال عن وجوه من الحلل. و لعلّ الرئيس لم يرد شيئاً منها، و الأشبه أنته أراد ما أردنا و أشرنا اليه في التعديل»، أنتهى.

و هيهنا أبحاث؛ أحدها: انّ قول المحقّق «الفنية عن التعريف» لامعني له في هذا المقام. اذ الأعراض الذاتية اذا كانت غنية عن التعريف فما الحاجة الى الاعتذار في تعريف المعروض بها؟ لأنته صحيح قطعاً سواء فرض أنته واضح بحسب ماهيته، و قد حصل الالتباس فيه في بعض المواضع كما فرضه المحقّق أوّلاً، اذ ظاهر أنته اذا كان شيء نظرياً وكان له عارض بديمي يصحّ تعريفه به تعريفاً رسمياً.

و أيضاً قوله: «ما يستمل عليه» كنا الايلانم، لأن الأعراض الذاتية اذا كانت مستملة على المعروض كانت معرفتها موقوفة عليه، مع أنه يصر آخراً بأن حد الصدق و الكذب مشتمل على الحبر، الآأن يتكلف و يحمل الغناء عن التعريف على عدم حصول التباس فيه على ما في المعروض، أو يقال: مراده بالعرض الذاتي في هذا المقام ليس هو الصدق و الكذب عليه؛ لأنته المقام ليس هو الصدق و الكذب عليه؛ لأنته أيضاً عرض ذاتي للخبر و هو غني عن التعريف. و على الأوّل يندفع الايرادان جيماً، و على الثانى التانى فقط.

و ثانيها: انّ قوله: «و انّما يكون دوراً لو كان تلك الأعراض أيضاً مفتقرة الى البيان بذلك الشيء»، لا وجه له: لأنته اذا كان كذلك فما الحاجة الى الاعتذار، و الكلام انتها هو في أنّ الصدق و الكذب معرفتها موقوفه على معرفة الخبر، و الاعتذار النّما هو لذك. لا الاعتذار الّذي لذلك. فعلى تقدير عدم افتقارهما الى الخبر كان الجواب هو هذا، لا الاعتذار الّذي

<sup>7.</sup> لطائف الاشارات / ٢١ الف . ٢١ ب

۸. ق : الی ما ۴. ق : یشمل

ذكره و هو ظاهر. و بالجملة كلامه في غاية التشويش.

و البيان المنقع أن يقال: ان الصدق و الكذب و ان كان معرفتها موقوفة على معرفة الخبر و لايصح تعريف الخبر بها، لكن ليس المراد في هذا المقام تعريف الخبر بها، لكن ليس المراد في هذا المقام تعريف الخبر بل الحدير ماهيته و هو النوع الخاص من التركيب معرفته بديهية، لكن قد وقع هيهنا اشتباه من حيث ان ما يبحث عنه المنطقيون أيّ نوع من أنواع التراكيب؟ فينته عليه و يشار اليه بأنته النوع الذي يشمل تعريف الصدق و الكذب عليه، أو أنته النوع الذي يتصف بالصدق و الكذب و نحوهما، و على هذا لادور أصلاً كما أنّا عرفنا معني الخيوان امنا بديهية أو بالكسب و عرفنا إب ٢٤] الإنسان بأنته حيوان ناطق. و المغيوان امنا عرفنا الغرس أيضاً و نعلم أنّ أحداً من الفرس و الحيوان و قال: ان الخرس هو الذي عرفت الإنسان به مم ليكن فيه فساد أصلاً و لايجوز أن يقال عرفت المجنس هو الذي عرفت الإنسان به م ليكن فيه فساد أصلاً و لا يجوز أن يقال عرفت الحيوان بالانسان الذي يكون معرفته موقوفة عليه.

و لا يخنى أن في الصورتين اللتين فرضناهما ما وقع في التمريف عرض ذاتي حقيقة، اذ الواقع في تعريف الصدى و الكذب عرض ذاتي لنوع الحبر، و كذا الواقع في تعريف الانسان عرض ذاتي للحيوان، لكن ليس المقصود في المقام معرفة الحسبر و الحيوان بها؛ بل المراد تميزهما من بين سائر المعاني الحاصلة في الذهن و الاشارة اليها. و أيضاً على ما فرضنا ليس التعريف التعريف اللفظي المصطلح، اذ لا لفظ يفتقر الى التعريف فيها جيماً للاشارة الى معني حاصل في الذهن، و تميزه من بين سائر المعاني الحاصلة فيه، لا أن يحصل بسببه في حاصل في الذهن، و تميزه من بين سائر المعاني الحاصلة فيه، لا أن يحصل بسببه في

۱. ص ، ك : التركيب

۲. ق:

ع. ق: المقصد

٣. ق: . به

٥. م : أنَّ التمريف للأشارة فيهما جميعاً. "

٦. ق: نسبة

الذهن أمر غير حاصل. و الفرض في التعريف اللفظي المتعارف إسا التبصديق بأنَّ اللفظ موضوع لهذا المعني أو تصوّر المعني و اخطاره البابال على أنته مراد من اللفظ، و أنَّ الموضنا الغرض إمّا التصديق بأنَّ ما يبحث عنه المنطقيون هو هذا المعني، و أنَّ الجنس هو هذا المعني، أو تصوّر المعنيين و اخطارهما بالبال من حيث انّها مبحوث عنه للمنطقيين و جنس .

و ثالثها: انّ ما أورده غياث الحكماء أوّلاً على المحاكم لاورود له، لانك قد عرفت أنّ الغرض الذي فرضه المحقق ليس تعريفاً لفظياً حقيقة، لكنّه مشارك له في المعني الذي ذكرنا، فالمحاكم تساع. و أورد الكلام أوّلاً في صورة التعريف اللفظي عليه نظراً الى اصل المقصود، و الله الايراد منشأه الوقوف على الظاهر و عدم التدبّر في عليه نظراً الى اصل المقصود، و الله الايراد منشأه الوقوف على الظاهر و عدم التدبّر في أطراف الكلام، و لملّ وجمه أنّ الهمقق لم يجعل ما هو بصدده من قبيل التعريف اللفظي الحقيق أنته ظاهر أنّ لفظ الخبر معناه معلوم، و أيضاً المأخوذ في تعريف الصدق و الكذب على ما هو المتعارف هو هذا اللفظ، اذ يقولون انّ الصدق مطابقة للخبر في الواقم، فلايصح اذن جعل التعريف تعريفاً لفظياً للخبر.

و رابعها: أنَّ ما أورد، ثانياً أيضاً فاسد، اذ مراد المحاكم التوقّف بحسب الغرض، اذ الغرض كاف في المقصود، أو أراد بالتوقّف حصول منه، أو أراد التوقّف بحسب هذا التعريف المفروض، أي اذا فرض أنَّ الصدق و الكذب عرفا بماهية الحدر، ثمّ فرض أنَّ لفظة الحدير عرفت بهما الله ـ ٤٣] فكلَّ منها متوقّف على الآخـر بحسب هـذا التعريف المفروض و أن كان جاز أن يعرف كلَّ منها بنحو آخر، و عـلى التـقادير

۱. ق : اخطارها

٢. ق : المعنى

۱. ی . البعی ۵. کذا

٧. ف: كلاً

۲. ق: **لبه** د د د د د

<sup>£</sup> ق : للمنطقى

٦. أي القطب الرازي

لاوجه لمنعه التوقّفين أصلاً.

و خامسها: انَّ ما أورده ثالثاً باطل أيضاً لما قرّرنا أنته جمع بين التعريف اللفظي المتمارف و النحو الآخر الذي أورده المحقّق للفرض المذكور، فلاايراد عليه أصلاً من جهة عدم المطابقة بين المثال و المثيل.

و سادسها: انّ ما أورده على المحقّق لاورود له، اذ بعد ما عرفت أنّ مراد المحقّق ماذا نقول أنّ ما يراد تعريفه و تمييزه من بين المعاني معلوم بوجه لايشاركه غيره في الواقع. لكن لم يعيّن في نظرنا، اذ ما يبحث عنه المنطقيون من أنواع التراكيب و ما هو المجنس من بين المعاني المقصودة المفروضة منحصر في الواقع في الحبر و الحيوان، و لايشاركه غيره. لكنّا لانعلمه بعينه. و لو كان مراده، أنته لابدّ أن يكون المعرّف معلوماً بوجه لايشاركه غيره في نظرنا ففساده أظهر من أن يخني. هذا مع أنّ ما ذكره من لزوم كون المعرّف معلوماً بوجه مختصّ اتّما هو في التعريف الحقيقي لاهذا التعريف الذي أراده المحتّق. و في كلام القائل الناني أيضاً اشتباه لكن لاحاصل في التعرّض له.

ثمّ أنّ مراد الشيخ هيهنا يمكن أن يكون التعريف اللفظي المتعارف. أو ما ذكره المحقّق أو ما يشملهها؛ و الأخير أولى. و يمكن أن يكون قوله: «لبيان» اشارة الى ما يرجع الى التعريف اللفظي و علّة ما الى غيره ممّا ذكره المحقّق أو وجه آخر مثل أن يقال: لعلّ ما هو أخنى في نفسه عمار عند قوم بسبب تداول هذا المعني عندهم بجهة ما أعرف مي نفسه و عند الجمهور و نحو ذلك.

ثمّ انّ الامام وجّه تعريف الحنبر بالصدق و الكذب بوجه غير ما ذكره المحقّق و هو: أن الشيء ربّا كان أخنى من غيره من وجه و أعرف منه من وجه آخر، و عند ذلك يصمّ تعريف كلّ منها بالآخر، و عند ذلك يقول الناس قد جرت عادتهم أنتهم

٣. م : تميزه /ك : معتبرة

٦. ك: للمرض

٣. ص ۽ لان ۽ في نفسه ..... 1. ق ۽ لان ۽ في نفسه

ه ق: ـ بجهة / س: لجهة

يقولون في بعض الأقوال لقائله صدقت أو كذبت. و لايقولون ذلك في كلّ الأقوال. و حينئذ يعرف الخبر بأنته الذي جرت عادة الناس بأن يـقولوا لقــائله صدقتَ أو كذبتَ. فلايكون تعريف الحنبر بحقيقة الصدق و الكذب، بل بما جرت العادة باستمال هاتين اللفظتين فيه». انتهى كلامه بعبارته، و هذا أيضاً ليس ببعيد. و لعلّه أيضاً داخل في كلام الشيخ هيهنا.

[١٧/٢٩] قوله : تنبّهت النفس على اخطار ذلك المعني بالبال من حيث انّه هو المراد.

اعلم انه وقع الغزاع في أنّ التعريف اللفظي هل هو من المطالب التصديقية ليكون الغرض منه التصديق بأنّ لفظة كذا سوضوعة للسمعني الفلاني، أو سن المطالب" التصوّرية ليكون المطلوب اخطار المعني بالبال و احسفارها للمحسول لها له، اذ المغروض حصوله بدونه؟

و قد أورده القائلون إب ـ ٣٤] بالأوّل على القائلين بالثاني بأنته قد يكون المعني مخطراً بالبال حاضراً عنده و مع ذلك يحتاج الى التعريف اللفظي، و هو ظاهر. فظهر أنّ المقصود منه ليس الاخطار و الاحضار و الاّ لزم تحصيل الحاصل.

و الشيخ اختار المذهب التاني كها هو الظاهر من قوله: «اخطار ذلك المعني بالبال» و هو الظاهر بحسب الواقع أيضاً. اذ نعلم أنّ عند سهاعنا قول القائل، «قتلت غضنغراً» اذا لم يكن الغضنفر معلوماً لنا و نسأل عنه، ليس غرضنا حصول التصديق بأنّ هذه اللفظة موضوعها أيّ شيء؟ بل غرضنا أن نعلم أنّ الثيء الذي قبله أي

٨. ص: تعريف ٢. ق و بعض النسخ : نبهت
 ٣. ق. مطالب ٤. بعض النسخ : اخطارها

شيء كها يمكم به الوجدان و انكاره مكابرة. و أنّما التصديق المذكور غرض لغموي يحصل من صناعة اللغة.

و لعلّه أراد دفع ما أورده عليه بما تقلنا بقوله: «من حيث أنّه هـو المراد» و حاصل الدفع أنّ الغرض ليس مجرد الاخطار بمالبال حتى يـقال: أنّ في الصورة المفروضة يلزم تحصيل الحاصل، بل اخطاره بالبال من حيث أنّه المراد في المقام، و لاشك أنّ قبل التعريف ليس اخطاره بالبال بهذه الهيئية. بل الاخطار بالبال فقط، و بهذا اندفع الايراد؛ فافهم!

#### [٣/٣٠] قوله: و أولى الاشياء بأن تكون متصوّرة لأنفسها ... .

لمًا كان بداهة ؛ الوجود بديمية ° اكتنى فيها بهذا البيان التنبيهي. فلامجال للمناقشة عليه.

و قد قيل: «لما وجب انتهاء سلسلة الاكتساب الى ما يكون أولى التصوّر و ذلك الشيء لامحالة أعرف الأشياء و أبسطها و أعقها»، و من هذا القبيل: الوجود و سا يجري مجراء لكونها عامة، فالوجود أول التصوّر.

اذا عرفت هذا فاعلم أنّه لاينبغي الاكتفاء هيهنا على هذا القدر، بل يجب على الحكيم في هذا القدر، بل يجب على الحكيم في هذا المقام أن يتبيّن أموراً ثلاثة، الأوّل: انّ الوجود أوّلي التصوّر، الثاني: أنته أوّل الأوائل في التصوّرات في هذه المباحث متفائرة و الذكانت متقاربة.

أمتا بيان الأوّل فذكروا فيه وجهين:

| ٨. م : أورد       | ٦. ص ، ك : ميثا      |
|-------------------|----------------------|
| ۳. من : انه       | <u>ئ</u> .ق:مذا      |
| ٥. ص ، لا : بديهة | ٦ ك . و الوجود       |
| ٧. م: الحكم       | ٨. بعض النبية: النعب |

الأوّل: انّ العلم بأنّ الأمر لايخلو عن النسيّ و الاثبات عسلم بسديهي أوّلى، و التصديق مسبوق بالتصوّر، فهذا العلم مسبوق بتصوّر الوجود و العدم، و السابق في التصوّر على الأولى أولى بأن يكون أوّلياً، فتصوّر الوجود بديهي أوّلي.

التاني: ان علم كل انسان بوجود ذاته غير مكتسب و هو متضمن للوجود المطلق، فعلمه بالوجود المطلق سابق على العلم بوجوده، و السابق على الأولى أولى بأن يكون أؤلياً، و لنا في هذا المقام خوض في عرفان الوجود ليس هيهنا موضع بيانه. و أمتا بيان الثاني، و هو امتناع تعريف الوجود: فبأنته لو أمكن تعريفه فهو إمّا أن يكون بنفسه، أو بأمر داخل فيه، أو بامر خارج عنه. و الأول: ظاهر البطلان، و هو كون النيء معلوماً قبل كونه معلوماً؛ و كذا الثاني: لأنّ أجزاءه ان كانت كلها وجودات أو بعضها، كان الوجود الواحد وجودات، و كان الفرد جزءاً من الطبيعة؛ و يلزم أيضاً [الف - ٤٤] احتياج الشيء إلى مثله، و ان لم تكن وجودات فعند اجتاعها إمّا أن تحدث صفة الوجود أو لايحدث، فان لم يحدث كان الوجود عبارة عن الأمور العدمية، و ان حدثت لها صفة الوجود فيكون ذلك الجموع مقدّماً عليه إمّا فاعلاً أو قابلاً له، فيكون التعريف بالذاتي تعريفاً بالخارجي، هذا خلف.

و أمّا التعريف بلوازمه الخارجية فهو أيضاً باطل. لأنّا ما لم نعرف وجود ذلك اللازم و اتصاف الوجود به لم يكن ذلك سعرّفاً له، و الانتصاف أيـضاً ضعرب من الوجود. لأنّه عبارة عن وجود الوصف لشيء. فيلزم تعريف المطلق بــالمقيّد، بــل تعريف الوجود بالوجود.

و أمّا بيان النالت. و هو أنّ الوجود أوّل الأوائل في ّ النصوّر: فذلك لآنّه أعرف الأشياء. فانّ معرفتنا لكلّ شيء عبارة عن حصوله لنا. و في ضمنه مطلق الحصول.

١. ق . . فهذا العلم ... بتصوّر

فطلق الحصول أقدم و أعرف من حصول كذا و حصول ذاك. و الحـصول مـرادف للوجود، و هذا أمر وجداني و المنازع مكابر». انتهى ١.

و فيه أبحاث:

أحدها: انّ قوله: «و ذلك الشيء لامحالة أعرف الأنسياء و أبسطها و أعلمها ممنوع، نعم يلزم أن يكون فيا بين الأمور العامّة أمر بديهي، اذ لو كان جميعها كسبياً لما أمكن اكتسابها، اذ الأمور الخارجية لايصلم معرفة لها بناءً على اشتراط المساواة في التعريف. و لعلُّ مراده أنه لو فرض أنَّ العلوم الكسبية كلُّها سلسلة واحدة فلابدُّ أن تنتهى تلك سلسلة الواحدة الى أعرف الأشياء و أبسطها و أعمّها، و هو ظاهر.

و ثانيها: أنته بعد ما أقام البرهان على بداهة الوجود كيف يقول: انَّه لايـنبغى الاكتفاء سِذا القدر، بل يجب أن يبيِّن؟. و جوابه: أنَّ ما ذكره ليس برهاناً، أذ غاية ما يلزم منه أن يكون على الغرض الَّذي ذكرنا تنتهي سلسلة الاكتساب أمراً عامّاً. و أمَّا انَّه الوجود فلاً ، و مع قطع النظر عن الغرض فغاية ما يلزم أن يكون في الأمور العامة أمر بديهي و أمتا انّه الوجود فلا.

فنظر القائل الى عدم تمامية ما ذكره بهذا الوجه الَّذي ذكرنا، فلذا حكم بأنسه يجب بيان هذا الأمر، و لاينبغي الاكتفاء بما ذكر لعدم تماميته.

ثالثها: أنَّه قد عرفت أنَّ بداهة الوجود بديهية و لاحاجة لها الى دليل كما يحكم به الوجدان، و قل لي أنَّ هذين الدليلين اللذين ذكرهما و كذا سائر الأدلة الَّتي ذكروها أيّ مقدّمة من مقدّماتها مأجلي من بداهة ٦ الوجود؟ مثلاً بداهة التصديق بأنّ النهي و الاثبات لايجتمعان و لايرتفعان أجلي من بداهة النني و الاثبات. و لا أظنك في مرية منه. و كذا كونه أوَّل الأوائل في التصوَّرات أيضاً بديهي كما يحكم به الوجدان، و بذلك

١. تعليلة الهيات الشفاء / ٣٤-٣٢ إ

٤ ص ، ك : + يلزم ٣. المؤلف لم ينقل العبارة بنشها.

ە. ق : مقدمة من

يملم امتناع تعريفه أيضاً هذا، و الكلام على الدليلين نفياً و اثباتاً مشهورً في كـتب القوم و لاحاجة الى التعرّض له.[ب. ٤٤]

رابعها: انّ قوله: «فعند اجتاعها امّا أن تحدث صفة الوحود» الى آخره. إمّا أن يراد به أنّه عند اجتاعها إمّا أن يحدث أمر هو الوجود أو لايحدث؛ أو يراد أنّ عند اجتاعها تحدث صفة الوجود لها أوّلاً و هو الظاهر من العبارة.

فعلى الأوّل نقول! أنّه يحدث الوجود عند اجتاعها و هو الجسموع مـن حـيث المجموع، و لايلزم منه خلاف فرض، وكون التعريف بالذاتي تعريفاً بالخارجي، و هو ظاهر.

و على الناني نقول: انّا نختار أنته عند اجتماعها لاتحدث صفة الوجود لها. و لامحذور فيه: اذكون ماهية الوجود عبارة عن أشياء لاتكون معروض الوجود أي فساد فيه؟ ثمّ ان كان و لابدّ أن يكون الوجود موجوداً فنقول: انّ الوجود يسعرض نفسه و أجزاءه جميعاً. و لامحذور لجواز عروض الشيء لنفسه و لجزئه كها قرّروه، و ان لم يكن لابدّ منه بل يكون الوجود أمراً اعتبارياً فالامر فيه أظهر.

خامسها: انه لانسلم قوله: «لانتا ما لم نعرف وجود ذلك اللازم» الى آخره، اذ لايلزم في التعريف الرسمي أن يعلم الاتصاف، بل يكنى فيه حصول الاتصاف في الواقع. سلّمنا لكن الاتصاف وجود باشتراك اللفظ، سلّمنا الاشتراك المفهومي لكنّه نوع مبائن للوجود بنفسه. و لعلّ الوجود بنفسه الذي هو المقصود عرف بمالوجود الرابطي المبائن له و لامحذور، لابأن يكون نفس المبائن معرّفاً حتّى لايجوز، بل يكون المعرف مأخوذاً منه، و لو فرض الكلام في الوجود المطلق الشامل للرابطي و غيره ففاية الأمر لزوم تعريف الأعم بالاخص، و لافساد فيه الا بالشرطين المشهورين، و

۱. ق: يقول

#### هذه الكليات دائرة بينهم.

سادسها: انّ قوله: «فطلق الحصول أقدم و أعرف» تمنوع الى آخره أ. اذ كون المعرفة عبارة عن الحصول لايستلزم معرفتنا للحصول. حتّى يكون الحصول أقدم و أعرف. فاعرف!

#### [0/30] قوله: و لذلك من حاول ....

قيل: «أعلم أنّ قوما كانوا يجدون جميع الأشياء و حدّوا الوجود أيضاً لما التزموا ذلك، و قد علمت يطلان ذلك و وجوب انتهاء المبادي في العلوم الى الأوليات، و أنته لا يبيّن الشيء بما هو أخنى أو يساويه في المعرفة و الجهالة، و قدد علمت بسطلان التعريف للموجود على الوجه المطلق من حيث انّ كلّ ما يوصف به الوجود يوجب كون ما وصف به موجوداً في نفسه و موجوداً للوجود، فذلك تعريف للشيء بما لا يعرف الا به، فانّ الموجود من حيث انته موجود لا يعرف الا بالوجود، فكيف يعرف به الوجود؟ و منهم من عرف الوجود بأنته الذي ينقسم الى القديم و الحادث و هما لا يعرفان الا بالوجود مأخوذاً مع اعتبار سبق أولا سبقه»، "انتهى.

و لا يخنى ما في قوله: «يوجب كون ما وصف به موجوداً في نفسه»، اذ وجود الوصف ممنوع سواء سلّمنا وجود الموصوف أو لا. و كذا ما في قوله: «فانّ الموجود من حيث أنته موجود لا يعرف الآ بالوجود»، لأنّ لزوم كون الوصف موجوداً امّا بنفسه أو للوجود لا يستلزم أن تكون معرفته بعنوان كونه موجوداً، بـل اللازم معرفته نقط. إلف ـ ٤٥] هذا مع ما عرفت من حال الوجود الرابطي، فافهما

٣. م : - الى أخره

الوجود + الوجود

٣. ق ، ص : كونها 4. + عدم

٥ تمليقة الهيات الشفاء / ٢٤ أو: المرجود

#### [٧/٣٠] قوله: و هذا ان كان و لابدّ ....

مراده: أنّا لانسلّم أنّ الموجود لابدّ أن يكون فاعلاً أو منفعلاً بل يجبوز خبلوّه عنها، فلايكون التعريف صحيحاً. و لو سلّمنا أنته كذلك فلاشك أنتهها قسهان من الوجود، و الوجود أعرف منهها، فكيف يعرف بهها؟ و دعوي الأعرفية إمّا مستندة الى البداهة و لاكلام فيه، و إمّا الى أنتهها قسهان منه، و حينئذ لايخلو من كلام؛ اذ لانسلّم أنّ العامّ أعرف من الحاصّ مطلقاً.

## [٩/٣٠] قوله: و أنا الى هذه الغاية لم يتضّع لى ذلك {الاً] بقياس لاغير.

أي لم يتضح لي أنّ الوجود لابدّ أن يكون فاعلاً أو منفعلاً. و لايجوز خلوّه عنهما الاّ بقياس'. و هذا ظاهر لاحاجة له الى بيان، اذ يعلم كلّ أحد أنته لايعلم بديهة أنّ الوجود لابدّ أن يكون إمّا فاعلاً أو منفعلاً، بل لابدّ له من دليل.

قيل «انّ من سخيف الكلام ما أورده بعض الناس على الشيخ من أنّ نعرف الفاعل و المنفعل من طريق الحسّ من غير حاجة الى قياس؟ و لم يتفكّر هذا القائل أنّ الفاعلية ليست من الأمور الّتي ينالها الحسّ، و لم يتفكّر أيضاً أنسها اذا كانت محسوسة فهي من أيّ جنس من الحسوسات و بأيّة حاسة يقع ادراكها؟ و أعجب من هذا أنّ الشيخ قد نبّه في الفصل الأوّل من هذا العلم على فساد ما زعمه حيث قال: و أمّا الحسّ فلا يؤدّي الآ الى الموافاة و ليس اذا توافي شيئان وجب أن يكون أحدها سبب الآخر، فاذا لم يكن ادراك مطلق السبب و المسبّب بالحسّ فبأن لا يمكن ادراك الفاعل و المنفعل به كان أولى، اذا العامّ من كلّ معني أعرف من الخاص منه عند الحسّ أيضاً، كما عند العقل، كما حققه الشيخ في أوائل الطبيعيات»، انتهى.

ا. ص: الاخبر أي ... بقياس
 ا. عليقة الهيات الشفاء / ٣٤

و لايخنى أنّ الأولىٰ أن يدفع الكلام الّذي أورده بعض الناس بما ذكرنا في توجيه كلام الشيخ من أنّ مراده أنته لم يتضّح أنّ الوجود لايكون الّا فاعلاً أو منفعلاً الّا بقياس، لا أنّ الفاعلية و المنفعلية لاتثبت الآبقياس حتى يرد ما أورده، و الفرق بينهما ظاهر.

و أمّا دفعه بما دفعه القائل فيمكن أن يناقش فيه بأنّ للمعرّف أن يقول: مرادي بالفاعل و المنفعل ما يقال في العرف آنته يفعل كذا أو ينفعل عن كذا، و لاشك أنّ الفعل و الانفعال العرضيين. يكون بديها محسوساً، ألا تري أنّ الجمهور كلّهم حتى الاشاعره القائلين بأنّ الجميع من فعل اللّه تعالى يقولون: انّ زيداً يفعل كذا و عمرواً ينفعل عن كذا، و النار يحرق الحطب و التلج يبرد و غير ذلك. نعم السببية و المسببية الحقيقية هي التي ذكر الشيخ في الفصل الأوّل من هذه المقالة أنسها ليست تدرك بالحس، بل الحسّ يدرك الموافاة فقط. و أمنا ما قال: أن مدركها أيّ حسر؟ فجوابه أن مدركها الحسّ الذي يدرك الموافاة، فافهما

### [17/30] قوله: و انَّمَا تعرف الصحة و يعرف الخبر بعد أن يستعمل ....

قال غياث الحكاء: «فقد ناقش فيه بعض القاتلين القاصرين [ب - ٤٥] قائلاً فيه نظر، لأنَّ مفهوم الشيء ليس ذاتياً لأفراده، و حينئذ نقول: يجوز أن تكون الصحة و الخبر و أمثاله <sup>4</sup> بديهية أو مكتسبة من غير توقّف على معرفة معني الشيء. و أقول: نظره قاصر، فيه تصوّر من وجوه:

منها: ما أوماً <sup>٥</sup> اليه من اعتبار معني «ما» الّذي هو معني الشيء و لاشيء مسن التعريف لصحة الخبر ليصحّ أن يتوهّم تصوير الصحّة بدون الشيء مع أنسه ليس

١. ق: من

٢. م : المعرف
 ٤. م : ذائيا له

ېشىء.

و منها: أنته يدّعى أنّ هذه التعريفات لاتنصوّر البدون تـصوّر الشيء. و ذلك ظاهر. فلايضرّ هذا الاحتال.

و منها: أنّ عدم الذاتية لايستلزم امكان التصوّر بدونها. فانّ كثيراً من العرضيات ممّا يستلزم تصوّر أفرادها تصوّرها قبل». <sup>7</sup> انتهى.

و لا يخنى أنَّ وجهه الأوّل فاسد، لأنته توهّم أنّ بناء النظر على أنّ التعريف للصحيح، وحينئذ لا يلزم استعبال الشيء فيه، فذكر أنّ التعريف ليس للصحة، بل التعريف للصحيح، وحينئذ لا يصح أنّ الشيء لا يجب أن يكون مأخوذاً في تعريفه، اذ لا بدّ من أخذ ما " في تعريفه و هو بعني الشيء و \* هو توهّم فاسد، لأنّ كلام الناظر وارد في المشتقّ أيضاً، اذ يقول: انّ الشيء ليس من ذاتيات هذه الأشياء حتى يلزم ذكره في تعريفاتها، بل من العرضيات، فيجوز أن يذكر في تعريفاتها، بل من العرضيات، فيجوز أن يذكر في تعريفاتها. و ليس المراد خصوص لفظة الشيء، بل مما و الذي و الأمر و أمنالها أيضاً كذلك؛ فلانسلم أنته لابد أن يذكر ما في تعريف الصحيح و الحبر.

و أمّا وجهه الثاني فغير مناسب للمقام. اذ غرض الشيخ بيان استناع تـعريف الشيء بما يصحّ عنه الحبر. و على هذا لايلزم ذلك. غاية الأمر أن يكـون تـعريفهم الصحة حينئذ بما ذكر غير صحيح، و لايجوز أن يعرف الشيء به، ثمّ يعرف هو بشيء آخر غير التعريف المذكور.

و وجهه الثالث أيضاً ظاهر الفساد، \ اذ الناظر المذكور لايدّعى استلزام عـدم الذاتية امكان تصوّر الشيء بدونه حتّى يقال: انّ كثيراً من العرضيات لايمكن تصوّر المعروض بدونه، بل قال: انته ليس بذاتي حتّى يجب أن يذكر في تعريفه الحدّي و الآ فهو أيضاً لايجب أن يذكر في مطلق التعريف بل عرض، فيجوز أن لايذكر في التعريف

1.9:+1

٢. لطائف الاشارات / ٢٥ الف و ب

۳. ق : اخذها

£ ص: أو 7. ق ، ك : + و

٥. م: ر

سواه كان حدًا أو رسماً. فحينئذ فالايراد عليه بما ذكر ' غير متجّه خارج عن الآداب. و الأولى أن يقال في دفع مناقشة الناظر: انّ الظاهر ان ليس للصحة و الحبر تعريف لايذكر فيه في العرف و العادة ما و أمثالها، و هو مستلزم للدور، و هذا القدر كافٍ في المقام كها لايخنى.

### [١٧/٣٠] قوله: تكون كأنتك قلت ....

هذا كأنته وجه آخر غير ما ذكره أؤلاً، اذ الأؤل كان بناه على أنّ الشيء ۖ أو مرادفاته مأخوذ في تعريف الصحة و الخبر المأخوذين في تعريف الشيء. و هذا ليس بناءه على ذلك، بل بناؤه على أنّ قولهم الشيء هو الّـذي مستلزم لتـعريف الشيء بنفسه، لأنّ الّذي هو، بمعنى الشيء؛ و لايلتفت فيه الى الصحة و الحبر.

و لا يخبى أنّ مثل المناقشة السابقة جارٍ هيهنا أيضاً. اذ نقول: لا يلزم أخذ الّذي في تعريف الشيء. بل يجوز أن الف - ٤٦] يقال: الشيء صحيح الأخبار عنه و نحو ذلك. و الجواب الجواب.

### [٢/٣١] قرله؟: فنقول أان معني الموجود [و] معني الشيء ... .

قيل: «نَ فرغ من بيان أنّ كلاً من مفهوتى الموجود و الشيء بديهي مستغنٍ عن التعريف و ان كان لكلّ منها ألفاظ مترادفة أ، حاول بيان أنتها متفائران في المعني و متساوقان في التحقيق، ليس أحدهما أعمّ تناولاً من الآخر. أمّا بيان الأوّل فبقوله: «فانّ لكلّ أمر حقيقة هو بها ما هو» الى آخره؛ و أمّا بيان الثاني فبقوله: «و لايفارق لزوم معنى الموجود ايّاه» الى آخره.

١. ق ، ك : ـ بما ذكر

٢. ص : + و هذا ليس بناؤه على أن الشيء

٣. ق: قال. هكذا في ساير المواضع بعد هذا.

٤. في المصدر : و تقول

و حاصل ما علَل به للاختلاف بينهها أنته يصحّ أن يقال حقيقة كذا موجودة، و لا يصحّ أن يقال حقيقة كذا موجودة، و لا يصحّ أن يقال حقيقة كذا شيء. و في هذا التعليل نظر، فانّ للمنازع أن يمنع عدم صحة أن يقال حقيقة كذا شيء أو يمنع الفرق بينهها في الصحّة و عدمها أو عكس الامر، فانّ الجمهور اعترفوا بأنّ الحقيقة لايقال حقيقة الا عند اقتران الوجود بها، فيكون قوله: «حقيقة كذا موجودة» كأنته يقال الماهية المقترنة بالوجود لها وجود. و أمنا التعليل في عدم صحّة أن يقال ان حقيقة كذا شيء لأنته غير مجهول، فليس بتامًا؛ لأنته ليس من شرط ما يصحّ أن يقال أن يكون مجهولاً البتة، فالبديهيات التي هي المبادى الأول صحيحة و ان كانت غير مجهولة»، انتهى.

#### و فیه نظر:

أمتا أوّلاً: فلأن الشيخ ما علّل المفائرة بينهها بعدم صحّة أحد القولين و صحة الآخر، بل بعدم افادته و حشويته و افادة الآخر. و على هذا لايرد ما أورده، اذ ظاهر أنته لايكن منع حشوية قولنا حقيقة كذا شيء و عدم افادته ما يجهل، و قد اعترف القائل أيضاً بذلك في آخر كلامه و كذا لايكن منع افادة قولنا: حقيقة كذا موجودة.

و ما ذكره من أنّ الوجود مأخوذ في الحقيقة ففساده ظاهر؛ لأنّ مسراد الشبيخ بالحقيقة هيهنا ليس المعني المصطلح منه، بل المراد بها مايراد بالماهية، على أنته قمد قيل: انّها يستعملان مترادفين أيضاً و لو فرض عدم صحّة استعمالها في هذا المعني مع أنّ الجماز لاحجر فيه في أمثال هذه المواضع تبدّل لفظة الحقيقة بالماهية و يتمتم التعليل.

و أمنا ثانياً: فلأنّ قوله: «أو عكس الأمر» الى آخره مم ما عرفت من أنّ المراد بالحقيقة هو الماهية في فيه أنّ انعكاس الأمر أيضاً مفيد للمملّل، اذ به أبيضاً يشبت المفائرة بينها في المفهوم.

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٤

### [٦/٣١] قوله: فإنَّ لكلَّ أمر حقيقة هو بها ما هو

هذا قرينة على ما ذكرنا من أنّ مراده بالحقيقة هو الماهية.

# [٧/٣١] قوله: و [ذلك] هو الّذي ربّما سمّيناه الوجود الخاصّ ....

قبل: «اعلم أنّ المفهوم من كلام الشيخ في هذا الموضع أنّ لفظ الوجود مشترك بين أمرين. فقد يطلق و يراد به المفهوم العام البديمي، و قد يطلق و يراد به الماهية المخصوصة كماهية المثلّث و ماهية الانسان. و الحقّ أنّ لكلّ من الوجود و الشيئية مفهوم عامّ مشترك و أمور مخصوصة في الأعيان، و الأذهان يطلق عليها ذلك المفهوم لا إب - ٦٤ باشتراك الاسم فقط، نعم الوجود مقول بالتشكيك على أفراده بوجوه من التشكيك، فني بعضها أقوي و في بعضها أضعف و في بعضها أقدم و في بعضها ليس بأقدم، و الماهيات ليست كذلك. و أيضاً الوجودات الخياصة أمور مجهولة الأسامي شرح أسهائها أنته انسان أو فلك أو مثلّث أو غير ذلك ثمّ يلزم الجميع في الذهن الأمر العام، و نسبة الوجود الى أقسامه كنسبة الشيء الى أقسامه، لكن أقسام الشيء معلومة الأسامي و الحوات هويات عينية لاصورة لها كلّية في الذهن حتى يوضع لها أسام بخلاف أقسام الشيء، فانتها تكون ماهيات و معاني كلّية، فاعلم هذا فانّه من أسام بخلاف أقسام الشيء، فانتها تكون ماهيات و معاني كلّية، فاعلم هذا فانّه من مزالً الأقدام و مضالً الأفهام؟

ثمّ الفرق بين الوجود و الشيئية كمّا لاحاجة فيه الى ما تكلّفه الشيخ في بيانه، فانّ أفراد الوجود هويات بسيطة لاجنس لها و لافصل و لاهى أيضاً مفهومات كـلّيه ذاتية أو عرضية بخلاف أقسام الشيئية كها مرّ، فكما أنّ الفرق حــاصل بــين صــاهية

۲. م : مطلق

۳. ك : پرجوده ع. ق : اسمها

١. ك : + من الوجود

المثلَّث و وجودها الخاصّ به فكذا الفرق حـاصل بـين سطلق الشـيئية و سطلق ا الوجود»، انتهى.

لايخني أنَّ حاصل ما ذهب اليه كها صرَّح به في مواضع أخرىٰ أنَّ الوجود أمر محقّق حاصل و الماهيات أمور اعتبارية ينتزع منه، و بحسب قوّة الوجود و ضعفه يختلف انتزاع الماهيات عنه، فما كان أقوى و أشدّ كان انتزاع المعاني عنه أكثر، سواء كان فى الذهن أو في الحارج. و تلك الوجودات الَّتي هي أمور محقَّقة في العين أو في الذهن هي المسهاة بالوجودات الحاصّة، و لايتصوّرها الذهن، بل أمّا يتصوّر الماهيات التي ينتزع منها و يعلم أسهاء هذه المساهيات و لايمعلم أسهاء الوجــودات. لأنــــه لم يتصوّرها. بل أنَّا يعرفها بالماهيات المنتزعة منها. و نسمتها باسمها. مشلاً الوجسود الَّذي ينتزع منه الانسان نسئيه بالانسان و هكذا. و هذه الماهيات الحاصَّة الَّتي تنتزع من الوجودات هي أفراد الشيء. و الوجودات المذكورة ليست أفراداً له. بل ائمًا هي أفراد الوجود، سواء أردنا بالوجود هذا المفهوم الاعتباري الّذي ندركه و نعلمه، أو الوجود الحقيق الّذي لانعلمه، لكن هذا المفهوم الاعتباري أمر كلِّي حقيقةً، و هــذه الْأَكْرَاد أَفْرَاد و جزئيات له لكن ليس ذاتياً لها. و الأمر الآخر ليس بكلِّ حقيقة. اذ الكلِّية و الجزئية من عوارض الماهيات لكن "شبيه به. هذا ما فهمنا من كلامه. و فيه

أحدها: أنته يلزم على هذا أن لايمكن تصوّرنا للساهيات و المفهومات أيـضاً. بيانه: انّ المعني الذي حصل في الذهن لما كان له وجود ذهني، فلايصحّ عـلى رأيـه يكون الأمر الهقق الحاصل فرد خاصّ ذهني من الوجود، و كان الممني المذكور أمراً اعتبارياً ينتزع منه، كما أنّ الحاصل في الخارج من الانسان مثلاً هو الوجود حقيقةً، و

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٤–٢٤ ٢. ص: بالمبادى

٣. م : لكنّه

الانسان أمر اعتباري ينتزع منه. فحينئذ نقول: أنّ [الف - ٤٧] المعني الذي ندركه من الوجود الذهني المذكور إمّا أن يكون ادراكه بانتزاعه منه، أو يدرك من حيث كونه فيه لا بأن ينتزع منه.

و على الأوّل: يلزم أن يحصل وجود ذهني آخر, لأنّ هذا الممني المنتزع لما كان له حصول في الذهن، فلامحالة يكون حصول ذهني خاصّ محمقّق، و هكذا الى غمير النهاية؛ و هو مع بطلانه بالضرورة، اذ نعلم ضرورة أنّ عند تصوّرنا الشيء لايحصل في ذهننا أمور غير متناهية تستلزم لأن لايحصل العلم بشيء بالآخر.\

و التاني: مخالف للبديهة، اذ المعاني الّتي في الوجودات على هذا الرأي أسور علوطة به لاتميّر بينها و بينه، و اغًا هي اعتبارات له، فلايكن أن ندرك هذه الأمور باعتبار أنتها فيه بدون أن ينتزع منه و يجرد و يميّر بعضها عن بعض، كيف و ظاهر أنّ كلّ وجود من تلك الوجودات لها اعتبارات و حالات انتزاعية كشيرة أ، فلو كان ادراكها بمجرّد حصول ذلك الوجود في الذهن للزم أن ندرك جميعها دفعة واحدة بديه، و ليس كذلك.

ثانيها: أنته اذا كان الوجود في الذهن حقيقة، فلِمَ لايكون معلوماً؟ مع أنّ المعاني ـ مع كونها أموراً مخلوطة بالوجود و من اعتباراته و غير حاصلة في الذهن حقيقة ـ تكون معلومة، و هل هو الآتحكم محض!؟

فلو قيل: انّ الوجودات لما كانت هويات جزئية لايحصل العلم بها و المعاني لما كانت أموراً كلّية يحصل بها العلم كها يشعر به كلامه؛ فنقول: ظاهر بديهة أنته لافرق بين الكلّي و الجزئي في هذا المعني. و أيضاً لاشكّ انّا ندرك الجمزئيات أيسضاً، فهذه الجزئيات ان كانت هي وجودات فقد ثبت ادراكنا للوجودات الخاصة، و ان كانت

١. ق : بالآخرة ٢. م : كغيره

۳. ص : .. هی

معاني، فظهر أنّ المعني الجزئي أيضاً يمكن آن يدرك، فلايصح الفرق بالوجه المذكور.

ثالثها: أنته على تقدير صحّة ما ذكره، لاوجه لنني كون الوجودات الخاصّة من أفراد الشيء؛ بل الظاهر أنته يقال عليها الشيء أيضاً كها يقال عليها الوجود، نعم لايطلق على الماهيات الوجود، ألا ترى أنته وقع في الأخبار عن الممصومين ـ سلام الله عليهم ـ «أنته تعالى محض الوجود الحسقيق عند هذا القائل.

ثمّ قوله: «ثمّ الفرق بين الوجود الشيئية» الى آخره، لايخلو عن غرابة؛ اذ الوجه الذي ذكره للفرق على تقدير صحّته في كمال الفموض و الدّقة و محتاج الى أنـظار كثيرة و أبحاث طويلة. و ما ذكره الشيخ في غاية السهولة و الظهور، فكيف يكون ما ذكره الشيخ تكلّفاً لاحاجة اليه بالنسبة إلى ما ذكره !؟

[10/81] قوله: و أقلَّ افادة من ُّأن تقول أنَّ الحقيقة شيء.

وجه الفرق: انّ مطلق الحقيقة و الشيء بمنزلة الأمر الواحد من دون فرق بخلاف الحقيقة المخصوصة، فانّ بينها فرقاً من حيث العموم و الخصوص، فلامحالة يكون الاثرل أقلّ افادةً من الثاني.

[18/31] قوله: لأنتك تضمر في نفسك أنته شيء آخر مخصوص مسخالف لذلك الشيء الآخر.

ضمير «أنه» راجع الى «١». لا إلى «ب». و المراد بذلك الشيء الآخر [ب - ٤٧]

۱. ص : ظهر ۲. ق (با يمكّن

٣. فارن : التوحيد / ٣٤٤: دهو شيء بخلاف الأشياءه.

٦. ص : ١٠١٠

هو «ب»، فافهم!

### [3/22] قوله: و لايفارق لزوم معنى الوجود ً ايَّاه البتة ... .

رُدِّكُما ذهب اليه المعتزلة من أنَّ الشيء أعمّ من الموجود و المعدوم شيء، و هو القول المشهور بثبوت المعدومات، اذ الشيئية و الثبوت عندهم إمّا بمعني واحد أو هما متلازمان، و لا يخنى أنَّ هذا الحكم الذي ادّعاه الشيخ بديهي، اذ ظاهر أنته لافرق بين المحصول و الثبوت و الوجود "، و كذا ظاهر أنّ الشيئية \_و ان كان معني غير الوجود \_ لكن ثبوتها لأمر لا ينفك عن ثبوت الوجود له، و هذا هو مراد الشيخ من قوله: «و لكن ثبوتها لأمر لا ينفك عن ثبوت الوجود لا يفارق الشيء، بل ثبوت الشيئية لا يفارق ثبوت الوجود لا يفارق الوجود كما لا يثبت له الوجود لا تثبت له الوجود لا تثبت له الوجود لا تثبت له الوجود الشيئية أيضاً.

قيل: «و منهم من احتج على كون الشيئية أعمّ بأنّ الشيئية تعمّ الوجود و الماهية التي يعرض لها الوجود، فهي أعمّ منها، و قد عورض بأنّ الوجود يقال على الماهية المخصصة المحضة و على اعتبار الشيئية اللاحقة بها، لأنّ لها وجوداً و لو في الذهن فهو أعمّ منها. و الحق أنّ كلّا منها أعمّ اعتباراً من الآخر بوجه، و ليس شيء منها أعمّ تناولاً من الآخر، و الحال الكلام في المقام الثاني»، أنتهى.

و لايخنى أنّ في الاحتجاجين خلطاً بين الشيئية و الشيء، و الوجود و الموجود. أمّا الأوّل: فلأنّ المراد بقوله: «انّ الشيئية تعمّ الوجود و الماهية» ان كان المراد به نفس الشيئية و أنته م تصدق على الوجود و الماهية، فهو باطل اذ الشيئية لاتصدق عمل شيء منها، و ان أريد أنها مرض فما فالوجود أيضاً يعرض لهما، اذ الوجود أيضاً

٢. ق ، م : الموجود

١. ق : شيء

<sup>£</sup> تعليقة الهيات الشفاء / ٢٥

٣. م : الرجود و المثبوت

يكون موجوداً و لا أقلّ في الذهن. و ان أريد نفس الشيء، فحيننذ نقول: انّ الشيء كما يصدق على الماهية و الوجود، فكذلك الموجود أيضاً، و لابدّ من المقايسة بمين الشيء و الموجود و الشيئية و الوجود، لابين الشيئية و الموجود أو بمين الشيء و الوجود؛ و قس عليه حال الاحتجاج الثاني أيضاً!

ثمّ لا يخنى أنّ الماهيات بنفسها مجرّدة عن اعتبار الوجود أفراد للشيء، و ليست بأفراد للموجود، لكن هذا لا يضرّ فيا هو المقصود؛ اذ ليس المراد أنّ ما هو من أفراد الشيء هو من أفراد الموجود، بل انّ ما يتبت له الشيء يتبت له الموجود كيا قررنا. و الماهية مجرّد عن اعتبار الوجود و ان كانت من أفراد الشيء، لكن لا يتبت لها الشيء بدون اعتبار الوجود كيا لا يتبت لها الموجود، و لعلّ مراد القائل بقوله: «و الحقّ أن كلاً منها» الى آخرها ، هذا الذي ذكرنا آخراً، و الله فظاهره لا يخلو عن شيء كيا لا يخفق.

## [٨/٣٢] قوله: فيجوز أن يكون الشيء ثابتاً في الذهن ... .

قد علمت أنَّ النزاع ۖ الَّذي هيهنا هو بعينه النزاع في ثبوت المعدومات، فلذا أتى الشيخ بهذه العبارة.

### [٩/٣٢] قوله: و ان عنى غير ذلك كان باطلاً.

حاصل ما ذكره: أنَّ مَا يقال أنَّ الشيء هو الَّذي يخبر عنه حقّ، لأنَّ ما يخبر عنه تثبت له الشيئية البتة، لأنَّ ما يخبر عنه يكون في الذهن، فنثبت له الشيئية. لكن قولهم: أن الشيء قد يكون معدوماً على الاطلاق [الف - 18] أي على سبيل الاطلاق، القول

۲.کدا

۱. ق : مجرد

بالمعدوم من غير تقييد لامع التقييد بالاطلاق \_ أي المعدوم المطلق \_ اذ على هذا لايستقيم الترديد الذي ذكره اله أأمر يجب أن ينظر فيه. فان أرادوا أنّ الشيء \_ أي ما تتبت له الشيئية \_ يجوز أن يكون معدوماً في الخارج فهو صحيح، اذ يجوز أن تتبت له الشيئية في الذهن و يكون معدوماً في الحارج، نعم لو أريد أنّ ما تتبت له الشيئية في الخارج قد يكون معدوماً في الحارج فهو ظاهر، و ان أرادوا أنته يجوز أن يكون معدوماً في الحارج.

## [77/71] قوله: و لم يكن عنه خبر البتة و لاكان معلوماً الأعلى أنته ....

الظاهر أن ضمير «عنه» و المستتر في «كان» راجع الى المعدوم المطلق. و حينئذ يشكل الأمر<sup>7</sup> في الاستثناء الذي ذكره في العلم من قوله «الآعلى أنته متصوّر في النفس فقط»، اذ على تقدير كونه متصوّراً في النفس لايكون معدوماً مطلقاً؛ و كذا ما ذكره في الخبر السلبي: «و اذا أخبر عنه بالسلب أيضاً فقد جعل له وجود بوجه ما في الذهن»، اذ على هذا أيضاً لايكون معدوماً مطلقاً الآ أن يحمل الكلام على الاستثناء المنقطع و ما هو بحزلته، و لايخلو عن بعد؛ أو يقال: انّ الضميرين واجعان الى مطلق المعدوم المطلق، و هذا أيضاً بعيد، و الأولى أن يُجمَل الضميران راجعين الى المعدوم المطلق كما هو الظاهر، و هذا أيضاً بعيد، و الأولى أن يُجمَل الضميران راجعين الى المعدوم المطلق كما هو الظاهر، و يقال: انّ الاستثناء متصل و كذا ما هو بحزلته.

بيانه: انَّ المراد بالمعدوم المطلق الَّذي فرض معلوماً ليس المفهوم الَّذي في الذهن

٢. ص : . و ان أرادوا ... باطل

١. ق ، م ، ك : . الله

لا يعننى أنه لا مدخل في هذا الاشكال يضمر عنه، لكن لمّاكان الظاهر أنّ مرجع الضميرين واحد، لثلاً يلزم تفكيك الضمير تعرّضنا لهذا الضمير أيضاً، فافهم! (منه).

<sup>£.</sup> وه أي في قوله : وو اذا أخبر عنه بالسلب». (منه)

على هذا و أن اندفع الإشكال في العلم لكن في الخبر باق بحاله لأنّ ضمير دعته في قوله: دو أذا أخير
عنه بالسلب واجع إلى المعدوم المطلق قطعاً، فاقهما (منه)

و كذا المفبر عنه. بل الّذي هذا المفهوم وجه له.

فحاصل الكلام: ان المعدوم المطلق لا يكون معلوماً الا بعنوان أنته يوجد وجهه في الذهن. كما إذا تصوّرنا مفهوم شريك الباري و جعلناه آلة لملاحظه أفراده التي هي معدومه مطلقاً، أو تصوّرنا مفهوم اجتاع النقيضين و جعلناه آلة كذلك، فحينئذ المعدوم المطلق الذي هو أفرادهما صعّ أنته معلوم لنا لكن لا بالعرض، و ليس أيضاً هذه السورة الذي في ذهننا مشيراً الى شيء من خارج حتى يلزم أن يكون في الخارج شيء لا يكون موجوداً، فلم يلزم أن يكون الشيء معدوماً مطلقاً على ما زعموه، لأن المعنوم بالعرض الذي هو الأفراد و هي معدومة مطلقاً لاشيئية لها أصلاً لافي الذهن و لا الحارج موجود أيضاً فيه، و كذا الحال في الاخبار. فنقول: إذا أخبرنا عن المعدوم المطلق يجعل مفهومه ألة لملاحظت كمفهوم شريك الباري أو اجتاع النقيضين، فحينئذ يجعل مفهومه ثالة الملاحظة كمفهوم شريك الباري أو اجتاع النقيضين، فحينئذ يجعل مفهومه ألذي هو الخبر عنه بالذات و المعدوم المطلق كما لا وجود له أصلاً خارج، فالفرد الذي هو الخبر عنه بالذات و المعدوم المطلق كما لا وجود له أصلاً الخذاك لا كنيئية له أيضاً، لافي الذهن و لافي الخارج، و المفهوم الذي هو الخبر عنه بالذات في كذلك وجود فيه أيضاً.

و بذنك ظهر اندفاع شبهتهم من طريق الحبر و العلم بأنّ المعدوم ممّا يخبر عنه، و كلّ ما يخبر عنه فهو شيء، أو أن المعدوم معلوم، وكلّ [ب - ٤٨] معلوم شيء.

و نفسيل دفعها: انّ مرادهم بالمعدوم ان كان هو المعدوم الخارجي فلا يستفعهم أسلاً. و ان كان هو المعدوم المطلق فان أرادوا بالخبر عنه و المعلوم الهسبر عسنه و المعلوم بالذات فلانسلم الصغرى في القياسين، و ان أرادوا به الخسير عسنه و المعلوم

لذهن ٦. ص: + أيضاً

٤. ق ، م : مفهوم

٨ لا الأفي الحارج و لأفي الذهن. ٣ دير ، لذ . يحمل

بالعرض فالصغرى مسلّمة، لكن غنع الكبرى فيهما.

### [17/32] قوله: أمّا الخبر فلأنّ الخبر يكون دائماً ... .

لما حكم بأنّ المعدوم المطلق لا يكون عنه خبر و لا يكون معلوماً و بيّن طريق العلم به عاد هيهنا الى بيان الحبر، و قال: انّ الحبر أي بالذات دائماً عن شيء متحقق في الذهن و هو كما له الشيئية كذلك له الوجود، و أمّا المعدوم المطلق فلا يكون عنه الحبر الا يجابي أصلاً، و أمّا الحبر السلمي فهو و ان كان يكون عنه خبر لكن يجمل مفهوم حاصل في الذهن آلة لملاحظته و يخبر عنه بالسلب بالعرض، و هذا المفهوم ليس مشيراً الى شيء ثابت في الخارج، فلا يلزم أيضاً تحقق الشيئية بدون الوجود؛ لا لغير عنه بالعرض لا موجود و لا شيء.

#### [17/37] قوله: و المعدوم المطلق لايخبر عنه بالايجاب.

قال غيات الحكاء: «و لبعض أجلّة المعاصرين \_ لست أقول من القاصرين في المرام - كلام كان يتجمع به و يدّعى أنته ما سبقه أحد في ايراده و تقريره؛ و لابأس بايراده و ايراد ما يرد عليه و تحقيقه.

فنقول: قال انّ الشيخ في الشفاء قال: المعدوم المطلق لايخبر عنه بالايجاب، و يرد عليه أنته لافرق بين الايجاب و السلب في امتناع الاخبار بهها عن المعدوم المطلق، اثّما الفرق بينهها في أنّ صدق الايجاب ينافي كون الموضوع معدوماً مطلقاً بخلاف صدق السلب، و الكلام في نفس الاخبار صادقاً كان أو كاذباً: فلا فائدة في الفصل بينهها.

ثمّ قال: و يمكن التفصّي بأنّ المراد بالاخبار هو التصديق، و التصديق الايجــابي على المعدوم المطلق أظهر استحالة. لأنّ استدعاء صدق الايجـاب وجــود المــوضـوع ضروري. فلا يتأتي\ من أحد هذا التصديق بخلاف التصديق السلبي. فانه قد يتوهّم جوازه بناء على صدق السلب بانتفاء الموضوع، فلذلك فرّق بينها».

ثمّ قال غياث الحكماء بعد نقل كلام آخر طويل الذيل من ذلك البعض: «و أقول: أَوَّلًا انَّ ايراده الَّذي أورده أوَّلاً على كلام الشيخ غير وارد. و انَّما هو ايراد على سوء فهم المراد فما أورد ما من الايراد مردود.

أمًا أوّلاً: فلأنه ليس في العبارة شيء من الدلالة على صحّة الحكم بالسلب، بل من فهم الكلام عرف الغرض و المرام، و هو أنشه أشــار اولاً الى استناع الاخــبـار بالايجاب ثمَّ نبِّه على أن الَّذي يترائي من الاخبار بالسلب ليس بالحقيقة اخباراً عن المعدوم المطلق على ما ستطَّلع على تحقيق حقيقته.

و أمَّا ثانياً: فلأنته لو سلَّم أنَّ الأمر على ما أوهمه أو توهَّمه. فحكمه بعدم الفرق لعدم الفرق بين المفهوم و ما صدق عليه و عدم الشعور بأنَّ المغبر عنه هو الثاني بما هو ثان دون الأوَّل بما هو أوَّل [الف - ٤٩] و أنَّ الموضوع قدُّ يراد به الثاني و هو الفرد. و هو المراد بالموضوع غالباً على ما اشتهر ° من أنّ المراد بالموضوع الأفراد. و قد يراد به نادر الموضوع في الذكر و هو العنوان. و ظاهر أنَّ صحة الايجاب الَّذي مضمونه الاخبار عن ثبوت أمر لفرد العنوان يستلزم ثبوت ذلك الفرد، و صحّة السلب الّذي مؤدّاه عدم أمر لفرد العنوان لايستلزم ثبوت ذلك الفرد، اذ عند عدمه يمصحّ ذلك. فلملَّه بجِلالته ٦ لاخبر عنه عن الخبر عنه ٧، و حسب أنَّه العنوان، و حيث سمع أنَّ الموضوع مخبر عنه توهّم أنته العنوان، فايراده وهم على وهم، و مبنى على سوء فهم المراد. و ما أورده من التفصّي يفضي الى مفاسد و يرد عليه ما لايمكن التفصّي عنه».

۲. ص : من

٤ م: + لو

١. يمكن أن يقرأ ما في ص و ك : بنافي

٣. ص: - بالايجاب ثم ... اخباراً

٥، ص : اشتهر

٦. ص: لمجالته / ق: لجلاله

٧. ق: المخبر له

انتهی۱.

و فيه نظر:

أمّا أوّلاً: فأنّ ايراده الأوّل مردود، أذ ليس مراد ذلك البعض أنّ الشيخ حكم بأنّ الحكم على المعدوم المطلق بالسلب صحيح حتى يرد عليه ما أورده، بل مراده كيا صرّح به عبارته أنته لافرق بين الايجاب و السلب في نفس الحكم، و أمّا الفرق بينها في صدقه، و الكلام هيهنا في نفس الحكم، فلما ذا فصل الشيخ بينها و نني الاخبار الايجابي رأساً و أثبت الاخبار السلبي و وجهه بوجه لايكون مستلزماً لفساد، مع أنته كان الصواب على ما ذكر اجراء الكلام فيها على نحو واحد، إمّا النني رأساً أو الاثبات ثمّ التوجيه و هو ظاهر.

فان كان مراد غياث الحكماء أنّ السلب لما كان يترائي فيه أنته يصح الاخبار عن المعدوم المطلق على ما يشعر به قوله: «على ان الذي يـترائي» الى آخـره. دون الايجاب فلذا تعرّض لتوجيه الأمر فيه دون الايجاب، ففيه أنّ هذا الترائي ان كان باعتبار الحكم الكاذب فالأمر مشترك فيها. و ان كان باعتبار أمر آخر فلابد من بيانه و بيان أنته لايجري في الحكم الايجابي. فأصا من وراء القدح في المقامين اللا أن يقال أنته لايتوهم صحّة التصديق في الحكم الايجابي عـلى المعدوم المطلق دون السلي، فهو ما ذكره ذلك البعض من التفصّي.

و أمتا ثانياً؛ فان ايراده الثاني أيضاً مردود، لأنّ الغرق الّذي ذكره بين المفهوم و ما صدق عليه لاينفع في المقام أصلاً، لأنّ هذا الغرق اغًا ينفع في صدق الحكم لافي نفسه، وقد قرّر ذلك البعض أنّ الكلام في نفس الحكم لافي صدقه و لم يتعرض الجيب لذلك أصلاً، فظهر أنّ الففلة من أيّها وقع.

١. لطالف الإشارات / ٢٨ ب و ٢٩ الف

٢. ص: فانا

و الصواب في دفع ابراد ذلك البمض أن يقال ليس كلام الشيخ في مطلق الحكم بل الحكم الصادق كها يدل عليه. قوله: «فكيف يوجب على المعدوم شيء» الى آخر ما قاله في هذا الدليل؛ لأنته صريح في أنّ المراد الحكم الصادق، و اذا كان الكلام في الحكم الصادق فظاهر أن الفصل الذي ذكره الشيخ حسن لاغبار عليه، وكون كلام القوم في مطلق الحكم وكفايته في مرامهم ليس بضار للشيخ، لأنته يقرر الكلام في الحكم الصادق و يوضحه و يبنّه و يدفع الاشكال عنه، لأنته الأصل و العمدة و المعتد به. و مع ذلك يعلم منه عال الكاذب أيضاً (ب - ٤٩) بالمقايسة، لأنّ ما ذكره في الحكم السلبي الصادق جارٍ في الكاذب مطلقاً، سواء كان ايجاباً أو سلباً، بل في الحكم الايجابي الصادق أيضاً .

فعلى هذا يعلم الجواب في الحكم الايجابي الصادق البوجهين، فيكون أفيد بخلاف ماذا اقتصر على بيان مطلق الحكم و أجري فيه التوجيه الذي ذكره في الحكم السلبي، ادخل هذا لا يعلم التفصيل المذكور، و لايظهر جواب أنَّ للحكم الايجابي الصادق.

ثمّ ما ذكره ذلك البعض من التفقي فهو و ان كان بعيداً جدّاً، اذ ظاهر أنّ كلامهم لسس في النصديق و لايمتهم، بل في مطلق الخبر لأنته يكفيهم. و على تقدير كسون الكلام فيه أيضاً ظهور استحالته في الايجاب بناء على الوجه الذي ذكره لايخلو عن بعد. نكن ليس بتلك المنزلة الّتي ذكرها المورد من أنّه تفقى الى الذي لا يمكن التفقي عنه.

۲. م : + الشيخ

غ.ق:من

<sup>:</sup> ص. و طاهر ۳ م: دالحکم

٦. ق ، ك : ، الصادق أيضاً ... الصادق.

المقالة الأولى

#### [١٣/٣٢] قوله: فقد جعل له وجود بوجه مّا في الذهن.

قيل: «اذ تقرّر في مقامه أنّ القضيه السالبة تشارك الموجبة في استدعاء الموضوع من جهة مطلق الحكم، اذ لابدّ من تصوّر الموضوع. و ألذي يقال من أنّ مموضوع الموجبة أخصّ من الموضوع السالبة، معناه: أنته مع قطع النظر عن المساوقة بينها في استدعاء الوجود من جهات آخر كان لخصوص الحكم الايجابي اقتضاء آخر لوجود الموضوع لايكون هذا الاقتضاء في الحكم السلبي، اذ سلب الشيء عن المعدوم جائز. و أمّا ايجاب الشيء للمعدوم فهو محال، فمن هذه الجمهة يـقتضي الايجاب وجود الموضوع دون السلب، و أمّا من جهة مطلق الحكم فكلاهما مشتركان في استدعاء وجود الموضوع؛ و في المحصورات خاصة يقتضيان جميعاً ذلك من جهة عقد الوضع فيها الذي هو بمنزلة حكم ايجابي بخلاف الشخصيات و الطبيعيات»، "انتهى.

و لا يخنى ما في قوله: «و في المحصورات خاصة يقتضيان جميعاً ذلك» الى آخره من السهو لأن عقد الوضع و ان كان بمنزلة الحكم الايجابي لكن ظاهر أنّ صدق الحكم على ما يتبت له الألف بسلب الباء عنه لايقتضى وجود ما يتبت له الألف، بل على تقدير عدمه يصدق ذلك الحكم. فيثبت قوله أ: «و المعدوم المطلق لايخبر عنه بالايجاب» الى آخره.

انَّ «لك أن تقول أنَّ هذا منقوض بنفسه، لأنَّه وقع الاخبار فيه بعدم الاخسبار عنه. و هو أَ كشبهة الجمهول المطلق المشهورة، و جوابه بعينه كجوابها. و القوم ذكروا وجوهاً كثيرة في حلّها، لكن ليس شيء منها مما يسمن أو يغني، و نحن بفضل الله و جوده فككنا العقدة و حلّلنا الشبهة بما لامزيد عليه و لامرية فيه.

و ملخّص جريانه هيهنا أنّ نقول: قولنا المعدوم المطلق لايخبر عـنه بـالايجاب

١. ق : عفل

۴. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٥

٣. ص : + جهة مطلق الحكم لأن موضوع الموجبة .
 ٤. ص : قال / ك : ـ ما في الذهن قبل ... قوله.

٥ ص : + فقد قبل على قول الشيخ. ٦. ص : فهر

كلام موجب صادق لاانتقاض فيه بنفسه، اذ لم يقع الخبر عن أفراد الممدوم المطلق كيا في القضايا المتعارفة اذ لاأفراد له خارجاً و لاذهناً، و لاعن طبيعة المعدوم المطلق كيا في القضايا الطبيعية، اذ لاطبيعة له، بل حكم فيه على عنوان لأمر باطل الذات، و ذلك العنوان من أفراد الموجود و ليس فرداً لنفسه، و لكن [يحمل] على نفسه بالحمل الذاتي، فهو من حيث كونه موجوداً إلف - ٥٠] يوجب صحة الخبر عنه، و من حيث أنته عنوان المعدوم المطلق وقع الاخبار عنه بعدم الاخبار عنه، فاذاً هذا في الموضوع من حيث مفهومه و من حيث وقوعه عنبراً عنه اعتباران متناقضان في الصدق على شيء، لكنها اجتمعا فيه بوجه آخر، فان الموجود و المعدوم متناقضان في الصدق بمشرط وحدة الموضوع، و أمّا اذا أريد بأحدهما المفهوم و بالآخر الموضوع فلاتناقض ببنها، فمفهوم المعدوم المطلق جاز أن يكون موضوعاً للموجود، فهو ينفسه معدوم مطلق و هو بعينه فرد للموجود المطلق لاختلاف الحملين.

و في هذا الخبر و هذا الحكم أيضاً اعتباران متناقضان و لكن اجتمعا لامن جهة التناقض، فان صحّة الحكم بعدم الحكم و صحّة الاخبار بعدم الاخبار اتمّا هي لأجل أنّ الموضوع في هذا القضية معدوم مطلق هو بعينه فرد للموجود، و ما يقال من أنّ الممدوم المطلق لاوجود له معناه: انّ ما صدق عليه هذا العنوان لاوجود له، و لاينافي ذلك كون العنوان موجوداً فكما أنّ موجودية الموضوع هيهنا بعينه موجودية العدم، فكذا ثبوت الخبر عنه المّا يكون بنق ثبوت الخبر عنه» "انتهى.

و أنت خبير بأنته لا محصّل أصلاً للحمل الذي ذكره، و لا يرجع الى طائل الا أن يتكلّف جداً و يرجم الى بعض الأجوبة الّتي ذكرها القوم، فتدتر .

٢. ق ، ص : ـ على نفسه
 م : للحلَّ
 ٨. ص ، س : فتذكَّر

۱. ق : ـ ر لكن ۳. تعليقة الهيات الشقاء / ۲۵ و ۲۹ ۵. ص : + من

#### [١٣/٣٢] قوله : فقد جعل له وجود بوجه ما في الذهن.

قيل: «اذ تقرّر في مقامه أنّ القضية السائبة تشارك الموجبة في استدعاء الموضوع من جهة مطلق الحكم، اذ لابدّ من تصوّر الموضوع، و الذي يقال من ان موضوع الموجبة أخصّ من موضوع السائبة، معناه أنّه مع قطع النظر عن المساوقة بينهها في استدعاء الوجود من جهات آخر كان لخصوص الحكم الايجابي اقتضاء آخر بوجود الموضوع لا يكون هذا الاقتضاء في الحكم السلبي اذ سلب الشيء عن المعدوم جائز، و أمّا ايجاب الشيء للمعدوم فهو محال، فن هذا الجهة يقتضي الايجاب وجود الموضوع دون السلب. و أمّا من جهة مطلق الحكم فكلاهما مشتركان في استدعاء وجود الموضوع، و في المحصورات خاصّة يقضيان جميعاً ذلك من جهة عقد الوضع فيها الذي هو بمنزلة حكم ايجابي بخلاف الشخصيات و الطبيعيات"»، انتهى.

و لا يخنى ما في قوله: «و في المحصورات خاصة يقضيان جميعاً ذلك» الى آخره، من السهو. لأنّ عقد الوضع و ان كان بمنزلة الحكم الايجابي، لكن ظاهر ان صدق الحكم على ما يثبت له الألف بسلب الباء لا يقتضي وجود ما يثبت له الألف، بل على تقدير عدمه يصدق ذلك الحكم؛ فتثبتاً أ

### (١٤/٣٢) قوله : لأنّ قولنا «هو» يتضمّن اشارة ... .

أي هو الّذي في قولنا «ا» هو «ب».

فان قلت: ذكر هو «ا» و بذلك اضهار معناها في النفس مما ليس بضروري في الحكم، بل الضروري هو نفس الرابطة الّتي ليس هي بعينها معني هو، و لافيها اشارة و ان ذكر هو و نحوه انما هو على سبيل الاستعارة، فعلى هذا يمكن أن يتحقّق الاخبار

۱. تعليقة الإليهات الشفاء / ۲۵. ۲. ق : سبذلك / سن : أو

<sup>؟.</sup> ق ، ص ، س ، م : → قوله فقد جعل .... قتثبت. £، كذا و فى العبارة ترع اضطراب

بدون الانسارة الَّتي يقتضي وجوداً ما للمشار اليه.

قلت: المدّعى مع أنته بديهي وكلّ ما يـذكره في هـذا المـقام للـتنبيه فـلاوقع للمناقشة عليه. نقول: لاشك أن في اكلّ خبر و ان لم اليكن ذكر هو و نحوه ضرورياً لكن تمّا يصحّ ذكره فيه قطعاً. و بذلك ايتم الكلام.

#### [١٥/٣٢] قوله: فكيف يوجب على المعدوم شيء ... .

هذا اتنا استيناف وجه ـ لأنّ المعدوم المطلق لايخبر عنه بالايجـاب و ما ذكـر. سابقاً ادّعاء للضرورة فيه ـ أو أنّ هذا دليل أوثقية لما ذكره سابقاً.

و لا يخق أنته على أي وجه كان لا محتل لهذا الكلام من الشيخ بتقريره و لا نخق أنته على أي وجه كان لا محتل لهذا الكلام من المدّعى بكثير، و بعضها لبس بصحيح. و على تقدير صحته يكون أخنى من المدّعى كها سنشير اليه مفصلاً ان شاء الله تعالى، فليت شعري ما الباعث للشيخ على مثل هذه التطويلات و التكثيرات في الكلام مع أنّ المطلب أوضح بكثير منها الإ

### [18/32] قوله فنكون كأنـًا قلنا أنَّ هذا الوصف موجود للمعدوم. ﴿

| <b>4.</b>             |
|-----------------------|
| ٦. ق : يذكر           |
| £ م، ص ، ك : بتقريرية |
| ٦. م : متهما          |
| ٨ م : للذي            |
|                       |

متبائنان. و لانجد حينئذ محذوراً في هذا القول الّذي ذكر أنّ الحكم الايجابي بمنزلته. و لو فرض أنّ العقل يجد فيه محذوراً فلا شك أنته أخنى كثيراً من أصل الحكم.

و لو قيل: ان مراده ليس الا أن ثبوت الشيء للشيء استدعي ثبوت المثبت له و ما ذكره بيان لأن الايجاب هو الحكم بثبوت شيء لشيء حتى ينظهر استدعاؤه لثبوت المسوضوع - فنقول ان هذا بعيد جداً، اذ على هذا لاحاجة الى بيان أنت لا لافرق بين الحاصل و الموجود، و أيضاً لايحسن حينئذ الاكتفاء بمجرد أن يكون كأنتا قلنا ان هذا الوصف موجود للمعدوم، بل كان ينبغي أن يقال: و ثبوت الشيء للشيء يستدعى ثبوت المثبت له، فلاوجه لعدم التعرض له مع أنت العمدة في المقام، و الاكتفاء بما سواه أن مع أن ملاحظة التقرير الأخير دال صريحاً على أن المسراد ليس هذا، فافهما

(1/٣٣) قوله: بل نقول انته لا يخلو (أن) ما يوصف به المعدوم .... تقرير آخر فيه زيادة بيان و تفضيل و توضيح للتقرير السابق.

[٧/٣٣]قوله: فانّ ما لايكون موجوداً في نفسه ....

هذا بعينه نفس ما يدل به عليه من قوله : «فكيف يكون المعدوم في نـفسه موجوداً لشيء» الآ أن يقال أنته تنبيه عليه بعبارة أظهر، لأنّ مالا يكون سوجوداً أظهر في المقام من المعدوم.

ثمّ لايخلى أنّ هذه المقدّمة أخنى من أصل المدّعى من أنّ الموضوع لابدّ له مــن وجود، اذ ظاهر أنّ° لزوم الوجود للموضوع في الحكم الايجابي أظهر كثيراً من لزوم

۱. ص: - للشيء

٦. م: + له

۲. ق ، م : يقول ٤. ق، ك : + هذا

المحمول، على أنَّ في صحتها أيضاً نظراً؛ بل الظاهر أنَّ المحمول لايسلزم أن يكسون له وجود. بل يكفى في صحة انتزاعه عن الموضوع بالضرورة أو بالبرهان كيف؟ و لزوم ثبوت المحمول إمّا أن يكون في ظرف الاتصاف أو في ظرفٍ مّا، سواء كمان ظسرف الاتصاف، أولا.

أمّا الأوّل: فباطل قطعاً، لأنّ في الاتصافات الحارجية بمثل الاضافات و نحوها لو كان يلزم ثبوت المحمول في الحارج للزم التسلسل، و التمخّلات الّتي يفعلونها في دفعه غبر مفيدة على ما يظهر عند الرجوع اليها.

و أمّا الناني: فكذلك أيضاً، اذ ظاهر أنّ اتصاف زيد بالعمى في الخارج لامدخل فيه لوجود العمى في ذهن عمرو أو في المبادي العالمية، اذ لايخلو إمّا أن يقال: انّ زيد النسف بالعمى الّتي في ذهن عمرو مثلاً، أو أنته ليس متصفاً به، بل ثبوته في ذهن عمرو شرط للاتصاف، و استحالة الأوّل ضرورية و هو بمنزلة أن يقال: زيد متّصف بالسواد الذي في عمرو، بل هو أفحش، و أمّا الناني: فهو و ان لم يكسن ضرورياً بمنزلة الأوّل، لكن كأنته قريب من الضرورة: مع أنّ الظاهر أنّ ما يدعونه من أنّ الخصول لابد أن يكون الله ـ ١٥] ثابتاً لايراد منه أنته لابد أن يكون ثابتاً و ان لم يكن الاتصاف به، بل كان ثبوته شرطاً للاتصاف؛ فتأمل!

### (١٢/٣٣] قوله: و انَّما نقول انَّ لنا علماً بالمعدوم ... .

الظاهر أنّ مراده بالمعدوم هيهنا المعدوم الخنارجي، لاالمعدوم المطلق بقرينة قوله: اوقوع نسبة معقولة له الى خارج و في الوقت ، فلانسبة له الذهب أذ هذا لايسناسب المعدوم المطلق كها لا يخني.

و غرضه من هذا الكلام بيان كيفية تعلَّق العـلم بـالمعدوم الخــارجــى و أنـــــه

ا أم التصدر السبة له معقولة ا

لايستلزم العلم به شيئية المعلوم في الخارج و ثبوته فيه على ما زعموه، و بيان معني النسبة التي في الفضايا التي موضوعها معدوم في الخارج و يحكم عليه بـالوقوع في المستقبل و نحوه. و بعض هذه الأمور و ان كان ظهر فيها سبق لكن قد أعاد عليه زيادةً للتوضيح و البيان على ما هو دأبه و ديدنه.

و حاصله على قياس ما سبق أن مفهوماً من المفهومات يحصل في نفسنا و يتعلق علمنا به بالذات، و هذا لا يلزم أن يكون مشاراً إلى شيء ثابت في الحارج، بل يكون المعلوم نفس ما في النفس فقط و اذا حكنا عليه بشيء مثل أن القيامة تقع، فالمراد منه أنته يجوز في طبع القيامة أن تقع له نسبة الى الوقوع في الحارج، و هذه النسبة أيضاً معقولة لنا، لكن ليس عده النسبة متحققة في وقت حكنا هذا في الحارج. حتى يلزم أن تكون القيامة أيضاً ثابتة في هذا الوقت في الحارج، بل انما نتعقلها و نحكم بجواز وقوعها في المستقبل، و هو لايقتضي الا ثبوت القيامة في المستقبل لا في هذا الوقت، فظهر أنته يجوز وقوعها في المستقبل و هو لايقتضي الا ثبوت القيامة في المستقبل لا في هذا الوقت، فظهر أنته يجوز أن نعلم شيئاً من دون أن تكون له شيئية و ثبوت في الحارج. و يكون المعلوم نفس ما في النفس فقط، وكذا أن يمكم عليه. نعم لو كان الحكم عليه بالوقوع في الحارج أو نحوه في المستقبل للزم أن يثبت في الحارج في المستقبل للزم أن يثبت في الحارج في المستقبل للزم أن يثبت في الحارج في المستقبل المرك أن يشبت في الحارج في المستقبل المرك أن يشبت في الحارج في المستقبل المرك أن الحكم عليه بالوقوع في الحارج أو نحوه في المستقبل للزم أن يثبت في الحارج في المستقبل المرك أن يشبت في الحارج في المستقبل المرك أن يشبت في الحارج في المستقبل المرك أن المحمد عليه الوقوع في الحورة كون كاذباً.

### [١٦/٣٣] قوله : و عند القوم الذين يرون هذا الرأي ... .

اشارة الى ما ذهب اليه القائلون بثبوت المعدومات و تحقّق الشيئية في العدم من أنّ المعدوم المنني ــ أي الممتنع ــ ليس بثابت، و لاشكّ أنّ المعتنعات أيضاً كمّا يعلم و

١. ص : العلوم

ث مثا و هكذا يعض النسخ
 ض م : دولوعها ... پچوز

۳. کدا

يخبر عنه, فيكون في جملة ما يعلم و يخبر عنه أمور لاشبئية لها في العدم.

و هذا الكلام من الشيخ إمّا بيان للواقع و نقل لمذهبهم، أو أنته ذكره الزاماً عليهم و تفضيحاً لهم و توضيحاً؛ لأنّ العلم و الاخبار لايستلزم الشيئية على ما ادّعاه.

و حاصله: انّ هؤلاء لما قالوا بأنّ المعتنع لاثبوت و لاشيئية له، فقد أقرّوا بأنّ العلم و الاخبار لايستلزم الشيئية، فكيف يتمشك بهها في اثبات شيئية المعدوم، و هل هو الاّ تناقض صريح؟

[۱۷/۳۳] قوله : فليرجع إلى ما هذا دأبه ' من الهذيان ' و أنسّما وقسع أولئك فيما وقعوا فيه بسبب جهلهم ... .

هؤلاء أنكروا الوجود الذهني فوقعوا فيا وقعوا، اذ ظاهر أنته لابدّ من نحو ثبوت للأشياء المعلومة. و الخبر عنها إمّا بذاتها أو بعنواناتها [ب ــ ٥١] فاذا لم يكن في الذهن فلاجرم يكون في الخارج، و الحكماء القائلون بالوجود الذهني لني فسحة " منه.

[2/72] قوله: و يكون معني الاخبار عنها لها نسبة ما الى الأعيان.

الظاهر: أنّ مراده بالأعيان معناه المتعارف، أي الخارج بقرينة المثال الّذي أورده و تخصّص الكلام بالاخبار الاستقبائية و الماضوية. و لعلّ وجه تخصيصه الكلام بالمعدومات الحالية الّتي يخبر عنها بخبر في الماضي أو المستقبل ظهور الأمر فسيها، و التدرّج في اثبات أنّ المعلوم و الخبر عنه لايلزم أن تكون لهما شيئية في الحارج، أذ في هذه الصورة الّتي فرضها لاتكون لهما الشيئية في الحال، و أن كان فسها شسيئية في

۱. م : ماهذوا به

٢. في المصدر: فليرجع الى ما هذوا به من أقاويلهم التي لاتستحقَّ فضل الاشتخال بها...

٣. ق: نقى قبيحة ٤. م: تخصيص

المقالة الأولى 199

الجملة. فأوّلاً يبيّن هذا و يحمل النفس على التصديق به حتى يسهل عليها التصديق بعدم استلزام الشيئية رأساً.

و ما قال بعض سادة المحققين\ \_: «من أنّ المراد بالأعيان هيهنا نفس النسب المعقدية المعقولة المتمثّلة في لحاظ العقل إمّا بحسب ما هي معقولة متمثّلة في لحاظ العقل، بل بحسب ما هي في حدّ أنفسها حقة في نفس الأمر مع عزل النّظر عن خصوص اللحاظ العقلي، سواء كان ذلك بحسب حال الأشياء في الأعيان الخارجة كها الأمر في المعقود الخارجية أو في الأذهان \_كها أمر العقود الذهنية \_أو في مطلق نفس الأمر كها شأن العقود الحقيقية. و على هذا الاصطلاح أيضاً جرت لفظة الأعيان في فصل أمر العلم من المقالة الثانية على ما ستقف عليه ان شاء الله تعالى»، آ انتهى. \_و ان كان كلاماً حقاً و معني الاخبار أنّ لموضوعاتها نسبة ما الى الأعيان بهذا المعني الذي ذكره و لااختصاص له بالأعيان الخارجية، لكن الظاهر أن ليس مراد الشيخ هذا كا سنا.

# [٥/٣٤] قوله: بأنَّ هذا المعني.

أي القيامة.

#### [٥/٣٤] قوله: و هو معقول وقت مستقبل.

و في بعض النسخ «في وقت». و الصحيح هو الأوّل. و «معقول» نميه إمّا مضاف و هو الأظهر أو منوّن، و الاضافة بتقدير «من» و تحتمل اللامية أيضاً. و على تقدير التنوين «وقت مستقبل» إمّا منصوب بنزع الخنافض و هو «من». أو مسرفوع عسل

١. المراد : الأمير محمد باقر الداماد المشتهر بميرداماد.

۲. تعليقة السيد الداماد / ۲۰ الف ۳۰ من : ۱ ما

٤. م: مقعول

البدلية من «معقول».

و أمتا النسخة الّتي فيها «في» فليس لها معني محصّل الآ أن يتكلّف و يجعل «في» ا بمعني «من» بناءً على أنّ حروف الصفات يقع بعضها موضع بعض، أو يجعل المعلوم ظرفية مجازية للعلم.

#### [7/7٤] قوله: أن يوصف بمعنى ثالث.

هذا فاعل «يصحّ». و حاصل المعني: انّ معني القيامة يكون أنّ القيامة يصحّ أن تتصف بالوجود في الوقت المستقبل، و ليس الآن من القيامة و الوقت و الوجود الآ المعني المعقول منها. و صحة الحكم و امكانه انمًا هو باعتبار هذا المعني المعقول، اذ لو لم يكن ذلك لما أمكن الحكم قطعاً. ثمّ لايحنى أنّ الظاهر بحسب المعني أن يجمل «في معني آخر معقول» متعلقاً "بد «يوصف» لأنّ الاتصاف في الوقت المستقبل لاالصحّة، اذ الصحة في الحال، لكن الظاهر بحسب اللفظ تعلّقه بد «يصحّ».

#### [9/42] قوله: [الف - ٥٢] و بالعرض عن الوجود الخارجي ؛.

أي فيا يكون موجود<sup>ه خ</sup>ارج و قال السيّد المذكور: «أي الحارج عن خصوص نحواً للحافج كها قد علّمناك».

### [١١/٣٤] قوله: و على أنشه قد بلغني أنَّ قوماً ... .

كأنته متملّق بقوله: «فهولاء ليسوا من جملة المميّزين». و حاصل المعنى: أنته بناء

۱. ص: د في

۲. ص: پمکن

۳. *ص* : متعفل ۱۰ ما ۱۱ ما ۱۱ ما ۱۱ م

٤. في المصدر: عن الوجود في الخارج / م: الوجود الخارج

٥. ك: موجوداً

المقالة الأولى 1.1

على أنته قد بلغني أنّ قوماً يقولون كذا وكذا فليس هؤلاء القوم من جملة المميّزين. ثمّ الظاهر من سياق الكلام أنّ هذه الأقوال التلاثة غير القول الّذي حكى سابقاً مع أنَّ القول الأوَّل منها ليس الَّا القول بثبوت المعدومات و هو بعينه القول بأنَّ المعدوم شيء الَّذي هو القول السابق على ما بيّنا سابقاً. فلعلّ الشيخ نظر الى ظاهر القول، و لمَّا كان ظاهر أنَّ الحصول ليس هو الوجود، و يمكن أن يكون المعدوم حاصلاً غير أنَّ المعدوم شيء و ان كانا متلازمين في الواقع فصل بينهها. و لايبعد أيـضاً أن يكـونا مذهبين متغايرين لهم بأن يقال: لعلُّهم اعتقدوا بأنَّ المعدوم شيء و ان لم يقولوا بثبوته. لكنّ المشهور خلافه.

#### [17/7٤] قوله: و قد تكون صفة الشيء ....

هذا هو القول بالحال أي الّذي ليس موجوداً و لامعدوماً، و التخصيص بالصفة بناء على أنَّ القائلين بالحال يجعلونه صفة على ما عرَّفوه به من أنَّه صفة لمـوجود لاموجودة و لامعدومة.

### [۱۳/۳٤] قوله: و انَّ الَّذِي و ما يدلُّ ١ ... .

هذا لم يشتهر بينهم اشتهار الأوليس قبل هذا الشالث، لا القول بأنّ الخسبر عسه أعمة من الشيء. و" الظهاهر أنّ هبذا أمر آخر، اذ كون الخبر؛ عنه أعسم من الشسىء قد حكسى عنهم سابقاً بقىوله: «و عند القـوم الّذين ُ يـرون هـذا الرأي». الى آخره.

قلملَ المراد منه ما يفهم أ من ظاهره من الفرق بين مفهومي «ما» و «الَّذي» و بين

1.9:28

١. في المصدر : يدلان

٣. ص : أو ٤. ص: المخبر ه. ق : الَّذِي

٦. ص: بينهم

مفهوم الشيء.

[١٤/٣٤] قوله: و اذا أخذوا بالتمييز بين هذه الألفاظ من حيث مفهوماتها انكشف ا.

أى اذا أخذوهم ' و كلَّفوا بأن يميِّزوا بين مفهومات هذه الألفاظ انكشــفوا. أي افتضحوا اذ عجزوا، و لم يمكنهم التميّز بينها. قال في *القاموس: «كشفته الكواش*ف: فضحته». ۲

قال غياث الحكماء في حاشية تعليقاته: «قال الشيخ: انكشفوا، أراد بـ أنسهم ظهروا و خرجوا عن الحيرة و الظلمة الَّتي وقعوا فيها، فانَّهم فيها كأنتهم مجستمعون مستورون غير معدودين من الناس و لاظاهرين في الأناس<sup>4</sup>». انتهى<sup>6</sup>. و لايخني ما فيه من البعد، مع أنته لايلائم قوله: «و اذا اخذوا بالتميز»، كما لايخني.

قيل في هذا المقام: «و اعلم أنَّ من جمله ما يفتضحون به هو أن يقال لهم اذا كان الممكن معدوماً فوجوده هل هو ثابت أو سنف؟ فانَّه باعترافهم لايخرج الشيء مسن النغى و الاثبات. فان قالوا انّ الوجود ثابت له و كلّ صفة ثـابتة للـشيء يجـوز أن يوصف بها الشيء، فالمعدوم يصع أن يوصف من حاله العدم بالوجود فيكون موجوداً أو\ معدوماً، و هو فحينئذ فـان سنعوا اتـصاف الشيء بـالصفة الثـابتة له [ب ـ ٥٢] فالماهية المعدومة يجب أن لايصح لها أنتها شيء، فانَّ الشيئية ثابتة لها.

و قد ألزم٬ على هذا التقدير بأنـّه لايصحّ أن يوصف الشيء بأمر ثابت له فليس بشيء^. و قد قالوا: انَّها شيء و كذا الامكان و نفس الثبات للمعدوم. و أن قالوا: أنَّه

7. ق ، ك : او

2. ص: . و لا ظاهرين في الاناس

٦.٤: ر

۸ م : شیء

١. ك : اخذوا

٣. القاموس المحيط / ١٠٩٧

٥. لم تعثر عليه في نسختنا.

٧. م: التزم

المقالة الأولى 7 • 7

منني، وكلّ منني ممتنع عندهم، فيكون وجود الأمر الممكن ممتنعاً؛ هذا خلف، و يتأتى أيضاً أن يقال اجمالاً: المعدوم الممكن هل [هو] موجود أو ليس بموجود، و لاشك أنّ أحدهما نني و الآخر اثبات و لايخرج عنهها إ؛ فان قال: موجود فقد أحال؛ و ان قال ليس بموجود، فقد ننى، فبعض الممكن صار منفياً. وكان كلّ منني عنده ممتنعاً، فبعض الممكن ممتنع، و استحالته ظاهرة.

ثم من العجب أن الوجود عندهم ممما يسفيده الفساعل و هسو اليس بمسوجود و لامعدوم، فلايفيد الفاعل وجود الموجود المعدوم، فلايفيد الفاعل وجود الموجود م أنته كان يعود الكلام اليسه و لايسفيد ثبوته، فاتّه كان ثابت عندهم \_ فما أفاد الفاعل للماهيات شيئاً. فعطلوا العالم عن الصانع، و لولا تضييع الوقت لنقلنا المعض هوساتهم و جزافاتهم م، التهي.

و لا يخنى ما فيه، أمتا اولاً: فلأنّ قوله: «فوجوده هل هو ثابت أو مننى» ان أريد أنته ثابت أو منني باعتبار في نفسه، فنختار أنته ثابت، لكن لانسلّم أنّ كلّ صفة ثابتة يجوز أن يتصف الشيء به في عالم الثبوت.

قوله: «فان منعوا اتصاف الشيء» الى آخره. قلنا: هذا اشتباه؛ لأنّ الشيئية ثابتة للهاهية المعدومة. و الكلام في الصفة الثابتة في نفسها. أو نختار أنـّه منفي.

قوله: «فيكون وجود الآمر الممكن ممتنّماً؛ هذا خلف» فـنقول: أن أردتَ أنسّه يكون نفس وجود الممكن ممتنّماً فلااستحالة؛ و ان أردت أنّ ثبوته للمكن يكسون ممتنماً ففير لازم مما اخترنا؛ و ان أريد أنه ثابت للمعدوم أو ليس بنابت له فنختار أنه ليس بنابت له؛ و بذلك لايلزم كون وجود الممكن ممتنماً. و هو ظاهر.

و أمتا ثانياً: فلأنّ قوله: «و إن قال ليس بموجود، فقد نني» ظاهر الفساد؛ إذ

۱. ق ، ك : عنها ٢. ك : فهو

٣. م : الوجود 3. ص : نقلنا 6. م : خرافاتهم ٢. تعليقة الهـ

٦. تعليقة الصات الشفاء / ٢٦

بمجرّد ذلك لايلزم كون الشيء منفياً، و هو اشتباه عجيب.

و أمتا ثالثاً: فلأن قوله: «فما أفاد الفاعل للماهيات شيئاً» ممنوع؛ اذ غاية ما يلزم ممّا ذكره أنته لايفيد وجود الوجود و لاثبوته، و لايلزم منه أن لايفيد للماهيات شيئاً. اذ يجوز أن يفيد لها أصل الوجود. كيف؟ و عند القائلين بـالجعل المركب من المشائين أيضاً الحال هذه، فانّه لايفيد وجود وجود المعلول و لاثبوته، بـل يـفيد الوجود للمعلول، و كما يجوز عند القائلين بالجعل البسيط الذي هذا القائل يعتقده و يقول به أن يكون مفاد الفاعل أصل الماهية، فلم لايجوز أن يكون مفاده أصل الوجود، مع أنّ هذا القائل معتقده أن المفاد الحقيقي اصل الوجود هذا؟

ثمّ لايخني أنّ هذه الأقاويل الثلاثة الّتي نقلها الشيخ: بطلانها ظاهر.

أمّا الأوّل: فقد عرفت الكلام فيه. لأنته بعينه القول الأوّل ذكره الشيخ من كون المعدوم شيئاً كها مرّ غير مرّة.[الف ـ ٥٣]

و أمتا الثاني: فلأنته يحكم العقل بديهة بأنّ الوجود و الثبوت و الحصول و نحوها مترادفة، و كذا العدم و النني و السلب و نحوها و أنته لاواسطة بين الثبوت و النني. فلاواسطة بين الوجود و العدم أيضاً.

و أمتا الثالث: فكذلك أيضاً. اذ العقل لايجد تفرقة بين هذه المفهومات أصلاً. الآ أن يصطلحوا جديداً من عندهم، وحينئذ لامشاحة معهم؟.

#### [١٥/٣٤] قوله: فنقول الآن أنَّه؛ و أن لم يكن ... .

بيان لاشتراك الموجود معنى م، وكون الموجود ليس جنساً. قد علم في الفسط الأول من المقالة الثانية في المنطق وقد استدلّ فيه على هذا المطلب بأنته مشكّك،

۲. ص: يجمل

۱. ق ، ك : ، و

٣. ص: منهم 4. ق: قوله

 المقالة الأولى ٢٠٥

المشكك لايجوز أن يكون ذاتياً، و الايراد عليه مشهور من القوم، بل فيل: «و الحق أن يقال في نفى كون طبيعة الوجود جنساً بعد ما علمت أنتها ليست ماهية كلّية و الجنس من أقسام المعني" الكلّي أنّ الوجود لو كان جنساً لزم أن يكون الفصل المقسّم للجنس مقوماً لماهيّته، و ذلك لأنّ حاجة الجنس الى الفصل ليس في تقرير ماهيّته و تقويم معناه، بل في تحصيل وجوده، و ذلك أمّا يتصوّر فيا ليس معناه و ماهيّته عين الوجود. و أمنا الذي حقيقة معناه نفس الوجود فلو كان جنساً لاحتاج الى فيصل مقتم، و شأن الفصل في المقسّم يحصل وجود الجنس، و اذا كان الوجود نفس معناه كان الفصل مقرّراً لمعناه و مقوماً لماهيّته، فلزم كون المقسّم مقرّماً هذا خلف.

و بمثل هذا البيان يظهر نني كون الوجود نوعاً لأفراده، لأنّ حاجة الطبيعة النوعية الى المشخّص كحاجة الطبيعة الجنسية الى الفيصل في أنتها ليست الّا في تحصيل الوجود لا في تقرير الماهية، و هذا انتها يتصوّر فيا ليست صقيقة حقيقة الوجود، فالوجود كما ليس بجنس ليس بنوع، و اذا لم يكن جنساً و لانوعاً فيليس بعرض عام و لاخاص، اذكل منها ـ و ان كان عرضاً بالنسبة الى غيره ـ فهو نوع بالقياس الى أفراده الذاتية، فكلّ ما ليس بنوع ليس بعرض.

و أمّا الفصل فان أريد به الفصل الحقيق و هو مبدأ الفصل المنطق، فسجاز أن تكون الوجودات الحناصة فصولاً و صوراً لأشياء محسمتلة الوجود، و الآفهو أيسضاً ماهية كلّية و الوجود زايد عليه ليس نفسه. فاعلم بهذه الأصول^ فانتها أجدي من تفاريق ١ العصي١١، انتهى١٢.

۱.م: ميل ۲. ق د مقبل و

De a Company

٣. ق ، ك : المعتبر ٢. ق ، عين

ە. ق ، ك : فسيل ، ق : مثل

٧. م: مثل بهذا ٨. ق: القصوص

۸ م : ۱۰ جدی ماریف

و فيه نظر؛ لأنّ حاجة الجنس الى الفصل المقسّم أنتها هو للسعوجودية، فسفاية الأمر على تقدير كون الوجود جنساً احتياجه الى الفصل المقسّم للموجودية و لايلزم منه احتياجه اليه في تقويم ١٣ ماهية الّتي هي الوجود، و هو ظاهر. و أقصى ما يتصوّر أن يلزم كون الوجود موجوداً، و لااستحالة فيه لجسواز عسروض الشيء لنسفسه. و لايخفى أنته لايتفاوت الحال سواء كان الكلام في الوجود أو في الموجود.

#### [١٦/٣٤] قوله: فانه معنى متفق فيه على التقديم و التأخير ١٠.[ب \_ ٥٣]

أي. يشترك "الموجود معني" بين الموجودات، لكن يتفاوت صدقه عليها بالتقديم و التأخير، كما قال أنته أوّلاً يكون للجوهر ثمّ لما بعده من الأعراض؛ اذ الجوهر لابدّ أن يوجد أوّل حتى يوجد العرض لتوقّف وجبود العرض عملى وجبودو و أراد بالأولية: الأوّلية الاضافية، أو يكون كلامه مختصاً بالمكنات، أي أوّل ما يكون في الممكن يكون للجوهر.

و لايخنى أنّ اشتراك الموجود معنيّ بين الموجودات و كذا زيادته عليها بديهي. لاحاجة له الى استدلالِ و الدلائل الّتي ذكرها القوم كأنّها تنبيهات.

قيل: «و العجب أنّ من قال بعدم اشتراك الوجود بين الموجودات فقد قال باشتراكه من حيث لايشعر؛ لأنّ الوجود في كلّ شيء لوكان بخلاف الوجود في الآخر لم يكن هيهنا شيء واحد يحكم عليه بأنته غير مشترك فيه. بل يكون هيهنا مفهومات لانهاية لها، و لابدّ من اعتبار واحد واحد هيهنا ليعرف أنته هل هو مشترك فيه أم لا؟ فلمّا لم يحتج الى ذلك علم أنّ الموجود مشترك فيه. و أيضاً الرابطة في التضايا و الأحكام حزب من الوجود، وهى في جيع الأحكام مع اختلافها في

١١. يمكن أن يقرأ ما في ق: القضايا

٨٣. م : تقوم / ق : تقديم

١٥. ق : فيشترك

١٢. تعليقة الهيات الشقاء / ٢٦.

١٤. ك : النقدّم و التأخر

١٦. ق: يعني

الموضوعات و المحمولات واحدة ١،،١ انتهى.

و بمكن أن يناقش فيما ذكره أوّلاً: أنته لاحاجة الى اعتبار واحد واحد ليعرف أنته هل هو مشترك فيه أم لا؟؟ اذ يجوز أن يجد العقل أنّ الأشياء ليس<sup>4</sup> مشتركة الآ في الأمور الّتي لانزاع في أنتها غير الوجود من الوحـدة و المـفهومية و المـعلومية و نحوها، و الحقّ أنّ أصل المطلب أجل من هذه المقدّمات.

و يرد على ما ذكره أخيراً أنّ الرابطة وجود بالاشتراك اللفظي. و أيضاً للقائل بالاشتراك اللفظي أن يقول أن الرابطة أحد معاني الوجود. فاتحاده في أفراده لايدلّ على أنّ جميع الموجودات معنى واحد».

ثمّ قيل: «أنحاء التشكيك ثلاثة: الأؤلوية و الأقدمية و الأشدية و مقابلاتها؛ و الوجود جامع لوقوع هذه الثلاثة فيه، فانّه في بعض الموجودات مقتضي ذاتمه دون بعض \_ كالواجب تعالى و الممكن \_ و في بعضها أقدم بحسب الذات من بعض \_ كالعلل و معلولاتها \_ و في بعضها أثمّ و أقوى من بعض كالجوهر و العرض و المفارق و للمادي من الجوهر، و القار و غير القار من العرض.

و اعلم أنّ المشائين اذا قالوا أنّ العقل مثلاً مقدّم على الهيولى بالطبع أو كملّ واحدة من الهيولى و الصورة متقدّمة بالطبع أو بالعلّية على الجسم، فليس مرادهم من هذا أنّ ماهية شيء من هذه الأمور متقدّمة على ماهية الآخر أو حمل الذاتي كالجوهر على العقل و الهيولى و على الجسم و جزئيه ـ بتقدّم و تأخّر، بل المراد أنّ وجود ذلك مقدّم على وجود هذه و وجود الجسم مؤخّر عن وجود جزئيه. و تحقيق ذلك أنّ التقدّم و التأخّر في معني ما يتصوّر على وجهين:

ء کذا

۱. م : واحد

٢. تعليقه الهيات الشفاء/ ٢٧

٣. ص: ـ قلما لم يحتج ... لا

۵. م : وا**حد** 

١. ص: مُلدُم

أحدهما: أن يكون بنفس ذلك المعني. حتى ' يكون ما به التقدّم هو بعينه المعني الّذي فيه [الف ـ ٥٤] يقع التقدّم و كذا التأخّر بنفس ذلك المسعني الّذي فيه التأخّـر كالتقدّم و التأخّر الواقعين بين أجزاء الزمان، فانّها بنفس الزمان و فيه.

و ثانيهها: أن لايكون كذلك. بل يفرق المعنى الَّذي به التقدُّم عن المعنى الَّذي فيه التقدّم، وكذا في التأخّر، كتقدّم الانسان الّذي؛ هو الأب على الانسان الّذي هو الابن، و كتقدّم الجوهر العقلي على الجوهر العيني. فانّ ما به التقدّم و التأخّر في الأوّل ليس معنى الانسانية المقول° عليهـابالتساوى، بل معنى آخر هو الزمان. و في الثاني ليس معنى الجوهرية المقول عليهها بالتساوي بل الوجود. فالحق أنَّ ما فيه التقدُّم كها به التقدُّم في غير الوجود انَّما يكون بواسطة الوجود، و أمَّا في الوجود فهو من جهة نفسه لابسبب شيء آخر غيره. وكما أنّ بعض الأجسام متقدّم على بعض لافي الجسمية. كها يبرهن عليه، بل في الوجود؛ فكذلك اذا قيل: انّ العلَّة متقدَّمة على المعلول، فعناه: انَّ وجودها متقدَّم على وجوده في الوجود و به. وكذا تقدَّم الاثنين على الثلاثة. فان لم يعتبر الوجود فلاتقدّم^ و لاتأخّر، فالتقدّم و التأخّر و الكمال و النقص و الشدّة و الضعف في الوجودات بنفس هويّاتها لا بأمر آخر، و في الأشياء و الماهيات بواسطة وجوداتها لابأنفسها. و من هيهنا تبيَّن البرهان على أنَّ للوجود أفراداً \* حقيقية عينية. و ليس مجرّد هذا المفهوم العامّ النسبي. بل له أفراد ١٠ هي أصول الحقائق مع اشتراكها فی معنی وأحد

٢. ص : يعني ٢. ق : يقرق
 ٣. ص : - المعنى ٤. ص : - يه التقدم ... الذي ٤. ص : - يه التقدم ... الذي ١٠. ص : طبها
 ٧. م : برهن ١٠ م ن يقدم ١٠ و م : يقدم ١٠ ق ، ص : ـ افراد ١٠ ق ، ص : ـ افراد ١٠ ق ، ص : ـ افراد

المقالة الأولى .4

و العجب من\ بعض أجلَّة المتأخَّرين أنَّ الوجود عنده أمر انـتزاعــي. تــعدَّده بنفس ما أضيف اليه من الأمور كسائر الاضافيات، و أنّ الجعول عنده و كذا الجاعل هو الماهية دون الوجود، على أنته نني التشكيك بالأقدمية عن الماهيات، و ذهل عن آنته بلزم عليه التناقض فيها اذا كان جوهر سبباً لجوهر آخـر<sup>۲</sup>كـالعقل للـصورة و الصورة للبادة.

و أمّا أتباع الاشراقيين ممّن قالوا باعتبارية الوجــود. فــعندهـم أنّ الجــاعلية و الجعولية بين الماهيات، و جؤزوا التشكيك بـالأقدمية و غــيرها في المـعاني الذاتسية ـكالجوهرية بين الجواهر ـ فجواهر العالم الأدنى عندهم ظلال تابعة لجواهــر العــالم الأعلى في معنى الجوهرية لا في الوجود، لأنته اعتباري؛ وكذا ذهبوا الى أنَّ بعض الحيوانات أقوى في باب الحيوانية من بعض آخر، فانَّ فصل الحيوان المقوَّم لماهية هو الحسّاس المتحرّك، فالّذي حواسه أكثر و حركته أقوى ــكالفرس مثلاً ــ فهو أشد حيوانيةً من الّذي هو " حواشه أقلّ و حركته أضعف \_كالبعوضة \_و كذا الحرارات و السوادات متفاوتة بالأشدّ و الأضعف في نفس المعنى المشترك فيه و به، و كلّ ذلك عندنا راجع الى الوجود كها أشرنا اليه»، انتهى.

و فيه أنَّ كون التقدُّم و التأخُّر بين أجزاء الزمان بنفس الزمان ۗ. و فيه لامعني له: بل التقدّم و التأخّر فيها في الوجود لكن على نحو آخر غير نحو التقدّم و التأخر في الوجود (ب ـ ٥٤) الَّذي يكون في التقدّم بالعلّية. و بالطبع غاية الأمر أنّ هذا التقدّم و التأخّر يعرض أجزاء الزمان بذاتها لابواسطة المر آخر. و يعرض غيرها بسبب الزمان، و^ لذلك ليس تقدّم الأب على الابن في الزمان بل في الوجود أيضاً، لكن على

٨. ص : عن

٣ م: . هو

٥. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٧ ـ ٢٨

۷. ص: واسطه

٦. ص : • أخر £. ص: معنى ٦. ق: ـ بنفس الزمانُ ٨ ق: + و أيضاً لابلزم النحو الذي ذكرنا في أجزاء الزمان، و الفرق بين تقدّمه بهذا الاعتبار و تقدّم أجزاء الزمان با ذكرنا من أنّ أجزاء الزمان يعرضها التقدّم بسبب ذاتها و غيرها يعرضه بسبب الزمان. و أيضاً لايلزم من كون تقدّم العلّة على المعلول و تأخّره عنها بحسب الوجود أن تكون للوجودات هويات و أفراد حقيقية عينية، لم لايجوز أن يكون الوجود أمراً اعتبارياً، و كان التقدّم و التأخّر الذي يجده العقل بين العلّة و المعلول مثلاً باعتبار هذا الممني. أي يجد العقل أنّ العلّة توجد أوّلاً ثمّ يوجد المعلول، و لا أظنّك في مرية من هذا. و الحاصل أنّ هذا الادّعاء ليس بيّناً و لامبيّناً و على المدّعي، أذ بجرّد ما ذكره لم يتبيّن البرهان على ما زعمه.

ثمّ التمجّب الذي نقله من بعض أجلة المتأخّرين كأنّه ليس في موقعه، اذ انتفاء التشكيك بالأقدمية في الماهيات، معناه: أنّ صدق بعض الماهيات على أفرادها ليس بعلّة لصدقه على البعض الآخر، و ذلك لاينافي كون جوهر مثلاً سبباً لجوهر آخر، اذ غاية ما يلزم منه أن تكون موجوديته متقدّمة على موجوديته، و ظاهر أنته ليس بمنافي لما ذكرنا، وكذا لاينافي ذلك كون الجمول نفس الماهية، اذ ذلك البعض مع قوله بأنّ الجمول هو نفس الماهية يقول أنّ الموجودية تابعة لجمل الماهية، فلم لايجوز حيننذا أن تكون موجودية العلّة متقدّمة على موجودية المعلول مع كون الجمل متعلّقاً أولاً و بالذات بنفس الماهية؟ على أنّ لنا أن نقول: انّ التعقدم و التأخّر باعتبار المجولية المعلول من دون الجمولية من دون الجمولية المعلول من دون اعتبار الوجود.

٢. ق: المجمولية

۱. م : مقدمة

ج من زر حنثذ

#### [١/٣٥] قوله: و لذلك ايكون له علم واحد يتكفّل به.

قيل: «هذا هو الّذي أشار اليه في عنوان الفصل». ٢

### [7/40] قوله: كما أنّ لجميع ما هو صحّى" علماً واحداً.

أي لجميع ما هو منسوب الى الصحة، أي ما يتعلّق بأمر الصحّة، و ذلك العلم الواحد هو علم الطبّ.

### [٧/٣٥] قوله: أخذوا في حدّه إمتا الممكن و إمّا المحال.

يرد عليه أنّ الممكن المعرّف أوّلاً هو الممكن الخاص، و الممكن الّذي يذكر في حدّ الضروري أو حدّ المحال هو الممكن العامّ.

و الجواب: انّ الممكن الخساص عبارة عن امكانين عاميّن، و ظاهر أنّ الامكان العامّ اذا كان معلوماً لم يحتج الامكان المخاصّ الى تعريف على حدة، بل يكنى فيه أن يقال: انته امكانان عامّان، فاحتياجه الى التعريف لأجل عدم معلومية الامكان العام، فني الحميّة تعريف لغير الضروري تسعريف للامكان العسام، فساذا فسرض تسعريف الضروري بالامكان العامّ، كان دوراً لامحالة، فتدبّر!

### [۲/۲٦] قوله: و هذا كلّه كما تراه دور ظاهر.

قيل: «و اعلم أنّ في بعض التعريفات المذكورة تلزم الخطاء من وجوه أخرى غير الدور، من جملتها أنته ذكر أنّ الواجب ما يلزم من فرض عدمه محمال. و الواجب إلف ــ ٥٥] نفس عدمه محال. و ليس لأجل محال آخر يلزم. بل قد لايملزم محمال

١. في المصدر : فلذلك ٢. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٨

آخر؛ اذا لايكون ما يلزمه أظهر و لاأيين من نفس عدمه، أو نفس فرض عدمه. و كذا ما يقال الممتنع ما يلزم من فرض وجوده محال، فالمحال نفس الممتنع و هو تعريف الشيء بنفسه، و ليس امتناعه لما يلزمه؛ ثمّ كثير من الأشياء يلزم من فرض وجودها أو عدمها محال لأمور أخرى»، ٢ انتهى؟.

و لايخني أنّ ماذكره ليس من التعريفات المـذكوره في الكــتاب. فكأنــُــه أرادٌ عُ التمريفات المذكورة بين القوم. ثمّ فها ذكره من أنّ الواجب نفس عدمه محال لذاته. لالأجل أنته يلزمه محال، بل قد لايلزم من عدمه محال آخر نظر، أذ كون نفس عدم الواجب محالاً لالأجل لزوم محال آخر منه غير قادح في التعريف. و هو ظاهر. و أمنا أنته قد يلزم من عدمه محال آخر فغير مسلّم، حتّى أنّ عدم اجهناع النقيضين اذا فرض اطلاق الواجب عليه يجوز أن يقال انّ عدمه و هو اجتاع النقيضين الّذي هو أول المحالات الذاتية مستلزم لمحال آخر و هو ارتفاع النقيضين. فكيف ظنَّك بما سواه؟ و لو سلّم فنقول: يمكن أن يقال يصدق حينئذ أيضاً أنـّه يلزمه من عدمه٬ محال. اذ العدم غير مفهوم المحال. و مفهوم المحال له نحو اتحاد معه. و من جملة عرضياته. و لامحذور في أن يقال لشيء أنته مستلزم بعرضيته، لكن الانصاف أنّ المتبادر من هذه العبارة استلزامه لمحال آخر، و بما ذكرنا ظهر ما في قوله: «اذ^ لايكسون مــا يــلزمـه أظهر». إلى آخره. وكذا ما في قوله: «و ليس امتناعه لما يلزمه». فافهم!

٣. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٨

١. ص ، م : أو / و هكذا في المصدر. ٣. \* و اعلم أنَّ هذا الكلام من صاحب المطارحات و هو ذكر في كتابه هذه التعريفات، ثمَّ قال: «انَّ فيها الخطاء

من هذه الجهة». و الفائل أخذه منه و لم يلاحظ أنَّ التعريفات المذكورة في الشفاء و غيرها. (منه)

۵ ص : + ئمّ

<sup>£.</sup> ص: ايراد

٧. ص: عدم

٦. ص: لابلزم

۸ ص: أو

المقالة الأولى ٢١٣

#### [٣/٣٦] قوله: فقد مرّ لك في انولوطيقا

قيل: هذه لفظة يونانية موضوعة في لغة اليونانيين الأحد أقسام الحكمة الميزانية. فانّ أقسامه تسعة فنون، في كلّ منها كتاب صنّفه بعض الحكماء، و لكلّ منها اسم يوناني ً.

الأوّل: كتاب اليساغوجي، صنّفه فرفوريوس، تبيّن فيه معاني الألفاظ الخمسة للكلّبات.

الثاني: قاطيغورياس، صنّفه أرسطاطاليس، وكذلك الكتب السبعة الباقية، يبيّن فيه المعاني المفرده الذاتية الشاملة لجميع الموجودات لا من جهة وجودها و عدمها، بل من جهة نفس معناها.

الثالث: باريرميناس، تبيّن فيه كيفية تركيب المعاني المفردة بالايجاب و السلب لتصر قضايا.

و الرابع: أنولوطيقا، تبيّن فيه كيفية تركيب القضايا حتّى يصير قـياساً مـنتجاً مفيداً لعلم آخر.

الخامس: أوفوذوطيق. و يقال له: انولوطيقا الثاني أيضاً. تــعرف فــيه شرائــط القياس و مقدّماته التي بها الإيصير برهاناً منتجاً لليقين.

السادس: طونيقا<sup>م</sup>. تبيّن فيه شرائط القياس الواقع في مخاطبة الجسمهور و مَسن يقصر فهمه عن تبيين البرهان في كلّ شيء.

السابع: سوفسطيق، و هو تعريف المغالطات الواقعة في الحجج و القياسات.

١. ص: يرتائية ٢. ص: اقسامها

٣. ص: + و 3. ك : فيهما

۵. م : ترکب ۱۱. ص : مقوماته

٧. ص : ما ٨ كذا، الصحيح: طوبيقا

٩. في النسخ: تبين

٢١ حاشية الهيات الشَّفا،

الثامن: ريطوريقي تبيّن فيه أحوال الأقيسة الحطابية المفيدة للظنون الحسية <sup>١</sup>. التاسع: أنولوطيقي تعرف فيه أحوال الأقيسة الشعرية المفيدة للتخيّل». <sup>٦</sup> انتهى. و ما مرّ في أنولوطيقا هو حال الجهات، أعني الضرورة و الامكان و الامتناع. و انقسام إب ـ ٥٥] كلّ منها، و ليس فيه حديث البداهة " و النظرية.

## [٤/٣٦] قوله: على أن أولى من هذه الثلاثة في أن يتصور أوّلاً ....

كان مراده أنّ هذه التعريفات على النحو الذي بلغنا عن الأولين مشتملة على الدور، و هذه الأشياء ضرورية لاحاجة لها الى الشعريف، على أنسه لو فسرض احتياجها الى التعريف أو فرض تكلّف تعريف لها و ان لم يحتج اليها لكان الأولى أن يجمل الضرورة مبدهاً، اذ يعرف الآخران بها، و أمّا الضرورة نفسها فإما أن تؤخذ بعنوان البداهة أو يعرف بأمر آخر مثل تأكّد الوجود و نحوه ، لاعلى ما فعله القوم أو يكون مراده أنته و ان ذكرنا أنّ هذه الثلاثة بديهية لكنّ الظاهر أن الضروري منه هو الضرورة و الباقيان يعرفان بها، أو أراد أنّ هذه الثلاثة الأكنّة و ان كانت بديهية لكن أظهرها هو الضرورة.

#### [٦/٣٦] قوله: و من تفهّمنا هذه الأشياء.

الّتي من جملتها أنّ المعدوم لاشيئية له و لاثبوت [له]. و أنته لافرق بين الموجود و الثّابت.

٤. ص: و

١. م : الحسنة

٢. تعليقة الهبات الشفاء / ٢٨

٣. ق : + و الظهور

٦. ق ، ص: . بديهية ... الثلاثة

ه ق: نحن

[٧/٣٦] قوله: لأنّه اول شيء يخبر عنه بالوجود و ذلك أنّ المعدوم ... .

حاصله: انّ المعدوم لايعاد. لأنته أوّلاً يلزم منه أن يخبر عن المعدوم بالوجود و يحكم عليه به. أي يلزم من القول باعادة المعدوم أن يقال: «المعدوم موجود».

و الحاصل: أنته يازم كون المعدوم موجوداً و هو محال بديهة، و ذلك لأنّ المعدوم اذا أعيد فالحكم عليه بأنته هو المعاد، و الحكم على الثيء الذي فرض أنته يكون مثله، و يوجد ابتداء بأنته ليس هو المعاد، بل موجود مستأنف لايكون بديهيّة الآمن جهة أن يقال: انّ المعاد هو الذي كان عدم و استمرّ بثبوته في حال العدم الى هذا الزمان ثمّ وجد، و ليس المستأنف كذلك، بل هو وجد ابتداء، و هذا مستلزم لوجود المعدوم، لأنّ استمرار ثبوته في حال العدم هو استمرار الوجود لما بيّنا أنته لافرق بين النبوت و الوجود. و بالجملة الحكم بأنّ موجوداً هو الذي كان موجوداً وقتاً شا و عدم لايصح الآباستمرار ثبوت له في حال العدم الى وقت الوجود الثاني حتى يصح عدم لايصح الآبانيا أن فالبديهة حاكمة بأنته بعد بطلان الذات و ارتفاع الثبوت بالكلية لايكن نسبة الثاني الى الأول بالعينية، و ليس الآ موجوداً مستأنفاً يكون حكم حكم سائر الموجودات المستأنفة؛ غاية الأمر أن يكون مثلاً له بل شبيهاً و مثالاً و نحو ذلك، سائر الموجودات المستأنفة؛ غاية الأمر أن يكون مثلاً له بل شبيهاً و مثالاً و نحو ذلك، و أمتاكونه هو بعينه فلامعني له. نعم لوجاز بقاء ثبوت في الجملة و ان ارتفع الوجود لكان أمكن هذا الحكم و ليس فليس. و لايخيق أن الثبوت الذهني ليس بكافي في المكان أمكن هذا الحكم و ليس فليس. و لايخيق أن الثبوت الذهني ليس بكافي في المرام، بل لابدً من استمرار الثبوت الخارجي كها يشهد به الوجدان.

هذا هو التوجيه الظاهر المنطبق على كلام الشيخ من دون تكلّف و ورود ايراد و على هذا يكون هذا الكلام الى قوله: «و على أنّ المعدوم» دليلاً واحداً، كما هو الظاهر، بل الصريح؛ لأنّ قوله: «و ذلك» صريح في أنته بيان لقوله: «لأنته أوّل شيء يخبر عنه

٣. ق ، ك : بديهة

بالوجود» لا أنته دليل آخر. ثمّ أنته لو فرض بوجه منم [الف ـ ٥٦] على ما ذكرنا من أنَّ الحكم المذكور لايصحَّ بدون استمرار الثبوت في الخارج فم أنَّه بمكن أن يقال: انـّه مكابرة اذ الضرورة حاكمة بخلافه، فنقول!: انّ أصل المطلب لمّــا كان ضرورياً على ما سيقول الشيخ فلا مبالاة ٢ بورود مثل هذا المنع هذا.

ثمّ قد قبل في شرح هذا المقام: «أي من تعريفنا هذه الأشياء المذكورة في هــذا الفصل الَّتي ؟ من جملتها بيان المساواة بين الشيئية و الوجود، و أنَّ المعدوم ليس شيء و لايوصف بشيء و لايخبر عنه بشيء، و أنَّ هذه الاضافات الواقعة في مثل قولنا: «العنقاء معدوم أو شريك الباري ممتنع يرجع الى مفهومات عـيّنها العـقل. فـيصفها بأمور عقلية، و الَّا فعروض العدم للشيء ليس الَّا بطلانه رأساً. يتضَّع ُ بطلان القول باعادة المعدوم؛ لأنَّ أوَّل شيء محال يلزم فيه° مع قطع النظر عن الحجج الدالَّة على استحالتها أنته يخبر عنه بالصفة الوجودية. بـل بـالوجود؛ لأنَّ المـعاد ضرب مـن الوجود كالمستأنف، و قد فهمت أنَّ المعدوم لايوصف بصفة على الاطلاق، سواء كانت سلبية أو ايجابية، فضلاً أن يوصف بصفة وجودية، فكيف بنفس الوجــود».٦ انتهى.

و فيه نظر ظاهر؛ لأنَّ القول باعادة المعدوم لايستلزم القول بــاتصاف المــعدوم بصفة وجودية، بل الوجود؛ لأنَّ الاعادة الَّتي هي ضرب من الوجود ــ أي الوجود المعادى ـ اتَّما يوصف به الموجود المعاد لاالمعدوم. نعم يحكم على المعدوم حال العدم أنَّه يجوز أن يوجد أو يوجد في ثاني الحال. و هو كهايحكم بأنَّ القيامة تكون. و قد صرّح الشيخ بجوازه و بيّن وجه صحّته، فلاوجه لذلك التوجيه أصلاً.

ثمّ قال بعد ما نقلنا: «و اعلم أنّ هذه المسألة \_ أي قولنا المعدوم لايعاد \_بديهية

۱. م : نقول

٣. ق ، ك : الشيء

٥. ص ، ك : منه / ق : + ان

أولية بعد تذكّر معنى الوجود و العدم و الاعادة، و ذلك لأنّ الوجود كها عرفتَ ليس الاَّ نفس هوية الشيء الوجمودي، وكذا العمدم ليس الاَّ بـطلان الشيء المسمَّى ا بالمعدوم، وكما لايكون لشيء واحد الا هوية واحدة، فكذا لايكون له الا وجود واحد و عدم واحد. فلايتصور وجودان لذات واحدة بعينها. و لافقدان لشخص ّ واحد بعينه، فاذأ المعدوم لايعاد.

كيف؟ و اذا كانت<sup>2</sup> الهوية الشخصية المعادة هي بعينها الهوية المبتداة <sup>0</sup> على ما هو المفروض فكان<sup>7</sup> الوجود أيضاً واحداً، فان وحدة الهوية عين ٧ وحدة الموجود، و قد فرض متعدَّداً. هذا خلف. و يلزم أيضاً أن تكون حيثية الابتداء عين حيثية الاعادة مع كونها متنافيان، هذا محال. و قس عليه تكرّر عدم شيء واحد بعينه! فهذا القدر كافٍ للمستبصر و لاحاجة^ الى ما شعنوا! به الكتب من الأدلة الَّتي ليس ايضاحاً أزيد تما ذكرناه. و لهذا ١٠ حكم الشيخ بالبداهة على قولنا: المعدوم لايعاد كها سيصرُّح به و استحسنه الخطيب الرازي حيث قال: كلّ من رجع الى فطرته السليمة و رفض عن نفسه الميل و العصبية شهد عقله الصريح إب - ٥٦] بأنَّ اعادة المعدوم ممتنعة. لكن ذكر الوجه الأوّل للتنبيه على أوّل ما يلزم فيه من اتصاف المعدوم بالموجود. و ذكر الوجد الثاني للتنبيه على لزوم محال آخر»، ١١ انتهي.

و فيه نظر؛ لأنَّ كون الوجود هو نفس هوية الشيء الوجودي الَّذي ١٢ من أصوله و قواعده مع أنته ليس بيّناً و لامبيّناً، بل الظاهر خلافه ــ و أنّ الأمر المتأصّل هــو

١١. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٩

۲. م: فكما ٣. ق : لما بعد أن تشخص /م : تشخص

٥. ص: المقدّمة . ك: النقدمة

٦. ص ، ك : لكان ٧. ق : عن

٨. شحنوا : ملثوا ٨ س: فلاحاجة

> ٥٠. ص: للدا ١٣. ص ، م : + هو

١. م : المعتى

ع. ص : كان

الماهية، و الوجود أمر اعتباري \_ نقطع النظر عن صحّته و فساده و نأخذه مسلماً و نقول: لم لايجوز أنّ الوجود الذي هو للهوية الوجودية بعد بطلانه أعاد ثانياً. قوله: «فكان الوجود (أيضاً) واحداً» و قد فرض متعدّداً، نقول: القول بالتعدّد على ما هو المشهور من أنّ الوجود اعتباري و الماهية أصلية؛ و أمّا على هذا القول فلانقول بالتعدّد، بل نقول: انّ الوجود الأوّل هو بعينه يعيد ثانياً. كما يمقال في المشهور أنّ الشخص الأوّل يعيد ثانياً.

فان قلت: الاعادة هو الوجود ثانياً. فكأنتكم قلتم انّ الوجود يوجد ثانياً و هو محال، لأنّ الوجود ليس له وجود آخر.

قلت: ما يقول هذا القائل في حدوث الأشياء بأنّ الهوية الوجودية لم تكن قبل الحدوث فكانت فكن في مارت مجعولة الحدوث فكانت فكيف يوجّه كينونيتها أو فان كان وجّهها بغيره فلوجّهه الاعادة فنحن أيضاً نقول انّها صارت مجمولة ثانياً، و ان كان وجّهها بغيره فنوجّهه الاعادة أيضاً به، فعليه أن يوجّه بوجه و يبيّن أنته ليس يجري في الاعادة حتى يتم كلامه، و الدّن له مذلك؟

و ما ذكره من أنه لايكون لشخص واحد عدمان، ينتقض بما اذا عدم الشخص الحادث، اذ حينئذ يكون (اله عدمان سابق و لاحق.

ثم جعله الكلام وجهين، قد عرفت أنته لاوجه له، و أنّ الظاهر بل الصريح من كلام الشيخ أنته وجه واحد.

۱۱ م : . بکون

٨. ق : واحدة / ص ، ك : اخذه
 ٣. ق : كابوتها

 ٣. ق : لكانت
 ٤. ق : كلبوتها

 ٥. ق ، ك : وجها
 ٣. ص : بان

 ٧. ق : تغيره
 ٨. ص : فيترجه

 ٨. ص : فيترجه
 ٨. ص : أيترجه

ثمّ قال في توجيه الوجه الثاني أي قول الشيخ «و ذلك» الى قوله «و على أن» الى آخره، «تقريره: انته لو جاز اعادة المعدوم بعينه لجاز أن يوجد معه ابتداه ما يمائله في الماهية و جميع العوارض الشخصية، لأنّ حكم الأمثال واحد، و لأنّ وجود فرد لكلّ من هذه الصفات من الممكنات، و اللازم باطل، لعدم التميّز بينه و بين المعاد؛ لأنّ التقدير اشتراكها في الماهية و جميع العوارض، فلو كان الفرق بأنّ أحد المثلين هو الذي كان معدوماً و المثل الآخر ليس الذي كان معدوماً "رجع الى أنّ هذا في حال العدم كان غير ذاك عنه فقد صار المعدوم موجوداً، اذ صار مخبراً عنه كما سبق. و اعترض عليه بوجهين:

أحدهما: انَّ عدم التميَّز في نفس الأمر غير لازم، كيف و لو لم يستميَّزا لم يكونا شينين؟ و عند العقل غير مسلَّم الاستحالة، اذ ربَّا يلتبس على العقل ما هو متميَّز في الواقع.

و ثانيهما: أنته لوتمّ هذا الدليل لجماز وقوع شخصين متاثلين ابتداءً بعين ما ذكرتم. و يلزم عدم التميز.

و حاصله: أنته لاتعلَّق لهذا البحث باعادة المعدوم.

أقول: الجواب أمّا عن الأوّل: فبأن التميّز بين شيئين بحسب نفس الأمر لاينفك عن التخالف إمّا في الماهية و إمّا في اللف ـ ١٥٧ العوارض الشخصية، فاذا لم يكن. و قوله: لو لم يتميزا لم يكونا شيئين، من باب أخذ المطلوب في بيان نفسه، لأنّ الكلام في أنّه مع تجويز الاعادة لشيء و فرض مثله معه لم يكونا اثنين لعدم الامتياز بينها، مع أنّ أحدهما معاد و الآخر مستأنف.

و أمّا عن الثاني: فبأن فرض المثلين من جميع الوجوه حيثًا كان و ان كان رفعاً

١. ق : ـ لأنّه

۲. ص : مبتدا

٣. ص: ميندا

للامتياز الواقعي، لكن فيا نحن فيه يلزم ذلك مع تحقّق الامتياز الواقعي بمجرّد وضع الاعادة».' انتهى.

و أنت خبير بأنَّ ظاهر سياق كلامه أنَّ وجه صيرورة المعدوم موجوداً أنسه مخبر عنه بالمغائرة \_ و قد سبق أنَّ المعدوم لايخبر عنه و آ \_ فساده ظاهر؛ اذ قد عرفت أنَّ المعدوم المطلق لايخبر عنه لاالمعدوم الحنارجي فقط، و الذي كلامنا فيه هو الأخير و أيضاً على هذا أيَّ عاجمً إلى فرض وجود المثل و التفحّص عن أنَّ مغائرتها بماذا. لظهور أخبار كثيرة يمكن أن يخبر عن المعدوم المفروض بها.

و لك أن تقول: انّ مراده من صيرورته مخبراً عنه أنته يخبر عنه بصفة ثابتة له في حال العدم باعتبار عدمه لاباعتبار وجوده، اذ هذه المفائرة الّتي ذكرها ما يثبت له في الحارج حال العدم لايصحّ أن يفرق العقل بينه و بين مثله في نسبتها الى المـوجود الأوّل بأنّ الأوّل هو عينه ٥ دون الثاني فأنّه مثله، و حينئذ يرجع الى ما ذكرنا في تقرير كلام الشّيخ، لكن جوابه عن الايرادين يشعر بأنّ مراده ليس هذا، كما سنبيّنه عليه.

ثم لا يخنى أنت ألم يرد على جوابه الأوّل أنّ مراده بالعوارض الشخصية ان كان ما يشمل التشخص فسلم أنّ التميز بين شيئين في نفس الأمر لاينفك عن التخالف إمّا في الماهية و إمّا في العوارض الشخصية، لكن نقول حينئذ كيف يمكن أن يفرض مع المعاد ما يماثله في الماهية و جميع العوارض الشخصية؟ اذ هو فرض أمر محال، و هو بعينه مثل أن يفرض مع زيد ما لايكون بينه و بينه امتياز في التشخص أيضاً. كما أورد في الاعتراض التاني. فالهال اللازم على هذا العلّة من فرض هذا الهال لا من

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٩ ٢٩ ٢٠ ٢. م : + مجرد

٣. كذا إن ان

۵. ق: منه ۲. ق: بائه

٧. ص : التشخيص ٨ ص : التشخيص

فرض الاعادة، و هو ظاهر؛ و ان كان ما سواه فلايلزم ارتفاع الامتياز في الواقع.

و يمكن الجواب باختيار الشق الأوّل، و القول بأنته لايفرض ابتداء وجود ما يمائل المعاد في الماهية و التشخّص حتى يقال أنته محال، بل يفرض ما يمائله بالمعني المتعارف أن ما يشاركه في الماهية ـ و يجري الكلام بأنّ هذا المثل المفروض يلزم أن لا يكون فرق بينه و بين المعاد، و اذ الفرق مع الاشتراك في الماهية لما يتصوّر بدون الاختلاف في التشخّص و المعاد لا يجوز أن يكون له تشخّص سوى تشخّص الشخص الأوّل الذي هو معاده و الله لم يكن معاداً له، و "كون هذا التشخّص الشخص المفروض دون تشخّص المثل المفروض لا يتصوّر الا بنبوت المفائرة في حال المعدم في الخارج و إب ـ ٧٥] استعرار الثبوت فيه، و هو مستلزم للوجود. فيثبت أنته العدم في الخارة باعتبار التشخص أيضاً، فارتفم الامتياز بينها رأساً.

و بهذا التوجيه و ان صخ الكلام و خلص عن الفساد الظاهر لكنّه بعيد جداً. و مع ذلك يكون حديث فرض المثل و لزوم عدم الامتياز بينهها مستدركاً اذ يكني أن لو أعاد المعدوم لوجب أن يكون شخص^ المعاد هو الشخص السابق، لكنّه غير ممكن للزوم المحذور المذكور.

و يرد على جوابه التاني ـ و هو على ما فهمناه من ظاهر اللـفظ ـ أنّ فــرض المتلين من جميع الوجوه و ان كان مستلزماً لرفع الامتياز الواقعي، لكن عند فرض الاعادة يلزم عدم الامتياز مع تحقّق الامتياز في الواقع.

أمَّا أَوَّلاً: فلأنتا لانسلَّم أنَّ عند وضع الاعادة يسلزم أن يكسون بسين المشلين

٩. م: الشخص

۱. كذا و في العبارة وجه اضطراب. ٣- ص : التشخيص 6. ق : معاداً اذ ٧. ص : التشخيص

التنخيص
 اس: التشخيص
 الص: يكون
 المص: يكون

المغروضين أى المثلين من جميع الوجوه يلزم تحقق الاستياز الواقسمي، اذ يجبوز أن يكون على تقدير فرض مثلين كذلك لا يكون بينها فرق، و أن فرض أحدهما معاداً و الآخر مستأنفاً. و عدم الفرق بين المعاد و المستأنف \_ و أن كان محالاً \_ لكن جاز أن يكون لازماً من المحال الذي هو فرض مثلين كذلك، اذ فرض كون أحدهما معاداً و الآخر مستأنفاً مع فرضها على النحو المذكور، اذ ظاهر أنّ فرض معادية أحدهما و مستأنفية الآخر لا يكن أن يجامع فرضها مثلين كذلك.

و أمتا ثانياً: فقد سلّمنا أنّ عند وضع الاعادة يلزم تحقّق الامتياز الواقعي، لكن نقول: لعلّ هذا المحال ـ أي تحقّق الامتياز و عدم الامتياز بينهها ـ لعلّه كان لازماً من فرض المثلية على النحو المذكور؛ لأنتها محال قطعاً، أو من فرض الاعــادة سعه؛ لأنتها بمتعامًا الاجتاع؛

و من هذا الجواب يظهر <sup>6</sup> أنَّ منظوره في الجواب الأوَّل ليس ما ذكرنا. اذ يظهر منه أنَّ بناء الكلام على فرض المباتلة من جميع الوجوه المستلزمة لرفع الاستبياز في الواقع. و مَا ذكرنا مبنى على فرض المباتلة فيا سوى التشخّص هذا.

فان قلت: كيف ينطبق كلام الشيخ على التوجيه الأوّل الّذي ذكرته، و بماذا يدفع الاستدراك الله على القائل؟ اذ على الظاهر هذا الاستدراك وارد على ذلك التوجيه أيضاً.

قلت: أمتا التطبيق فأمر، ظاهر، اذ نقول مراد الشيخ أنّ المعدوم اذا أعيد يجب أن يكون بينه و بين ما هو مثله لو وجد مثله بدله، أي المثل المتعارف بمعني المشارك في الماهية دون التشخّص فرق، أي في أنّ أحدهما معاد و الآخر مستأنف. فان كان هذا الفرق باعتبار أنّ مثله ليس هو \_ أي ليس بمعاد \_ لأنته ليس الشخص آلذي كان

۱. ق : بای

۲. ص : ممتنمی ۵. ق : فظهر

٢. ق ، ڭ : المثلين ٤. ص : لااجتماع

٦. ص: التشخيص

عدم، و لا يكون تشخّصه تشخصه بخلاف المعاد، فانّه الّذي كان عدم و استخصه تشخصه، و في حال العدم كان المغارة ثابتة منقد صار المعدوم موجوداً على النحو الذي أومانا البه [الف – ٥٨] فها سلف آنفاً؛ لأنّ ثبوت المفائرة في حال العدم و جواز اسناد مذا التشخص الى التشخّص الأوّل بأنته عينه اغًا يكون مع استمرار ثبوت حال العدم، و الثبوت هو الوجود على ما أومانا اليه فها سلف فيلزم أن يكون المعدوم موجوداً حال العدم، أو يكون مراده بالفرق لاالفرق في المعادية و المستأنفية على ما ذكرنا، بل في الهوية، أي يجب أن يكون بين المعاد و المثل المفروض فرق في الهوية، و هو ظاهر. و هذا الفرق لابد أن يكون بأنّ المعاد تشخّصه عين تشخّص الأوّل، و نرد الكلام الى آخره.

و أمتا دفع الاستدراك فهو أيضاً ظاهر، اذ على هذا ليس محصل الكلام سوى أنّ المماد لا تمكن نسبة تشخصه الى التشخص الأوّل بالعينية الا بعد استمرار النبوت في حالة العدم، لكن ضمّ مع ذلك حديث المثل أيضاً توضيحاً، و مثل ذلك لا يعد مستدركاً في الكلام، بل هو ممّا يتمارف مثله سيّا في كلام الشيخ الذي دأبه التوضيح و التطويل ، و^ هذا بخلاف ما ذكره القائل؛ اذ على ذلك التقدير يلزم أوّلاً أن يثبت لزوم عدم المفائرة بين المثل المفروض و المعاد بالوجه الدقيق الذي ذكرنا، ثمّ الاستثناء بأنّ المفائرة بينها ثابتة فتكون الاعادة محالا، و هذا تطويل بلا طائل كما لا يخنى.

۲. ق : بانه

د د : أي

٦. ق : لشخصه. ص : + على

٨. له: . و

۲. می : استناد

٥. ص : فلزم

۷. ك : النظريل و التوضيح

٩. ق : ـ بين المثل المقروض ... يأتُ

ه **ک** : . و

# (١٢/٣٦] قوله: و على أن المعدوم أذا أعيد احتيج ....

بناء الكلام على أنّ الوقت إمّا من المشخصات أو من لوازم التشخص ، و كلاهما ممنوع. و قد يجري الدليل بدون هذا البناء. بل بأن يقال اذا جاز اعادة المعدوم جاز اعادة الزمان أيضاً. لأنته من المعدومات، و لافرق بين معدوم و معدوم في ذلك. و هو أيضاً ممنوع. و كان قول الشيخ بعد هذا: «فان كان المعدوم تجوز اعادته و اعادة جملة المعدومات» الى آخره، ايماء الى هذا الوجه.

و قد اعترض على الدليل بأيّ وجهٍ كان بأنتا لانسلَم أنّ ما يــوجد في الوقت الأوّل يكون مبتدأً ، و أنتها يلزم لو لم يكن الوقت أيضاً معاداً.

و أجيب بأنّ وقوع كلّ جزء من أجزاء الزمان حيث وقع أو يقع من الشروريات الذّاتية للهوية الزمانية لايتعدّاها، و كذا نسب كلّ جزء منها الى غيره من بواقي الأجزاء، فلو فرض وقوع بوم الخميس يوم الجمعة كان مع فرض وقوع يوم الجمعة يوم الخميس، و كذا لو فرض وقوع أمس في الغد كان مع كونه في الغد أمس، لأنّ كونه أمساً مقوم له لايمكن انسلاخه عنه، فحيننذ نقول: الزمان المبتدأ ونه مبتدأ عين هويته، فلو فرض كونه معاداً لاينسلخ عن هويته، فيكون حينئذ مع كونه معاداً بيسلخ عن هويته، فيكون حينئذ مع كونه معاداً بحسب الفرض مبتدأ بحسب الحقيقة، لأنته من تمام فرضه؛ فاندفع الايراد [ب - 80] رأساً.

۲. ق : مفيداً

<sup>2.</sup> ص: ـ قهو الغد ... امس

٥. ق: المد،

#### [الفصل السّادس]

[في ابتداء القول في الواجب الوجود، و الممكن الوجود، و أنّ الواجب الوجود لا علّة له و أنّ الممكن الوجود معلول، و أنّ الواجب الوجود غير مكافئ لغيره في الوجود، و لا متعلّق بغيره فيه]

## [٥/٣٧] قوله: و لامتعلَّق بغيره فيه الى في الوجود.

أراد بنني التعلّق بالغير في الوجود - كما يفهم من كلامه فيا بعد - نني التكثر في ذاته تعالى و عدم تركّبه من الأجزاء الذهنية و الخيارجية، و نني كون حقيقته تعالى مشتركاً فيها. و على الأوّل يمكن أن يكون المرادُ بالوجودِ الوجودَ الاثباتي أو الوجود الخاص - أي الحقيقة على ما ذكر في الفصل السابق - اذ على تقدير تحقّق التكثّر في ذاته تعالى - معاذ الله عنه - يصحّ أن يقال أنّ وجوده الاثباتي متعلّق بالغير إمّا باعتبار أنّ وجود الكلّ متعلّق بالجزء - أي متوقف عليه - فيكون التعلّق بمعني التوقف، و إمّا باعتبار أنّ وجود الكلّ وجود الجزء، فيكون وجوده متعلّقاً بجزئه الذي هو غيره، فيكون التعلّق بمعناة الظاهر. وكذا يصحّ أنّ حقيقته الخاصة متعلّقة بالغير هو غيره، فيكون التعلّق معملّة بالفير

بناءً على توقف الكلّ على الجزء من حيث الذات مع قطع النظر عن الوجود كها هو رأي بعض. و مع قطع النظر عن الجزء من حيث الذات مع قطع النظر عن الجرء المعتبار أن يمر كب منه، و منه يتحصّل قوامه، سواء قلنا بالتوقف أو لا: و على الناني الظاهر أن يكون الوجود بالمعنى الثاني، و يكون المراد بالتعلق الربط و الانتساب. فحاصل المعنى: ان حقيقته تعالى ليس مرتبطة و منتسبة الى غيره تعالى، أي لا يوجد في غيره تعالى هذا. ثمّ أنته ان لزم في بعض الاحتمالات استعمال اللفظ الواحد في معنييه، فالأمر فيه سهل، سبًا في مثل هذا الكتاب.

#### [7/٣٧] قوله: و نعود الى ماكنًا فيد.

قيل: «لما ذكر أنّ معنى الوجود و الشيئية العائنين هما أعرف الأشياء تصوّراً و وحسوداً، و أشسار الى أن لاسفهوم يبعدهما أعرف و لاأقدم سن الضروري و اللاضروري، فاذا نسبت الضرورة الى الوجود تكون وجوباً، و اذا نسبت الى العدم كان امتناعاً. و اذا نسبت اللاضرورة الى أحدهما أو كليهما كان الامكان العام أو الحناص، فعاد الى خواص كل منها مجسب المعني و المنهوم، لأن الحواص و الأعراض الذاتية للأقسام الأولية للموضوع هي كالمبادي للأحوال الذاتية لأقسام الأولية للموضوع هي كالمبادي للأحوال الذاتية لاقسام

و لايبعد أيضاً أن يكون مراد الشيخ من العود الى ما كان فيه، العود الى ما ذكر

٣. م : الجزه ٣. ك : متركب

£. ص ، ك : الشيئة 6. ص : العامتين ٢. كذا ٧. كذا

۸ منها ۹. تعلیقة الهیات الشفاء / ۳۰

٦. ص: و مع قطع النظر... الوجود كما هو رأى بعض

في عنوان هذا الفصل، لأنّ ما ذكره بعد هذا القول ــالى أن يشرع <sup>ا</sup> في البرهان على المطالب ــكلّه عود لما ذكره فى العنوان و تفصيل و توضيح له.

[٢٠/٣٧] قوله: و يكون منها ما اذا اعتبر بذاته وجب وجوده.

سواء كان ذاته مقتضية للوجود ـ على ما هو رأي المتكلّمين ـ أو لا، بل يكون عينه، على ما هو رأى الحكماء.

[١١/٣٧] قوله: و أنّ الواجب الوجود بذاته واجب الوجود من جميع جهاته.

لم يورد الشيخ في هذا الفصل و لافيا بعده دليلاً على هذا المطلب. و أنّ في أصل معناه و المراد منه (الف – ٥٩] أيضاً اشتباهاً؛ فلابأس أنّ نتكلّم في الأمرين جميعاً و نحقّق ما هو الحقّ فيهها.

فاعلم أنّ المتأخّرين على ما ذكر غيات الحكماء: «قرّروا أنّ مراد المتقدّمين من هذا القول أنّ ذاته تعالى كافية في حصول جميع ما له من الصفات وجودية أو عدمية، و ذكروا أنتهم برهنوا عليه بأنته لولا ذلك لتوقّف حال من أحواله على غيره، و ذات المتعيّنة متوقّفة على الغير، اذ المتوقّف على المتوقّف متوقف، فيكون ممكناً. و كلام الشيخ في النجاة و رسالة المبدأ و المعاد أيضاً ظاهر فيا قرّره و ذكره المتأخّرون، حيث قال فيها بهذه العبارة: واجب الوجود بذاته واجب الوجود من جهة ممكن الوجود من جهة تكون له و لاتكون له، و لايخلو عن ذلك و ذلك. و كلّ واحد منها لعلّة يتعلّق الأمر بها فكانت ذاته متعلّق الوجود بعلّة أمرين لايخلو منهها، واحد منها لعلّة يتعلّق الأمر بها فكانت ذاته متعلّق الوجود بعلّة أمرين لايخلو منها،

۱. ص: يسرع ٢. ق ه س: تحقق

فواجب الوجود لايتأخّر عن وجوده وجود منتظر، بل كلّ ما هو ممكن له واجب له. فلا له إرادة منتظرة و لاطبيعة منتظرة و لاصفة من الصفات منتظرة».' انتهى.

ثمّ أورد المتأخّرون عليهم بأنته ان عنيتم بالذات المعيّنة معروض تلك الحسالة. فتوقّفه عليها ممنوع، و ان عنيتم المجموع فاستحالة التوقّف ممنوع. و أيضاً الحالات و الصفات أربعة أقسام، الأوّل: حقيقية، و التاني: حقيقية شبوتية من ذات اضافة من الثالث اضافية، و الرابع: سلبية.

و القسهان الأؤلان ـ لو سلّم ـ امتناعهها على الواجب لما قرّرتم من أنته لايقبل صفة زائدة؛ فالنالث و الرابع لازمان واقعان لايكن انكارهما، فالله خالق للحوادث، رازق للحيوانات و هو غير كلّ حادث، كما أنته غير كلّ قديم ممكن على قولكم، لاعلى قول أهل الحق فائهم لايقولون لقديم ممكن، و كان مرادهم بايرادهم الأخيران القسمين الأخيرين من الصفات، لاشك في اتصاف الباري تعالى بهما على ما ذكروه من الأمتلة مع توقّفهها على الغير، ضرورة أنّ رازقية زيد موقوفة على وجود زيد، فلم يصح أنّ جميع صفاته تعالى وجودية كانت أو عدمية ذاته تعالى كافية فيها، و هو كها ذكروه و رن كان في بعض أمثلتهم مناقشة.

و لايخنى أنَّ ما أورده من الايرادين وارد على ما نقلوه من القدماء و هو الظاهر من كلام الشيخ فى *النجاة و المبدأ و المهاد كها نقلنا*.

و ما أورد غياث الحكماء عليهم بقوله: «أقول ايرادهم على ما حرّروه و قرّروه غير وارد، اذ لاغير غير مستند الى الواجب الواحد تعالى، و الترديد مع أنته غير سديد اختيار كلّ من شقيّه غير بعيد، هذا اذا كان الموقوف عليه وجودياً و لم يكن من إب – ٥٩] سلسلة الحوادث، و أمتا اذا لم يكن أو كـان فــوجه لزوم الامكــان مــا

۱. لم نعثر عليه في نسختنا. ۲. ق: . ذات اضافه

المقالة الأولى ٢٢٩

سنفصله في الفصول الآتية، و في كلام الرئيس على ما ينقله اشارة مــا الى هــذا، و هؤلاء أغفلوا أو تفافلوا عنه»، انتهى.

لايظهر ممناه و وجه مقابلته لما ذكروه فضلاً عن صحّته، و في الفصول الآتية التي أشار اليها لم نجد أمراً يظهر من الوجه الذي ذكره، و مراده من كلام الرئيس الكلام الذي نقلنا من الرسالتين. و لا يخفي أنّ أول كلامه من أنته لاغير غير مستند اليه يمكن توجيهه بأنّ مراده أنّ مقصود القدماء أنسه ليس شيء من صفاته بحسيت لاينتهي استناده الى ذاته تعالى، و ما ذكره المتأخّرون من أنّ بعض صفاته الاضافية و السلبية متوقّف على الغير لا يقدح حيننذ في مقصودهم، اذ لاغير غير مستند اليه، فيكون بالآخرة استناد الصفات الى الذات لكن فيه أمران:

أحدهما: أنته على هذا تصير هذه المسألة لغواً اذ لاشكّ بعد اثبات التوحيد أنّ كلّ ما عداه من الموجودات مستند اليه إمّا بواسطة أو بلاواسطة. و لااختصاص له بصفاته تعالى، فتخصيص الصفات بهذا البحث تمّا لاطائل تحته.

و ثانيها: أنته على هذا لامدخل لما ذكروه من الدليل في هذا المطلب و لاتعلّق له به أصلاً. بل ليس الدليل عليه الاستناد جميع ما سواه من الموجودات اليه بناءً على برهان التوحيد هذا، ثم لايذهب عليك أنته يظهر مما نقلناً من كلام الشيخ أنّ مرادهم من الصفات الصفات الوجودية لا ما تشملها العدميات أيضاً، حيث قال: «بل مع العلّين الوجوديتين أو عدمي و وجودي». و على هذا لايرد الايراد الأخير عليهم، لكن الايراد الأول وارد متجه.

و لو قيل: انّ مرادهم أنّ الصفات الوجودية عين ذاته تعالى بناءً على ما أثبتوه من امتناع قيام الصفات الزائدة بذاته تعالى. و اذا كانت هذه الصفات عين ذاته تعالى

٦. ق: لكن

2. س: . ما

۱. أغفلوا : أهملوا و تركوا

فلايجوز استنادها الى الفير و الآلزم احتياج ذاته تعالى اليه، و حيث كان كلامهم مختصاً بهذه الصفات اندفع عنهم الايرادان جميعاً، فلم يكن بعيداً وكان يقرب كلامهم الى الصواب في الجملة، لكن فيه بعد أنَّ ما اثبتوه من عينية الصفات الحقيقة لايرجع ما له الآالى أنَّ ذاته تعالى بحيث يصدر عنها بذاته ما يصدر عنها المعتبار الصفة الزائدة التي هي القدرة مثلاً.

و أنت خبير بأنته يجوز حينئذ أن يقال: إنّ ذاته تعالى بسبب غيره بصير بحيثية من هذه الحيثيات، و لايلزم منه احتياج ذاته تعالى بذاته الى ذلك الغير حتى يكون مالاً، بل في صيرورته بهذه الحيثية و استحالته ممنوعة، اذ الصيرورة المذكورة في الحقيقة صفة اضافية اعتبارية، و قد مرّ جواز توقّف مثل تلك الصفات الى غيره تعالى هذا. ثم أنّ المتأخّرين راموا من هذا الكلام أمراً آخر و هو أنته تعالى جميم صفاته حاصلة في الأزل له تعالى و لايجوز أن يصير محلاً لصفة حادثة. و الظاهر أنّ مرادهم الصفات المحقيقية إلف - ٦٠] فقط، اذ حدوث بعض الصفات الاضافية و السلبية كما لاشك فيه، و هم أيضاً معترفون به كها ظهر بما نقلنا آنفاً.

و قد استدلوا على هذا المرام بأنّ محل الحموادث حادث، فلايمكن اتصاف ذاتـه القديمة بها، و بيّنوا حدوث محلّ الحموادث بأن الّذي يحدث فيه حادث لايخلو عنه و عن ضدّه، و ذلك الضدّ يزول بورود الحادث، فلايجوز أن يكون ذلك الضدّ قديماً. اذ ما ثبت قدمه امتنع عدمه، و ننقل الكلام اليه، و هكذا حتّى يلزم التسلسل الحال.

و في هذا الاستدلال نظر من وجوه:

أحدها: منع عدم امكان الخلوط عن الحادث و ضدّه.

و ثانيها: منع عدم امكان زوال القديم .

۲. ق: مس : استئاده ۲. ق: عنا ۲. ق: ـ عدم 2. ق: خلو ۵. ق: ـ عدم ۲. ق: البدم و ثالثها: منع استحالة هذا التسلسل على رأي الحكماء لأنَّ آحادها متعاقبة.

و رابعها: انّك قد عرفت أنّ اتصافه تعالى بالصفات الحسقيقية بأيّ وجه كان، فعلى تقدير تسليم أنّ الحادث الوجودي لايخلو الحلّ عنه و عن ضدّه انّا يكون ذلك التسليم فيا يكون أمر وجودي، لكن صيرورة الواجب قادراً مثلاً ليس بحدوث صفة القدرة فيه، بل بصيرورة ذاته بذاته بحيث يصدر منها ما يصدر منّا باعتبار القدرة الزائدة علينا، و حيننذ لانسلم أنته لايخلو الحلّ عنه و عن ضدّه. و على تقديره أيضاً الاتصاف بالضدّ أيضاً يكون من هذا القبيل، فغاية ما يملزم التسلسل في الأسور الاعتبارية بطريق التعاقب، و المتكلّمون أيضاً لايقولون باستحالته.

و قد أجابوا عن منع عدم امكان الخلق عن الحادث و ضدّه بأنّ الحادث الوارد على موضوع و مورد يلزم أن يكون ذلك المورد قابلاً له و الآلم يحدث فيه، و القابلية وجودية لاتجامع المقبول فهي ضدّه و هو كها ترى. و الظاهر أن يقال أنّ المراد سن كون واجب الوجود بذاته واجباً من جميع جهاته أنّ جميع الكالات الّـــي تكون للموجود المطلق حاصل له تعالى ضرورة، و لايجوز أن يكون كهال يمكن حصوله له و لايكون ثابتاً له أزلاً و أبداً بالضرورة. و البرهان عليه أنّ من الأوليات أنّ الملّة الموجدة لشيء أشرف منه قطعاً، و أنّ فعل الشيء لايمكن أن يكون كهالاً له، فعينئذ نقول: انّ الكمال الذي ليس له تعالى و يمكن أن يوجد له فهل ايجاده يكون منه تعالى أو من غيره؟ و هما محالان، أمّا الأوّل: فلأنته يلزم أنّ يكون فعل الشيء كهالاً له، و هو أفحش.

فان قلت: هذا انتها يتم اذا اكتفيت في المرام بأنَّ كلَّ كهال يمكن أن يوجد له تعالى فهو ثابت له دائماً ضرورة، أمّا اذا ادّعي أنَّ كلَّ كهال يمكن أن يكون للموجود المطلق

٣. ق: - عدم الفصل

۱. س : و علی ۲۰ س : + و

على ما ذكرت آنفاً [ب - ٦٠] ثابت له تعالى دائماً فلا، اذيجوز أن يكون لبعض الممكنات كمال لايحصل له تعالى \_معاذ الله عنه \_و هذا البرهان الذي ذكرته لايجري فيه.

قلت: ليس كذلك، بل البرهان جارٍ فيه أيضاً. اذ لو كان للممكن كهال فلا يخلو إتا أن يكون موجد ذلك الكال هو الله تعالى أو غيره؛ و على الثاني أيضاً ينتهي اليه قطماً. فيكون فعله أو فعل فعله، و يكون لا محالة ذاته تعالى أشرف منه، فكيف يكن أن يكون كهالاً له و أيضاً الممكن الذي له ذلك الكال يكون معلوله تعالى و فعله، و اذا كان ذلك الكال حاصلاً له و لم يكن حاصلاً له تعالى مع كونه كهالاً له أيضاً. يلزم أن يكون ذلك الممكن أشرف منه تعالى من هذه الجهة \_ معاذ الله عنه \_ و هو محال؛ لأن الملة أشرف من المعلول من جميع الجهات قطعاً.

فان قلت: على ما ذكرته يلزم أن لايكون العلم و القدرة و نحموهما كمهالاً له تعالى بده الصفات تعالى بده الصفات تعالى عنه.

قلت: لاشك أنّ الموجود المطلق، الجهل و العجز نقص له، و كونه عالماً و قادراً كيال له مطلقاً و فلابد أن الغمل لا يكن كيال له مطلقاً و فلابد أن الغمل لا يكن أن الغمل لا يكن أن يكون كيالاً للفاعل ازم منه أن لا يكون علمه و قدرته فعله أو فعل فعله، بل لابد أن يكون ذاته بذاته عالماً قادراً الى غير ذلك من الكالات فيا ذكرنا. ظهر أنته يجب أن يكون ذاته بعلم الصفات الكالية، و مع ذلك يجب أيضاً أن لا تكون تلك الصفات زائدة على ذاته تعالى.

فان قلت: قد بق احتال آخر، و هو أن يكون كهال للموجود المطلق و لم يمكن

٦. ص: معلولاً

٤ ق ، ك : ـ تعالى

٦. ص: + تعالى

**١. ك: فيكر**ن

۳. ص: حاصل

ه ك: . مطلقاً

اتصاف موجود من الموجودات واجباً كان أو ممكناً به، و البرهان المذكور ظاهر أنته لايجرى فيه، فحينئذ لايتر أنّ الواجب يجب اتصافه بجميع الكمالات.

قلت: مثل هذا الكمال الّذي ذكرته فأوّلاً لانسلّم أنّه كهال للموجود، اذ ظاهر أنّ الّذي يمتنع اتصاف جميع الموجودات به لايكون كهالاً للموجود؛ و ثانياً نمنع كون فقد مثل هذه الصفة انقصاً ، و أنّه يجب ننى مثل هذا الاحتال، فتدبّر!

[١٣/٣٧] قوله: فيكون كلّ واحد منهما مساوياً للآخر في وجوب الوجود و يتلازمان.

أي يكون كلّ واحد ً منها واجب الوجود بذاته و لم يكن أحدهما علَّة للآخر. لكن تكون ذات كلّ منها بحيث لايصعّ بالنظر الى ذاته أن تتحقّق بدون الآخـر، و يمكن أن لايؤخذ \* في التكافؤ عدم علّية أحدهما للآخر، بل يكتنى بالتلازم فقط.

#### [۱۷/۳۷] قوله: غير مضاف.

هذا بناه على عدم التكافر. و المراد منه: إمتا أنته غير مضاف بالنظر إلى الذات لاالاضافة الطارئة على الذات أيضاً ، أو أنته ليس من قبيل المضائف الحقيق المشهور كالأبوة و البنوة و نحوهما، لأنّ المتضائفين الحقيقيين متكافئان، و اذا بطل كونه مكافئاً فلم يكن مضافاً. و الأوّل يصح على أيّ معنى كان من المعنيين اللذين ذكرتهما للتكافؤ، و الناني على الأوّل.

و لا يخنى أنّ الشيخ [الف - ٦١] و ان أبطل التكافؤ بين الواجبين لكن بـطلانه بالمني الأوّل بين الواجب و الممكن ضروري. فيصحّ تفريع عدم كونه مضافاً حقيقياً

۲ ق: منتصاً

١. ص ، ك : الطبيعة

٣. س: ، واحد ٤. بعض النسخ: لايوجد

ه. ق: رايضاً

هذا

ثمّ على الوجهين لايرد ما نقل عن الخيام من أنته لو أريد من المضاف المضاف الحقيقي فليس يوجد الّا في الاضافة الحقيقية لافي شيء غيرها، سواء قلنا بوجودها في الخارج، أولا.

و ان أريد به المضاف المشهوري فانّه يوجد في الواجب أيضاً، أمّا على الأوّل فظاهر. و أمّا على التافي فلأنّ المراد بالمضاف الحقيقي ما يكون تصوّره مع تصوّر أمر آخر، و لاضرورة في أنّ مثل هذا الأمر يكون من مقولة الأعراض حتى لايحتاج الى نفيه عن الباري تعالى. و لاحاجة في دفعه الى ما تكلّفه بعض سادة العلماء بقوله: «اذ تحصّلت من صحفنا أنّ المجعول أوّلاً و بالذات هو نفس ذات المعلول و جوهر ماهيّته، و من المستبتين أنّ مرتبة ذات العلّة متقدّمة في لحاظ العقل على مرتبة ذات المعلول تقدّماً بالذات، فاذاً كلّ جائز فانّه في مرتبة ذاته المجعولة و في سنخ جوهر ماهية المبتدعة تلزمه الاضافة الى ذات المجاعل بالمجعولية و المعلولية، اذ لحاظ ذاته بعينه لحاظ شيء من تلقاء شيء. و أمّا المجاعل فذاته متقررة في مرتبة ليس لها أذات المجعول، فاضافة المجاعلية و المجعولية ليست مكتنفة في تلك المرتبة، فاذاً هو في نفس مرتبة المجعول، فاضافة المجاعلية و المجعولية ليست مكتنفة في تلك المرتبة، فاذاً هو في نفس مرتبة الذات المعلولة و في سنخ جوهر الماهية والمجعولة جعلاً بسيطاً، و لعل شريكنا السالف رام ذلك، حيث قال: و لامضاف» الماهية أنّ الماهية من حيث هي ليست الآهي رام ذلك، حيث قال: و لامضاف» الماهية أنّ الماهية من حيث هي ليست الآهي وان سلم أنّ المجعل متعلق منفيه من النظر، اذ ظاهر أنته وان سلم أنّ المجعل متعلق منفس الماهية أنّ الماهية من حيث هي ليست الآهي وان سلم أنّ المجعل متعلق منفس الماهية أنّ الماهية من حيث هي ليست الآهي وان سلم أنّ المجعل متعلق منفيه من النظر، اذ ظاهر أنته المحورة وان سلم أنّ المجعل متعلق منفيه من الناهر المحورة المحورة المحورة المحالة من حيث هي ليست الآهي وان الاستراء المحالة مناه عليه من النظر، المحورة المحورة المحالة من حيث هي المحررة المحرد المحالة المحررة المحرد المحرورة المحرد الم

۲. ق : المنتزعة ٤. م : تعرضه ٦. ق : يرام

۱. ق: صحتها

٦٢. في المصدر : فيها

o. س : + المعلولة

٧. المروة الوثقى / ١٧٣ نفلاً من السبِّد الدَّاماد.

٨ ق ، ص : يتعلق

لاغير، سواء كان الجمعولية أو غيرها، و انكاره مكابرة و مخالفة لتصريحات القوم؛ فتئت:!

#### [۱۷/۳۷] قوله: و لامتغيّر ٦.

هذا ناظر الى أنته واجب من جميع جهاته. و أنت خبير بأنّ هذا انَّما يلائم أحد المعنيين اللذين ذكرناهما من المتأخّرين و من قبل نفسنا، و لايرتبط بـالمعني الأوّل الّذي ذكرنا من القدماء".

#### [7/٣٨] قوله: فاذا اعتبر بذاته دونه لما يجب له وجود.

أورد عليه غياث الحكماء بأنته يجوز أن يكون له نحوان من الوجود، أحدهما: بذاته، و الآخر: بغيره، أو يكون له وجود واحد يكون مستنداً الى الذات و الى الغير و حينئذ لانسلم أنته اذا اعتبر بذاته دونه لم يجب له وجود.

و فساد ما ذكره ظاهر. اذ من الضروريات الأوّلية أنّ الشيء الواحد لايجوز أن يكون له وجودان في زمان واحد. وكذا لايجوز توارد العلّتين المستقلّتين على معلول واحد شخصي

فان قلت: لعلّ الوجودين يكونان في زمانين، و الذات ليست عـلّـة للــوجود عندهم [ب - ٦١] حتّى يلزم توارد العلّـتين المستقلّـتين على معلول واحد شخصي.

قلت: الوجود الّذي يكون أوّلاً و يزول إمّا من الذات أو من الغير؛ فان كانّ من الذات: فلايجوز زواله أصلاً؛ و ان كان من الغير: فيكون زواله شرطاً لحصول الوجود من الذات، فلم يكن الذات كافياً في وجوب الوجود.

۱. کدا

٢. في النسخ : لأغير متغير

و بعبارة أخرى الوجود الدي من الذات لايكن أن لايكون في وقت من الأوقات حتى يجوز أن لايكون الوجودان في زمان واحد.

و ما قلت أنّ الذات لاتكون علّة حتى يلزم توارد العلّتين ففيه؛ إنّ الذات و ان لم تكن علة لكن كافية في الوجود. و الدليل الّذي ذكروه في تبوارد العلّتين جارٍ في التكافي، الله الاستحالة في العلّتين أيضاً باعتبار كفايتها. كما ينظهر سن التأسّل في الدليل.

## [٦/٣٨] قوله: و ظهر من ذلك أنته لايجوز ... .

لا يخفى أنَّ هذا المطلب ليس الا المطلب السابق بالحقيقة، و ليس بينها تـ فاوت يعتد به يصلح لأن يجعل بسببه مطلباً آخر، لكن مثل هذا من دأب الشيخ ليس ببعيد.

# [٩/٣٨] قوله: و الذي يؤثر غيره في وجوده ....

هذه المقدّمة مستدركة في البيان.

## [١٥/٣٨] قوله: و ان كان لاتحصيل عن غيره.

جزاء. و هذا الشرط محذوف. و كان المراد: أنته ان كان لايحصل عن غيره و الحال أنّ من البين كذا و كذا الى قوله: «و بالجملة» فيلزم أن يكون حاصلاً عن غيره هذا خلف مع أنته المطلوب.

١. س: الكافي

## [١٥/٣٨] قوله: و من البيّن أنّ كلّ ما لم يوجد ثمّ وجد ... .

ان أراد به ما هو ظاهر العبارة من أنته كان معدوماً ثمّ وجد. ف المقدّمة الّـتي ادّعاها - من أنّ مثل ذلك متخصّص الأمر جائز غيره - بديهية لما يقبل المنع، و الايحتاج الى ما ذكره من الدليل، لكنّه الايجديه لجواز أن يكون ممكن يكون داغاً إمّا موجوداً عن ذاته أو معدوماً، و انّ أراد ما هو أعمّ من الحدوث و الوجود الدائمي فيرد حيننذ المنع على. قوله: «فان كانت ماهيته تكنى لأيّ الأمرين كانت»، الى آخره الدره.

اذ لانسلّم أنّ ما تكنى ماهيّته لوجوده يكون واجباً. اذ الواجب على ما عرّفه آنفاً هو الّذي اذا اعتبر بذاته يجب وجوده، لا أن يكون اذا اعتبر بذاته موجود أولاً يندفع هذا المنع الا بعد ابطال الأوّلوية الذاتية و لعلّ الشيخ لم يتعرّض له. لأنّ ما سيذكره في ابطال الأوّلوية الحنارجية و اثبات أنّ الممكن ما يجب بعلّة <sup>1</sup> لم يوجد جارٍ في الأوّلوية الذاتية كما ستعرفه فاكتنى به.

#### [7/٣٩] قوله: بل أمر يضاف اليه وجود ذاته.

و في بعض النسخ: «اليها» و الاضافة يمكن أن تكون بمعني النسبة أو الانتضام فعل الأوّل: ضمير «اليه» راجع الى «الأمر» و ضمير «ذاته» الى «الممكن» المبحوث عنه، و على الثاني يحتمل المكس أيضاً بأن يكون المراد بوجود ذاته نفس ذاته، أو

من: تخصيص اس: بتخصص ٢. س: لكنها

٣. لا يخفى ان قول الشبخ: وبأمر جائز غيره بؤيّد المعنى الأوّل، اذ على الثاني لادخل لقوله: «جائزه الآ أن يراد
 بالجواز مقابل الامنتام، و هذا لايناسب قوله: «و كذلك في المدم». (منه)

٤ س : بملية ٥. ق : بذاك

تكون لفظة الوجود معجمة '. و على النسخة [الف - ٦٢] الأخيرة ضمير ' «اليهــا» راجع الى الماهية و «ذاته» الى الأمر، و الاضافة بمعنى الاتصاف.

#### [٦/٣٩] قوله: وعلى ما علمت.

يعنى بناة على ما علمتَ أنَّ الممكن لابدُّ له من محلٍّ، فنقول: لابدُّ أن يجب بالعلة.

## [9/39] قوله: و هذا محتاج من رأس الى وجود شيء ثالث.

هذا مما لاشك فيه، و انكاره مكابرة؛ و لاشك أيضاً أنته جارٍ في الأوّلوية الذاتية أيضاً. و اعلم أنته قد قبل في شرح هذا البرهان الذي ذكره الشيخ: «يريد بيان أنّ الممكن ما لم يصر واجباً بعلّته الموجية له لم يصر موجوداً، و ذلك لأنته بعد تحقّق ما يسمّى علّة إمنا أن يجب وجوده، أو لم يجب. فان وجب فذاك، و ان لم يجب فهو بعد ممكن الوجود، و لم يتميّر وجوده عن عدمه، و لم يحصل الفرق فيه بين هذه الحالة و الحالة الأولى؛ لأنته يجوز وجوده و يجوز عدمه، فيحتاج في حصول أحدهما الى الحالة الأولى؛ لأنته يجوز وجوده و يجوز عدمه، فيحتاج في حصول أحدهما الى مكان حالة الحالة الأولى و المفروض خلافه، هذا خلف. و ان وجب فوجوبه بما هو فكان حالة الحالة الأولى و المفروض خلافه، هذا خلف. و ان وجب فوجوبه بما هو الموجب له و هو العلّة لاغير. و الشيخ قرّر ذلك الشق بأنته اذا جاز وجوده و عدمه مع تحقّق علّة الوجود، فيحتاج الى انضام علّة أخرى، و هكذا يرد السؤال و يمازم الاحتياج الى علّة ثالثة و رابعة و هكذا الى غير النهاية، فيلزم التسلسل، و مع لزوم الاحتياج الى علّة ثالثة و رابعة و هكذا الى غير النهاية، فيلزم التسلسل، و مع لزوم التسلسل سواء كان ممتنعاً أو لانقول: لايخلو إنا أن حصل الوجوب و الايجباب المسلمل المقال المتسلسلة أو لانقول: لايخلو إنا أن حصل الوجوب و الايجباب الملك المتسلسلة أم لا؛ فان حصل فيثبت المطلوب. و هو أن الممكن ما المهموع ثلك العلل المتسلسلة أم لا؛ فان حصل فيثبت المطلوب. و هو أن الممكن ما المهموء ثلك العالم المتسلسلة المؤل المتسلسلة المؤلة الملكن ما الم

۱. کذا

يجب بعلَّته لم يوجد؛ و ان لم يحصل فلم يكن ما فرضناه علَّة للوجود علَّة له. هـذا خلف.

و أمتا صيرورة الشيء من جهة علّته أو من جهة ذاته بحسيث يكون أولى له الوجود أو العدم \_أولوية غير بالفة حدّ الوجوب، اذكون أحد الطرفين أليق بالنسبة الى الذات الامكانية لياقة غير واصلة الى حدّ الضرورة لامن قبل مبدأ خارج و لاباقتضاء و سببية ذاتية \_فهذه كلّها من تلفيقات المتأخّرين لايحتاج ابطالها الى كثير مؤونة بعد تعرّف حال الماهية و الوجود و معني الاقتضاء، و أنّ الماهية من حيث هي لاسببية لها بالقياس الى الوجود لا تاتاً و لاناقصاً؛ على أنتا قد بسطنا الكلام في ذلك المبحث في الأسفار الأربعة من أراده فليراجم اليه»." انتهى.

و فيه نظر:

أمتا أوّلاً: فلأنّ التغيير الّذي أورده في برهان الشيخ تما لامحصل له لأن ما ذكره من أنته: «إن لم يجب بعد فهو محكن الوجود، و لم يتميّز وجوده عن عصل الفرق آخره، إن أراد أنته لم يتميّز الوجود عن العدم \_أي لم يصعر موجوداً و لم يحصل الفرق بين هذه الحالة و الحالة الأولى حيث لم يكن في شيء منها موجوداً \_ فبطلانه ظاهر؛ الد لملّد كان في هذه الحالة موجوداً بسبب العلّة، فتميّز وجوده عن عدمه و حصل الفرق بين الحالين. و إن أراد أنته لم تتميّز حالته الأولى عن حالته الثانية لاباعتبار حصول الوجود \_بل باعتبار أنته في كلّ من الحالين إب - ٦٢] ممكن \_ ففيه أنّ كونه في الحالين ممكناً لايستلزم عدم قيّز الحالين، لجواز أن يكون في الحالة الأولى عمكناً على مسبب في الحالين وجوده أولى بسبب الفاعل، فلم يلزم خلاف فرض و لامحذور آخر غيره أصلاً. وإن أراد أنته لافرق بين الفاعل، فلم يلزم خلاف فرض و لامحذور آخر غيره أصلاً. وإن أراد أنته لافرق بين

١. ق: داخلة

٢. قارن : الأسفار الاربعة ج ١ / ١٩٩-٢٠٦

٣. تعليفة الهيات الشفاء / ٣١

الحالين\ في الاحتياج الى العلّة. اذ البديهة حاكمة بأنته مادام جواز العدم باقياً و ان كان مرجوعاً جدّاً فيحتاج الى علّة تخصص وجوده و تميّزه عن العدم، فهو بعينه ما ذكره الشيخ؛ فالصواب الوقوف على ما ذكره و عدم التعدّي عنه.

و أمّا ثانياً: فلأنّ البرهان الّذي ذكره الشيخ على ما عـلمته يبطل الأولويـة الفيرية صريحاً و الذاتية مقايسة اليها، بل الظاهر أنّ غرضه من هذا البرهان ليس الآ ابطال الأولويّة، فلاوجه بعد ذلك لماقال هذا القائل بقوله: «و أمّا صيرورة الشيء من جهة علّته أو من جهة ذاته» الى آخر ما قال أصلاً كما لايخنى.

[١٧/٣٩] قوله: و لا يجوز أنَّ يكون واجب الوجود مكافياً لواجب وجود آخر.

قد عرفت معني المكاني. قال غياث الحكماه: «أنّ الرئيس بسط الكلام في المرام، ولعلّه لمصلحة ما رأي في هذا، و انتا أرى أنته يمكن تحرير الدعوى و تقرير الدليل بوجه أخصر من هذا الّذي أتى، فيقال المتكافئان على ما يستفاد ممّا أفاد من الكلام في المرام هما اللذان يتلازمان في الوجودين و كانا شيئين، فلم يكن أحدهما علمّة كافية لصاحبه كالمتضائفين تضائفاً حقيقياً مثل الأبؤة و البنؤة. فتحرير الدعوى: ان واجب الوجود لايجوز أن يكون مكافئاً لموجود آخر ـ لاالواجب و لاالممكن ـ و في تقرير الدليل على ما حسبه يكني أن يقال: ان كلّ واجب موجود بقطع النظر عن غيره و بغير غيره ـ و بغير عجود بقطع النظر عن غيره و بغير تصور غيره، فلاشيء من الواجب بمكافي، و يستفاد من هذا الوجه أنته غير مضاف. أمّا الصغرى فليا مضى، و أمّا الكبرى فليا يظهر من المعني المراد من التكافؤ». آ انتهى، و فعه نظ:

١. ق ، ك : + ان

£. ک : علته

4. مخ : سببین 0. ق : 1ن کل

٦. لم تعثر عليه في نسختنا

۲. ق ، ص ، س : علمت

أمّا أولاً: فلأنّ الاختصار الّذي ادّعاه في تحرير الدعوى لايظهر له محصّل. و أمّا ثانياً: فلأنّ الظاهر من كلام الشيخ أنّ مراده بالتكافؤ هيهنا التلازم بحسب الوجود الحارجي، لاالتلازم بحسب الوجودين.

و أمّا ثالثاً: فلأنّ قوله: «كلّ واجب موجود بقطع النظر عن غيره» ان أراد به أنته موجود و إن قطع النظر عن تأثير غيره في وجوده، فهو مسلّم؛ لكن لاينفع في المرام كما لا يحنق. و إن أراد أنته موجود و آن لم يكن غيره موجوداً ففساده ظاهر على رأي الحكاء القائلين بوجود اللوازم الممكنة لذاته تعالى، الّا أنّ يخص الغير بالغير الذي لا يكون معلولاً له، و هو مع كونه خلاف ظاهر اللفظ فيه أنّه ممنوع. بل هـو أوّل المسألة.

و أمّا رابعاً: فلان قوله: «و بغير تصوّر غيره» ممّا لاوجه له؛ لأنته إمّا لنني التلازم بحسب الوجود الخارجي، فظاهر أنّ هذا التلازم لامدخل فيه للتصوّر، و إمّـا لنــني إالف – ٢٦] التلازم بحسب الوجود الذهني، و هذا التلازم ائمًا يستدعي كون تصوّر أحدهما مع الآخر، و لاينافي وجود أحدهما في الخارج بمدون تمصوّر الآخر. و الحاصل في الواجب هو وجوده في الخارج بدون تصوّر غيره، فلايتمّ التقريب.

## [١/٤٠] قوله: بل هما متكافيان في امر لزوم الوجود.

أي في أمر وجوب الوجود، أو في أمر التلازم في الوجود؛ و المآل واحد.

# [ ٠ ٤/٤] قوله: فلايجب أن يتبع وجوده وجود الآخر ....

ان أراد بالتابعية معناه الظاهر فهومسلّم. لكنّ التكافؤ لايلزم التابعية في الوجود

۱. ق: ـ هیهنا

بل اللزوم، و هو أعمّ من التابعية و إن أراد علاقة اللزوم كيا يشعر به قوله: «و يلزمه» فهو ممنوع، بل هو أوّل الغزاع.

#### [7/٤٠] قوله: بل لايكون الوجوده علاقة بالآخر ....

هذا الاضراب يدلّ على أنّ مراده بالتابعية الّتي ذكرها معناها الظاهر، و هو كها ترى على ما عرفت.

## [٧/٤٠] قوله: و أمَّا أن لايكون واجباً بذاته فيجب أن يكون ....

لايخنى أنته يكني أن يقال حينئذ أنته يلزم خلاف الفرض. و به يتمّ الدليل من غير حاجة الى التطويل الذي ذكره الشيخ من دون فائدة يعتدّ بها. لكن هذا من دأبه ليس ببعيد.

#### [4/20] قوله: و باعتبار الآخر واجب الوجود.

فيه نظر، لجواز أن يكون وجوبه من ثالث. و لو قيل: «أنته خلاف الفرض فما ذكره أيضاً خلاف الفرض، الآ أن يقال قطع النظر عن خلاف الفرض في هذا الشق لابد الاحتالات فيه. و ابطالها بوجوه أخرى تكثيراً للفائدة و لم يقطع النظر عنه في الشق الآخر، اذ ليس فيه ذلك و لايخلو من تكلّف، أو يقال أنّ مراد الشيخ من التكافؤ الذي أبطله هيهنا أن لايكون التلازم بين المتكافيين باعتبار ثالث و ليس خصوص وجوب وجودهما منظوراً كما سينقله عن بعض، و فيه تكلّف ظاهر؛ اذ كلام الشيخ ليس الآفي واجبي الذات. و لم يشعر أصلاً بعدم اعتبار الشالث. فهذا

١. في المصدر: و يلزمه أن لايكون

الاحتال مما الامساغ له في نظر العقل قطعاً.

ثمّ انّ هذا البعض الّذي ذكرنا قاله في شرح هذا الكلام: «و ان لم يجب وجوده بذاته فكان أنمكناً بذاته، اذ لامخلص عن القسمين واجباً بــالآخر لشبوت العــلامة الوجوبية»، "انتهى.

و ظاهره أنته حمل الوجوب بالآخر في كلام الشيخ على الوجوب بالقياس الى الآخر الذي مرجعه الى الاستناد بالغير و الآخر الذي مرجعه الى الاستناد بالغير و لا يخفى أنته حينئذ تخرج كلماته فيا بعد عن الصحة و الاستقامة، و هو ظاهر. و ليت شعري أنّ هذا القائل لما سيذكر بعد ذلك ما أشرنا اليه، فلم لم يوجّه هذا الكلام أيضاً على وفقه كما أذكر نا!

#### [4/20] قوله: أولا يكون.

قد نسى الشيخ التعرّض لهذا الشق، وكأنته لظهور بطلانه لم يتعرّض له، لأنته اذا لم يكن الآخر كذلك لكان متقدّماً على الأوّل من دون تقدّم الأوّل عليه، و هو ينافي التكافؤ قطعاً هذا.

ثمَّ قد قيل في هذا المقام [ب - ٦٣]: «فان قلت: كيف أبدأ الشيخ في هذا الدليل احتالات بعضها ينافي أصل الوضع في هذه المسألة ككون أحد الواجبين بمكناً بالذات واجباً بالآخر، و الامكان بالذات ينافي الوجوب بالذات.

قلنا؛ وضع المسألة في نفي كون الواجبين متكافيين في وجوب الوجود من جهة أنّ العقل ربّما يحتمل عنده في أوّل النظر أن يكون في الوجود شيئان ذاتاهما يكفى في لزوم الوجود لهما و لكلّ منهما بالقياس الى الآخر من غير حاجة الى أمر خارج عنهما

۱. ص ، س : ما

۲. س : لکان 4. ق : علی وجه ما

زائد على ذاتيهها. فكونهها واجبى الوجود بالذات بهذا المعني لاينافي عــدم اســـتقلال شيء منهها في الوجود افتقاره الى الآخر، ائّما المنافي له افتقار هما مماً أو افتقار شي. منهها الى ثالث».' انتهى.

و فيه نظر؛ لأنته بعد الاغماض عن كونه خلاف ظاهر اللفظ جداً كما أشرنا اليه نقول: انّ هذا غير صحيح؛ اذ لاخفاء في جواز كون التلازم بين شيئين من دون حاجة الى ثالث، كما بيّن في الواجب و معلوله الأوّل اللازم له على زعمهم. و أيضاً على هذا لا يكن ابطال الشق الذي لم يتمرّض له الشيخ و أهمله.

و لو قيل ..: أن هذا الشق ظاهر البطلان بعد جمل قول الشيخ و باعتبار الآخر واجب الوجود على ما حمله هذا البعض كما نقلته؛ اذ يكون محصل هذا الشق على هذا أن لا يكون لأحد المتكافيين وجوب بالقياس إلى الغير، فهو أينا في التلازم قطعاً، لأنته وجوب كلّ منها بالقياس إلى الآخر \_ فنقول: قد عرفت بطلان هذا الحمل، و الأولى في توجيه كلام الشيخ أن يقال: أن أكثر نظره مقصور على أخذ التساوي و التقابل في مفهوم التكافي، لأنته المأخوذ في معناه اللغوي، فراده من التكافؤ أن يكون كلّ منها متقارباً عالآخر، في وجوب الوجود بحيث لا يكون لأحدهما تفاوت و تقدّم فيه على الآخر، و هذا ينافي علية أحدهما للآخر بدون العكس. و أمّا علية كلّ سنها للآخر لو كان محتملاً فلا يكون منافياً له، فلهذا لم يحتمل الشيخ الاحتمال الأوّل و احتمل الثاني و تكلّم فيه و ان كان مخالفاً أيضاً لوضع كونها واجبي الوجود، لأنّ الأهم في نظره ما ذكرنا من ابطال كون أمرين متلازمين، و لا يكون لأحدهما فقط الأهم في نظره ما ذكرنا من ابطال كون أمرين متلازمين، و لا يكون لأحدهما فقط تقدّم على الآخر، و ليس نظره الى خصوص كونها واجبين بالذات، بل يكني وجوب تقدّم على الآخر، و ليس نظره الى خصوص كونها واجبين بالذات، بل يكني وجوب تقدّم على الآخر، و ليس نظره الى خصوص كونها واجبين بالذات، بل يكني وجوب كل منها بالآخر أيضاً. و بالجملة لابد أن لايخرج وجوب الوجود مين بينها، و

۲. يمض النسخ : و هو 4. ق: مساوياً

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٣٢

٣ ص ، ك : . ان

٥. ص : . فقط

المقالة الأولى 110

لاتكون لأحدهما زيادة على الآخر. فيه هذا مع ما ذكرنا سابقاً من أنّ الانجاض عن وجوب الوجود بالذات كأنته لابطال الشقوق الّتي يتصوّر على هذا الانجاض بوجوه أخرى تكتيراً للفائدة. و بهذا ظهر أيضاً وجه صحّة قوله: «و باعتبار الآخر واجب الوجود»، لأنته لو لم يكن وجوب وجوده باعتبار الآخر بل من ثالث فقد خرج وجوب الوجود من بينهها ، و ظهر أيضاً وجه عدم التعرض الله – ٦٤ لابطال الشق الذي ذكره بقوله: «أو لايكون» اذ لو كان أحدهما واجباً باعتبار الآخر، و الآخر لايكون كذلك، فكان أحدهما فقط متقدّماً على الآخر، و هو ينافي وضع التكافؤ ظهراً هذا.

فان قلت: كلام هذا القائل أيضاً يرجع الى ما ذكرته.

قلت: لا، لأنته حصر المنافي للتكافؤ في "افتقارهما معاً، أو افتقار شيء منهما الى ثالث. و على ما ذكرنا يكون افتقار أأحدهما فقط أيضاً الى الآخر يكون منافياً له، الا أن يقال أنته لم يتعرّض له لظهوره؛ فتدبّرا

### [ ١٢/٤٠] قوله: و ليس من نفسه أو من ثالث سابق.

كها قلنا .. في وجه سلف كونه ليس من نفسه \_ ظهر وجهه ممًا قاله فيها سلف. و أمّا وجه كونه ليس من ثالث فلم يظهر ممّا <sup>ه</sup> سلف صعريحاً. فكأنته باعتبار ما ذكرنا في وجه صحّة قوله: «و باعتبار الآخر واجب الوجود» اذ ا ما ذكرنا في وجه عدم التعرض لابطال شقّ لايكون؛ و الثاني لايخلو عن بعد.

۲. سخ : بنفسها

۱. ق ، ص : تکثیر

٣ ق : د في د د افتقار

# [ ١٣/٤٠] قوله: بل من الَّذي يكون منه كان وجوب الوجود ٢ ... .

فيه مساهلة. اذ يجوز أن يكون من الذي يكون منه لكن لامن وجوبه، بل من امكانه، فلايتفرع ما فرّعه عليه، لكنّه "تساهل لظهور الأمر؛ اذ بطلان هذا الشقّ أيضاً يظهر ممّا سيجيء.

# [0/21] قوله: فاذن ليس يمكن أن يكونا متكافى الوجود ... .

اي لايمكن أن يكون الواجبان متكافي الوجود عيث لايتعلقان بعلّة خارجة، اذ لو تعلقا بعلّة خارجة لكان خلاف الفرض إمّا باعتبار فرضهها واجبيّ الوجود بالذات أو باعتبار أنته فرض أنته لايخرج وجوب الوجود من بينهها؛ و لو جاز تعلّق أمرين بعلّة خارجة لأمكن التكافؤ بينها بأن يكونا متلازمين في الوجود و لم يكن لأحدهما تقدّم على الآخر، أو يكون المراد بالتكافي مجرّد التلازم.

فحاصل الكلام: أنته لايمكن أن يكون الواجبان متلازمين حيث لايتملّقان بملّة خارجة، اذ التلازم لابدّ فيه من أوّلية أحد المتلازمين بالذات أو معلوليتها لثالث، و كلاهما مفقود في الواجبين، و تعرّض لفقدان أحدهما و لم يتعرّض للآخر لظهوره.

## [1/٤١] قوله: بل يجب أن يكون أحدهما هو الأوّل بالذات ... .

أي يجب أن يكون أحد المتلازمين أو الواجبين على تقدير التلازم و كون احد الواجبين أولاً و بالذات. أو كونها معلولى ثالث منافياً لوجوبها في الواقع لايسنافي ثبوته على تقدير التكافي و كون الأولية منافية للتكافى لابأس به على قياس ما عرفت.

۲. مصدر : وجود

١. ق : واجب

المقالة الأرلى ٢٤٧

[٧/٤١] قوله: و يكون هناك سبب خارج آخر يوجبهما جميعاً ....

قيل: «مفاده كما مرّت الاشارة اليه أنّ التلازم عند التحقيق لابد له مس علّة مقتضية، و يكون إمّا بينها و بين معلولها أو بين معلولين لها، لاكيف اتفق، بل من حيث تقتضي تلك العلّة الموجبة تعلّقاً ما و حاجة ما لكلّ واحد منها بالآخر، اذكلّ شيئين ليس أحدهما علّة موجبة للآخر و لامعلولاً له و لاارتباط بينها بالانتساب الى ثالث كذلك فلاتعلّق لأحدهما بالآخر، و لاوجوب له بالقياس اليه؛ و يمكن للمقل فرض أحدهما منفكاً (ب - ١٤] عن الآخر. لكن كثير من الناس و منهم أبوالبركات البغدادي و الامام الرازي و صاحب الاشراق لم يتفطّنوا ذلك أ، و زعموا أنّ التلازم بين شيئين ليس أحدهما علّة للآخر، ربّا يكون من غير أن يوجب الارتباط بينها ثالث، و يتمثّلون في ذلك بالمضافين. و ذلك ظنّ باطل أشار الشيخ الى ابطاله بقوله: «يوجبها جمعاً بايجاب العلاقة بينها أو يوجب العلاقة بايجابها»؛ فالعبارتان اشارتان الى قسمين من هذا التلازم الذي بين المعلولين؟.

فالأولى أ: اشارة الى التلازم في الوجود الخارجي، كما بين الهيولى و الصورة، اذ لكلّ منهما أصل مبهم غير مستقلّ، و شيء متعلّق بــالآخرية يــتمّ وجــوده، فــالعلّة الخارجية توجيه بما و يوجب كلاً منهما بالتعلّق بالأخرى.

و الأخرى: اشارة الى التلازم في التعقّل، كتلازم المضافين.

ثمّ أشار الى ابطال ما تمسكوا به من التمثيل بالمتضائفين ببيان حالها في الحاجة الى أمر ثالث جامع بينها بقوله: «و المضافان ليس أحدهما واجباً»، الى آخره.

و بيان ذلك: انّ المضائنين ليساكها ظنّوا \* أنتهها بحيث لما يسفتتر أحسدهما الى الآخر. اذ يفتقر كلّ منهها و ان كان مع الآخر الى ثالث و هو العلّة لهما و الى مسادّة

۱. ق، ك: بسبب

7. س ; لذلک 5. ق ، ك : فالاول

٣. ك: المعلومين

٥. ق : ظن / في المصدر : ظنَّره

الآخر أو موضوعه، فليس كلّ منها غنياً عن الآخر من كلّ وجه، و لا الاحتياج دائراً بينها على وجه مستحيل.

و تفصيل المقام: ان كان المراد من المتضائفين هما الموصوفان، فكلّ منهما محتاج لا في ذاته من حيث هي هي بل في صفته الّتي بها يستى مضافاً حقيقياً الى ذات الآخر، ولا يكون هذا دوراً؛ و ان كان المراد البسيطين المحقّيين فكلّ منهما محتاج في ذاته لا الى الآخر، بل الى مادّته أو موضوعه؛ و هو أيضاً ليس بدور محال. و ان كان المراد المركبين المشهورين المأخوذين من الصفة و الموصوف معاً، فكلّ منهما محتاج لافي كلّه بل في جزئه الى الآخر، لافي جملته بل في بعضه الغير المحتاج الى الجملة الأولى المجينا أيضاً لايلزم الدور المستحيل. و ان ظنّ لاختلاف الجهة في الافتقار فاذن ليس التلازم بين المتضائفين على أي وجه أخذ و على وجه، لا احتياج لأحدهما الى الآخر، ولاعلى سبيل الدور»، "انتهى.

و اعلم أنَّ أكثر ما ذكره متداول بينهم و مذكور في شرح الاشارات. و قد تكلَّمنا عليه في تعليقاتنا عليه <sup>4</sup> بوجه مبسوط لكن لابأس بأن لانتجاوز عنه هيهنا أيضاً. فنقول: لايخفي أنَّ التلازم يمكن أن يوجد <sup>6</sup> بمنيين:

أحدهما: أن يكون شيئان بحيث يمتنع انفكاك أحدهما عن الآخر في الواقع مع قطع النظر عن أنَّ ذاتهما يستدعي في لحاظ العقل أن لايكون أحدهمــــا: الَّا و يكون الآخر.

و ثانيهها: أن يجعل عبارة عن هذا الاستدعاء المذكور.

و على الأوّل لاشك أنّ العلّـة الموجبة الّـتي انحـصرت العـلّـية فــيها و مـعلولها متلازمان. وكذا معلولى علّـة كذلك. و لاحاجة الى أمر آخر من عــلاقة و حـــاجـة

۲. ق : ءالاولى

١. ق ، ك ، س : + الى

<sup>2.</sup> المصدر، ورق

٣. تعليقة الهبات الشفاء / ٣٧

٥. ص ، ك: يؤخذ

توجده العلّة بينهها، و هو ظاهر لكنّ الكلام في أنّ هذا المعني هل يمكن أن يوجد بدون العلّية من أحد الجانبين أو من [الف – ٦٥] ثالث لها و بدون احتياج كلّ منهها الى الآخر من وجه أم لا؟ و لعلّ الظاهر هو الأوّل، اذ لايأبي العقل عن أن يمتنع انفكاك أحد الشيئين عن الآخر بدون العلّية و الاحتياج. و بالجملة هذا ليس من الأوليات كها يمكم به الوجدان و لاعليه برهان.

و على الثاني لاشك أيضاً أنّ بين العلّة المذكورة و معلولها تـلازم كـذلك، و لاحاجة أيضاً الى أمر من علاقة و حاجة، لكن هل معلولا علّة ثالثة أيضاً كذلك أم لا؟ و هل هذا المعني يمكن أن يوجد بدون العلّية بينها أو معلوليتها لشالت أم لا؟ الظاهر في الأوّل هو الثاني، و في الثاني هو الأوّل، لكنّ الثاني أظهر.

و اذ قد عرفت هذا فنقول: ان كان مراد القوم من التلازم المعني الأوّل، فالكلام معهم في موضعين. أحدهما: حكمهم بلزوم العلّية و المعلولية كها ذكرنا؛ و ثانيهها: توهّم بأنته ليس بين معلولي علة ثالتة موجبة كيف اتفق، بل من حيث تقتضي تلك العلّة الموجبة تعلّقاً ثا و حاجةً مّا لكلّ واحد منها بالآخر.

و قد ظهر أيضاً و ان كان المعني الثاني فالكلام معهم في الحكم الأوّل أيضاً. كما عرفت. و نقول معهم أيضاً: انّ ما ذكرتم أنته لاتكني العلّة الثالثة الموجبة، بل لابدّ من ايجابه العلاقة بينها و الحاجة ما أردتم بهذه العلاقة أردتم بها علاقة اللزوم الّتي هي الاستدعاء المذكور، أم مجرّد الاحتياج بينها في أمر. فان أردتم الأوّل، فسنقول: مسن الفعروريات أنته اذا جاز أن يكون شيئان يمتنع انفكاك أحدهما عن الآخر في الواقع و مع ذلك لايكون بينها الاستدعاء المذكور، الا اذا أوجده الأمر الثالث الذي هو علّتها. فجاز أن يكون ذلك الاستدعاء توجد من ذات الأمرين بدون علّية أحدهما للآخر أو معلوليتها لثالث أو من أمر آخر اجنبي\، و ذلك لأنته ظهر حينئذ أنّ هذا

۱. ق: راجتبي

الاستدعاء ليس من جهة امتناع الانفكاك الواقع بينهها من حيثية العلّية و المعلولية، اذ على التقدير المذكور ذلك الامتناع حاصل من دون الاستدعاء. و اذا لم يكن من هذه الجمهة فالعقل يجوز بل يحكم بجواز أن يحصل ذلك الاستدعاء و ان لم تكن العلّية و المعلولية امّا من ذات الأمرين أو من أجنبي ان جوّزنا وجود ذلك الأمر مسن غمير الذات، و انكاره مكابرة.

نعم لو لم يقولوا بذلك و يحسكموا بأنَّ في صمورة المعلولية لشالث أيـضاً هـذا الاستدعاء يتحقّق البتة كها في صورة علَّية احديها لكان حكهم حينئذ بالانحصار المذكور ليس غير موجّه رأساً. وكان له طريق الى الاستقامة بوجه.

و ان أردتم الثاني فرادكم بالاحتياج إمّا الاحتياج في أمر يمتنع انفكاكهها عنه، أو أعمّ من ذلك. وعلى الثاني ظاهر أنّ الاحتياج في مثل ذلك الأمر لا يوجب التلازم. وعلى الأوّل نقول: من الظاهر أنّ منشأ هذا اللزوم ليس الا امتناع الانفكاك [ب - ٦٥] الذي بين المتلازمين باعتبار الاحتياج الى الأمر المذكور، و لاشك أنّ هذا الاستناع حاصل بينها من معلوليتها للثالث من دون حاجة الى هذه الحاجة، و أيضاً اذا جاز أن تكون هذه الحاجة من ذاتها الروم فيجوز أن تحصل هذه الحاجة من ذاتها أو من أجنبي بدون حاجة الى العلّة الموجبة، اذ من الظاهر أن لامدخل لاجتاع الحاجة و العلّة الموجبة أصلاً و قس على ما ذكرنا لو أرادوا أنّ العلّة الموجبة لابدُ أنّ توجب العلاقة و الحاجة معاً هذا.

ثمّ لايبعد أن يقال في توجيه كلام الشيخ في هذا الكتاب و ان كــان كــلامه في الاشارات بعيداً عنه أنــّه لم يرد أنّ العلّة النالئة لابدّ أنّ توجب العلاقة و الآ لم يكونا

115.1

٢. ق: منحقق

٤ ق ، ك : انفكاكها

١. بعض النسخ : دمن ذاتهما

٣. ق ، ك : و ان

ە. ك : معلوليتهما

٧. ص : + ذاتهما

متلازمين، بل مراده أنته لابد في التلازم من أن يكون أحدهما هو الأوّل بالذات، أو يكون هناك سبب خارج آخر يوجبها جميعاً بايجاب العلاقه التي بينهها أو تسوجب العلاقة بايجابها. و معناه: انّ السبب الخارجي امّا أن يقال: أنته أوجب أوّلاً أن يكون بين الأمرين امتناع الانفكاك في الواقع أي أوجب أن لايكون هذان الأمران\ منفكين في الواقع غير مجتمعين فيه، و بتوسّط ذلك أوجبها جميعاً، لأنّ ذلك المعني يستلزم وجودهما جميعاً، و ايجاب الملزوم مستلزم لايجاب اللازم؛ أو يقال: انته أوجب أوّلاً الأمرين جميعاً. و بتوسّط ذلك أوجب العلاقة، اذ وجوب الأصرين معاً مستلزم لامناع الانفكاك بينها في الواقع؛ فاذا أوجب الأوّل فقد أوجب الثاني أيضاً.

و الحاصل أن ليس غرضه اشتراط أمر زائد على وجود سبب خارج موجب، بل غرضه تفصيل أنّ الايجاب بأيّ نحو يكون و ابداء احتالاته كها هو دأبه في سائر المواضع. و الاحتال الأوّل و ان كان بعيداً لكن ليس ايراد مثله من دأب الشيخ ببعيد كها يظهر من تفخص كلّهاته.

و على هذا قوله في جواب نقض المتضائفين و أيضاً المادّتان أو الموضوعان ليس باعتبار أنته من تتمة الجواب، بل الجواب قد تمّ بأنّ المتضائفين أيضاً لها علّة موجبة، فلا يكون كمّا ظنّوه، و ذكر الاحتياج الى المادّتين أو الموضوعين من باب الزيادات الّتي توجد في كلامه كثيراً تأييداً و توضيحاً للمقام و بياناً للواقع إلى غير ذلك من المطالب التي كانت مستحسنة في نظره، و حينئذ لاكلام معه سوى منع الحصر الذي ادّعاه من أنّ التلازم لا يكون الا اذا كان أحدهما علة للآخر أو معلولاً للمثالث، سواء أراد بالتلازم المعنى الأول المعنى الثاني هذا.

ثمّ انّ التوجيه الّذي ذكره هذا القائل لقول الشيخ: «يسوجبهما جمسيماً بمايجاب

١. ق : الامرين

الملاقة» الى آخره ممّا لايفهم معناه. و لايظهر له محصل أصلاً. و الأولى في التوجيه ما وجّهنا.

## [٨/٤١] قوله: و المضافان ليس أحدهما واجباً بالآخر.

الظاهر أنتهم (الف – ٦٦) لم يقولوا بأنتهها واجبان بالآخر، بل أنتهها متلازمان من دون علية أن يقال: انّ المضافين ليس تلازمهها من دون علية أ، بـل باعتبار العلّية الموجبة لهما جميعاً و ما ذكرنا أنّ المتلازمين لابدّ فيهما من العلّية، لا يعني المعلّية أحدهما للآخر، بل أعمّ منها و من علّية ثالث موجب لهما.

# [١٠/٤١] قوله: و أيضاً المادِّتان أو الموضوعان.

كأنته أراد بالمادّة الهلّ و الترديد لهلّه للانسعار بأنّ الاحسياج لايلزم أن يكون الى خصوص الموضوع كها في المضافين أ، بل يجوز أن يكون باعتبار الهلّ أيضاً. لكن هذا التوجيه أمّا يلائم ما حملوا كلام الشيخ عليه من أنّ السبب الخارج الموجب لايكفي في التسلازم، لا ما حملنا عليه. و يمكن أن يقال: على ما حملنا أيضاً أن غرضه أنّ في المتلازمين سوى الاحتياج الى العلّة الموجبة يوجد الاحتياج الى أمور أخرى أيضاً من المادّة أو الموضوع، لكن ليس هذه الاحتياجات ممّا يكفي في التسلازم، بل لابدّ من وجود العلّة الموجبة. و بالجملة غرضه التفصيل و التوضيح و اشباع الكلام كها ذكرنا غير مرّة.

١. ك : علبته

۲. ص : لأمعنى 4. ص : المتضالفين

۳. ق : منها

#### [11/21] قوله: و ذلك لأنته لايخلم ....

اشارة الى قوله: «فاذن ليس يمكن أن يكونا متكافى الوجود» الى آخره. و ما ذكره الى آخر الفصل دليل آخر على المطلب قريب من الأوّل بزيادات و توضيحات و تفصيلات.

## [١٣/٤١] قوله: فيصير ممكناً فيصبر معلولا.

ظاهره: أنته أراد أنته لايخلو إمنا أن يكون وجود كلّ من الأمرين و حقيقته هو. أن يكون مع الآخر، أي كون التلازم بينها باعتبار ذاتها بذاتها لاباعتبار أمر خارج عنها بأن يستدعي ذات كلِّ منها أن لايتحقِّق بدون الآخر فلايكون واجباً بذاته، لما بيِّن في الدليل السابق أنه اذا كان واجباً بذاته فإمَّا أن يجب بالآخر أيضاً أو لا، فان وجب بالآخر لزم أن يكون واجباً بالذات و بالغير. و ان لم يجب به فلايجب أن يتبع وجوده وجود الآخر و يلزمه، فيكون ممكناً، فيصعر معلولاً إلى آخر ما قاله لتوضيح المرام و تفصيله: و الا فالدليل تمام بهذا القدر بانضام أنه خلاف الفرض كما ذكرنا سابقاً. و الفرق بين الدليلين باعتبار ما ذكره في التوضيح و التفصيل فيهها و الَّا فأصل الدليل واحد هذا.

و قد علَّل بعض سادة العلماء هذا القول من الشيخ: «لقوله لأنَّ ما حقيقته هو أن يكون مع الآخر ليس الا المضاف الحقّ و المضاف الحقّ لايكون الا ممكناً»، انتهى. فحمل كون وجود كلُّ منها مع الآخر على أن تكون حقيقة كلُّ سنها سقيسة الى الآخر، كالمضافين.

و فيه نظر:

أمَّا أُولاً: فلأنته على هذا يكون مقابل هذا الشقُّ أن لاتكون ماهيتها مقيسة الى

٢. تعليقة السيد الداماد / ٢٥ الف ۱. س.: منکافس الآخر، كالمضافين أ. و حينئذ لايصع قول الشيخ: «و إمّا أن لايكون فتكون المسمية طارئة على الوجود الحاص لاحقة له»، اذ لايلزم من عدم كون التـلازم بـاعتبار الماهية كالمضافين أن يكون التلازم طارئاً إب - ٦٦] على الوجود، لاحقاً له، اذ يجوز أن يكون باعتبار الوجود في نفسه كسائر المتلازمين غير المضافين.

و لو قبل أريد بالمعية الطارئة على الوجود الخاص الطارئة على الماهية، سواء كان باعتبار الوجود أو لا ـ كها هو المصطلح في الوجود الخاص من أنته نفس الماهية \_ فنقول: مع قطع النظر عن أنّ جميع التلازمات الّتي ليست باعتبار الأمر العارض كالأب و الابن و الصانع و المصنوع فائمًا هو باعتبار الذات و ليست طارئة على الذات. سواء كان في المضافين أو غيرهما؛ غاية الأمر أنّ في المضافين باعتبار الوجود الخارجي، فجعل تلازم المضافين باعتبار الذات و تلازم غيرهما طارئاً عليها لايخلو عن بعد.

نقول: أنّ الظاهر من كلام الشيخ بل صريحه أنته يدّعي أنّ في هذا الشقّ يلزم خلاف الفرض، و هو أنّ المعية بين الواجبين بحسب الذات، و لم يصرّح به اعتاداً على الظهور. و من البيّن أنته ليس الفرض أنّ الواجبين يكون تلازمها من باب تسلازم المضافين، بل المفروض أن يكون تلازمها بحسب الذات لابحسب عارض كالأب والابن، و هو ظاهر.

و أمّا ثانياً؛ فلأنته اذا لم يكن تلازمها من باب تلازم المضافين بل طارئاً عـلى الماهية. لكن يكون تلازماً في الوجود الخارجي لاباعتبار أمر لاحق، فكيف يجـوّز الشيخ أن يكون أحدهما على تقدير كونه معلولاً معلولاً لمكافئه لامن حيث مكافئه؟ لأنّ هذا انّا يصح على تقدير كون التلازم و التكافي باعتبار الأمر اللاحق، كما لايخني.

١. ك : المتضائفين. ق : . أو غيرهما ... المضافين

٢. في المصدر: وجوده ٢. ق: بالماهيَّة

إن المتضائفين. ق: - أو غيرهما ... المضافين.

الاً أن يقال: انّ هذا الشق الّذي يكون مقابل الشق الأوّل بالمعني الّذي ذكره أعمّ من أن يكون التلازم\ باعتبار الوجود نفسه أو باعتبار اللاحق، و تجويز الشيخ لايلزم أن يكون في جميم أفراده، بل يجوّز أن يكون باعتبار الفرد الأخير.

لكن أنت خبير بأن حكم الشيخ بعد ذلك \_ بأن العلاقة عرضية في الشق الذي ذكره، و أن الذي بالعرض علّة لامحالة فيكونان من حيث التكافؤ معلولين \_ يأبى من هذا التعميم، اذ ظاهر أن هذا كلّه في اللزوم باعتبار اللاحق، و إجراؤه في اللزوم باعتبار الوجود أيضاً تكلّف تام هذا.

ثمّ أنته قد قيل في هذا المقام: «اشارة الى قول الشيخ: و ذلك لأنته لايخلو» الى آخره اشارة الى ما سبق من قوله: «ليس يمكن أن يكوناً متكافي الوجود»، الى آخره. أي اذا لم يكن أحد الواجبين علّة مطلقة للآخر و لا لها علّة خارجة عنهما كذلك فلا يخلو اتا أن يكون نحو وجود واحد منها و حقيقته الخاصة به أن يكون مع الآخر، أو لا يكون كذلك.

فعلى الأوّل: يكون وجوده وجوداً نسبياً تعلقياً كوجود الاضافات و الأعراض و الصور المنطبعة، فكيف يكون واجب الوجود و هو من الممكنات الناقصة الوجود لا المستقلة الوجود كالجواهر المفارقه؟ و كيف تكون علته (الف - ٢٧) الشيء اللذي يكافيه في الوجود، بل هي متقدّمة عليه مطلقاً و هو المتأخّر عنها مطلقاً، فلايكون سبب العلاقة بينها من الطرفين كها هو شأن المتكافيين، بل من جانب واحد، كها هو شأن العلّة و المعلول؟

و أمّا على الثاني: فلاتكون بينها معية ذاتية و علاقة وجودية. فـتكون المُـعية طارئة عليه بعد تقرّر وجوده الخاصّ كحال المتضائفين اللّذين مع عرضت للمها الاضافة

الأماد الأماد الأمادمات

١. س : + باعتبار الأمر اللاحق ... التلازم

بعد وجودهما، كالرتان مع السفينة و صاحب الدار مع الدار. فانّ لكلّ من الطرفين وجوداً خاصًا لايكون بحسبه متعلّقاً بالآخر و لامعه ثمّ لحقه ' صفة بحسبها كان مع الآخر». انتهى.

و هذا أيضاً قريب ممّا نقلنا آنفاً. و فيه أوّلاً: انّ المناسب أن يقول: «أي اذا كان الواجبان متكافيين فلايخلو» الى آخره: و وجهه ظاهر.

و أمّا ثانياً: فلأنّ مراده يكون نحو وجود واحد منها و حقيقته المخاصّة به أن تكون مع الآخر ان كان أنّ ماهيته تكون معقولة بالقياس الى الغير كما نقلنا عن بعض السادة في ما فيه ممّا ذكرنا يرد عليه أنته حينئذ لايصح قوله: «و الأعراض و الصور المنظيمة» لأنّ الأعراض غير الاضافات، و الصور المنظيمة ليست ماهياتها كذلك، و ان كان أنّ ماهيته تقتضي الكون مع الآخر، سواه كان في الذهن أو في الخارج، فحينئذ أيضاً لايصح قوله المذكور، و هو ظاهر. و لايصح أيضاً أنته يكون حينئذ وجدوده وجوداً نسبياً يكون ممكناً البتة، و أيضاً لايلزم على الشق الآخر المقابل له أن لاتكون بينها معية بشيء، فعينئذ يتسم مجال المنع في أنّ في الشق الثاني يلزم أن لاتكون بسينها معية بشيء.

[١٥/٤١] قوله: فلايكون هو و الآخر علَّة للعلاقة الَّتي بينهما بل ذلك الآخر.

الآخر الأوّل، ليس الآخر الّذي في قوله: «فتكون اذنّ علّته أمراً ۗ آخر» بل هو المكافي الآخر. و الآخر التاني هو ذلك الآخر الّذي هو الأمر الثالث الحارج. [7/27] قوله: و يكون صاحبه أيضاً علَّة للعلاقة الذهنية ابينهما كالأب و الابن.

لا يخنى أنته على تقدير أن تكون المعية طارئة على الوجود، و كان التكافي باعتبار أمر عارض، و كان ذات أحد المتكافيين علّة لذات الآخر، لا يلزم أن تكون علّة الملاقة أيضاً ذلك الذات، بل يجوز أن تكون العلّة ذات المعلول أو أمر ثالث: الآ أن يكون مراده أنته قد يكون ذلك، أو يقال أنته لما كان المفروض أنته لاحاجة في هذا التكافي الى أمر خارج فلا يجوز اسناده الى الثالث، و أمّا اسناده الى المعلول فيرجع اسناده الى الملّة أيضاً بواسطة.

[2/27] قوله: فنكون العلَّة الأولَىٰ للعلاقة هي أمر خارج موجد لذاتسيهما على ما علمت.

لا يخنى أنته على التوجيه الذي ذكرنا لكلام الشيخ في الشق الأوّل من شعي هذا الدليل الأخير يرد عليه أنته اذا [ب - ٢٧]كان العلاقة عرضية و لاتكون ذات أحد المكافيين علّه للآخر لا يلزم أن تكون العلّة الأولى للعلاقة أمراً خارجاً موجداً لذاتيها، اذ يجوز أن يكون ذاتاهما واجبين، و تكون العلّة العلاقة العرضية ذاتاهما، أو احديها أو امر ثالث نعم اذا كانت العلاقة ذاتية و لم يكن أحدهما علّة للآخر يجب أن تكون العلاقة أمراً خارجاً موجداً لذاتهما على ما بيّن.

و هذا الايراد يرد على التوجيهين الأخرين المنقولين أيضاً. اذا عتم الشق الثاني يجب أن يكون شاملاً للعلاقة الوجودية و العلاقة العرضية ^ و أمنا اذا خستص

£ كذا ه ص : المتكافيين

٨ من: بحيث ١٠ ان دان

١. س : الموجبة / المصدر : الوهمية ٢. ك ، س : - يكون

٣. ك ، س : استناده. هكذا في سائر الموارد الي آخر التعليقة.

بالملاقة الوجودية فلايرد هذا الايراد، لكن يزداد فساداً على الفساد كما لايخنى.
و يمكن أن يتكلف و يقال أراد بالخارج المفائر و بايجاد، لذاتيها ايجاد، لحما من حيث هما مكافيان أ. فيصير حاصل الكلام أنته اذا كانت المعلاقة عرضية و لم تكن ذات إحدهما علّة لذات الآخر كان المحلقة أمراً مغائراً لها الممال من حيث هما مكافيان، سواء كان نفس ذات أحدهما أولا؛ فيكونان من حيث التكافي معلولين، و المفروض أنتها من حيث التكافي واجبان؛ و لاشك في صحّته حينئذ لكن لايسلانم المفروض أنتها ما علمت».

فان قلت: لو فرض أن كلامه في خصوص العلاقة الوجودية و تسميتها العلاقة العرضية، و بقطع النظر عن مفاسده المذكورة لكان قوله غير صحيح أيضاً، لأنته الما ادّعي أن المتكافيين لايجوز أن لا يتعلّقا بعلّة خارجة، بل لابد في التلازم سن كون أحدهما علّة للآخر، أو كونها معلولي ثالث، و هذا الدليل في بيان هذا الأمر، فكيف يصح أن يقول: انته اذا لم يكن أحدهما علّة للآخر تكون لها علّة ثـالثة، عـلى ما علمت؟ و هل هو الآفي بيان هذا المطلب؟

قلت: لعل ما ذكره سابقاً بقوله: «بل يجب أن يكون أحدهما هو الأوّل بالذات، أو يكون هناك سبب خارج» أراد به أنّ الواجبين على تقدير التكافي يلزم أن يكونا كذلك، و يكون غرضه الاستدلال على ذلك، لا على أنّ المتلازمين لابد أن يكونا كذلك، بل تكون هذه المقدمة بديهية ألا مسلّمة عنده غير محتاجة إلى دليل، لكن على هذا ليس قوله: «على ما علمت» أيضاً غير مستقيم، اللا أن يراد على ما علمت في موضعه، و لا يخلو عن بعد ١٠٠٠.

۹. ك: متكافيان

11.34

١٢. ق: تسمتما

18. ك : . فان قلت ... بعد

هـ ۸ وقع الى هنا سقط فى نسخة م

۱۰. م : کان

١٤. م: لها

١٤. ق: .بديهية

# [0/27] قوله: فيكون لاتكافؤ هناك الآبالعرض المبائن أو اللازم.

يمكن أن يكون تفريعاً على الشقّ الأخير أو على الشقّين الاخيرين.

و على الناني لااشكال في قوله: «بالعرض المبائن» اذ يجوز أن يكون احتال ذلك في الشق الأوّل، و على الأوّل يناقش فيه حيث الته أخذ اللزوم فيه أوّلاً حيث قال: «و تكون العلاقة لازمة لوجودهما» و كأنته أراد بهذا الترديد الاشعار بأنّ ما ذكره أوّلاً من باب التمثيل، و الاّ فلاينحصر الاحتال في كون العلاقة لازمة الحذا.

ثم اعلم أنّ الفرق بين الدليل الأوّل الذي ذكره و الدليل الشاني الى قسوله: «و أيضاً» على آ ما وجَهنا ليس ظاهر الآ بأنّ في الدليل الثاني [الف – ١٨٦] ألزم عسلى تقدير الامكان، الاستناد الى ثالث، و ألزم منه خلاف الفرض، و أيضاً فصل العلاقة الى الذاتية و العرضية. و في الدليل الأوّل أبدأ الاحتالات الّـتي ذكرها في تقدير الامكان و أبطلها من غير تعرّض للاستناد الى الثالث، و الزام خلاف الفرض منه، و لم يفصل العلاقة أيضاً الى الذاتية و العرضية.

و أنت خبير بأنته و ان لم يتمرّض صريحاً في الدليل الأوّل للاستناد الى الثالث. لكن قد ظهر ممّا سبق أنته لابد في اثبات بعض مقدّماته من التسك بأنته لا يمكن الاستناد الى ثالث و اللّ يلزم خلاف الفرض. و أمّا تفصيل العلاقة فأمره سهل، اذ لا يذهب الوهم على تقدير فرض المدّعي على ما ذكره الى هذا الاحتال و لو فرض ذهابه اليه فلابد في الدليل الأوّل أيضاً من ابطاله؛ فلم يبق اذن فرق يحتد به بين الدليلين بحيث يحسن جملها دليلين مختلفين، نعم على التوجيهين اللذين نقلنا الفرق بينها ظاهر، لكن قد عرفت فسادهما جداً.

١. ك : . و الا فلاينحصر ... لازمة

٣. ق : لزم

۲. م : . على 2. ص : الاستاد

ت. مد: الاسناد

و أمنا الغرق بين قوله: «و أيضاً» الى آخره و ما سبقه فهو: انّ فيا سبقه بنى الكلام على أنّ في النبق الثاني يلزم خلاف الفرض من حيث انته تكون العلاقة عرضية و المفروض أنّ بينها علاقة ذاتية، و فيه قطع النظر عن ذلك، و فصل هذا الشــق الى شقين، و الزم في كلّ منها كونها من حيث التكافؤ معلولين، و هو خلاف الفرض. اذ الفرض أنتها من حيث التكافؤ واجبين، أو الزم هذا في الشق الأخير و ألزم في الشق الأول أولية أحدها بالذات المنافية للتكافؤ.

و أنت خبير بان هذا البحث ـ الطويل الذيل آ ـ في كلام الشيخ مع بذل الجهد في تصحيحه و توضيحه على ما اطّلعت عليه ليس فيه كثير فائدة يقتضي ارتكاب مثل هذا التطويل الأجله، بل كان الأولى الاقتصار على أصل الدليل الذي أشرنا اليه و التكلن عليه، فليس في هذا التكثير آلسواد الآ أن يوجب على خلاف المعتاد تغريق بصر البصيرة و يزداد التشويش و الحيرة.

٣. ص: الذليل

# [الفصل السابع] [في أنّ واجب الوجود واحد]

[7/27] قوله: في المعني الّذي هو حقيقته أى في تمام ماهيته النرعية.

[٩/٤٣] قوله: قد قارنه شيء به صار هذا أو في هذا أو قارنه نفس أنسه هذا. 
و في بعض النسخ بدون كلمه «أو» الأولى و الأخيرة. و لعلّ مراده على الأوّل
أنته قارن هذا المعني النوعي شيء بسببه صار هذا الغرق المعيّن، أو صار حاصلاً في .
هذا الغرد المعين باختلاف العبارة، و المآل واحد. و هذا بناءً على أنّ التشخص أمر
زائد ينضّم الى المالهية النوعية، أو قارنه مجرّد أنته هذا الفرد المعيّن، او أنه الأمر الماسل في هذا الغرد المعيّن باختلاف العبارة و اتحاد المآل به هذا النوع بمجرد التسخّص ليس أمراً زائداً بل هو أمر اعتبارى، و هو نفس الهذية فكان النوع بمجرّد الوجود لا بانضام شيء آخر اليه يصير هذا أو في هذا.

٨. ك ، م : + أو في هذا

۲. ص : به<u>ا ا</u> ۱ ق ، ك : على

٣. ص: التشخيص ٥. ق: المعين لذاته

٦. س دم تدلاس

٧ ق: فصداً

و مراده على الثاني أنته قارنه في هذا الفرد شيء به صار هذا الفرد. بناءً عــلى كون التشخّص أمراً زائداً منضماً أو قارنه في هذا الفرد نفس الهذية، بناء على الاحتال [ب – ٦٨] الآخر.

و الأصح هذه النسخة الاخيرة لسلامتها عن التكلّف الذي في الترديد الأوّل و الأخير. و أيضاً قوله: «و لم يقارنه هذا المقارن في الآخر» يشعر بأن كلمة «في هذا» أيضاً متعلّق بالمقارنة في الموضعين كما لايخنى، و ترك همذا الترديد في الشاني ممّاً يؤيدها أيضاً.

# [١٠/٤٣] قوله: بل ما به صار ذاك ذاك أو نفس أنَّ ذاك ذاك؟.

هذا الترديد أيضاً بناءً على الرأيين في التنسخّص. و الأولى أن لاتكرّر كلمة «ذاك» في الموضعين، فيكون على وزان ما سبق. و يصير حاصل المعني: أنته قارن هذا المعني النوعي في الفرد الآخر أمر صار ذلك المعني النوعي بسببه ذاك الفرد، أو قارنه نفس أنّ هذا المعني النوعي ذاك الفرد. و التكرار في الفقرة الأولى و ان كان أمره سبلاً الفرد \_ كذلك يصح أن يقال: قارن المعني النوعي أمر أصار بسببه ذلك الأمر النوعي ذاك الفرد - كذلك يصح أيضاً أن يقال: انته قارنه أمر صار بسببه ذاك الفرد ذاك الفرد؛ لكن في الفقرة الثانية كأنته لم يكد يستقيم، اذ الصحيح أن يقال: انته قارن ذلك المعني نفس أنته ذاك الفرد الا بتسام أو يحمل «ذاك» الناؤي على التأكيد، و يجمل اسم «أنّ» ضميراً مستتراً فيها راجعاً الى المعني «ذاك» الناؤل اشارة الى النوعي ان جوّز استناد غير ضمير السأن في «أن». أو يجمل «ذاك» الأول اشارة الى

۲. ص : پؤید هذا

۱. ص : ۲ هذا

<sup>7.</sup> الواجب تأخير هذه التعليقة عن التعليقة الآتية. 4. ك : . امر

٥. م : أذ يصحح

۰----د ك: . أن

٧. ق ، م : ـ ان جوز ... ان

المعني النوعي و التاني الى الفرد الآخر. و بالجملة الأمر في مثل هذه الأمور سهل.

و قد قبل في شرح هذا المقام بانياً للكلام على النسخة الأولى و كأنته لم يصل اليه النسخة الاخيرة أو لم يعتد بها. يحتمل أن يكون مراده من أحد الترديدين اشارة الى قسمى التركيب العقلي اللذين أحدهما بحسب الأجزاء المعولة. و الثاني بحسب الأجزاء الذهنية، أو الى قسمى التركيب الذهني و الخارجي، اذ لم يثبت بعد بساطة الواجب بالذات، فان المعني المشترك فيه جزء ذهني أو ضارجي لأفراده التي ايتركب كل منها منه و من مخصص عيره، فهو موجود فيها ذهنا أو خارجاً؛ وليس الحال كذلك في المعني المشترك فيه اذا أخذ مطلقاً بلاشرط بالقياس الى أفراده البسيطة أو المركبة لكونه محمولاً بهذا الاعتبار. فلايقال: اللون في السواد و لا في المسود.

و مراده من الترديد الآخر الاشارة الى نحو الغرق بين الفصل \_كالحسّاس و الناطق \_و بين مبدئه \_كالحسّاس و الناطق \_و بين مبدئه \_كالحسّ و النطق \_بل كالصورة الحيوانية و الصورة الانسانية، فلحوق الناطق مثلاً للحيوان \_ لحوق نفس كونه انساناً أو أنته صار انساناً \_ لكونه متحداً مع الحيوان، و لحوق النفس الناطقة به لحوق أمر به صار انساناً، و نسبة التسخّص و مبدئه أيضاً الى النوع كنسبة الفصل و مبدئه الى الجنس.

### [١٠/٤٣] و قوله: و لم يقارنه هذا المقارن في الآخر.

«أي لم يقارن المعني المشترك فيه \_ الذي هو تمام حقيقة الأفراد \_ هذا المقارن الذي به صار هذا المعني المشترك هذا أو قارنه نفس أنته هذا، بل قارنه مخصص آخر أو تخصيص أخر. أي قارنه شيء به صار المعني المشترك فيه ذلك الآخر، أو قارنه

۱. ق : الثبيء ٢. ص : تركب

٣ ق ، ك : منها ك ص : تخصّص

ە. ص : تخصص

نفس أنه ذلك الآخر.

و أمّا لم يذكر الترديد الآخر هيهنا لبعد احتال (الف - ٦٩) التركيب الخارجي في الواجب. فاكتني بالتعميم الأول لكنّه غير الأسلوب في قوله «ذاك ذاك "» في الموضعين، وكان وزانه بحسب ما ذكره أولاً أن يقال به صار ذاك أو نفس أنته ذاك. لكن المآل واحد؛ فانّ المعني المشترك فيه موجود في الفرد الآخر باعتبار و عينه باعتبار، فيشار اليه نحو الاشارة الى ذلك الآخر على أنّ الامر فيه بيّن» " انتهى.

و الظاهر أنته ليس بمستقيم؛ لأنّ الترديد الأوّل اذا كان بحسب الأجزاء المحمولة و غيرها \_ من الأجزاء الذهنية أو من الأجزاء الحسارجية و الآخر بحسب مقارنة الفصل مبدئه \_ فحينئذ يجب أن تكون مقارنة الفصل متحقّقة في الأجزاء الفير المحمولة، سواء كانت ذهنية أو خارجية، حتى يكون قوله: «أو في هذا» في قوله: «أو قارنه نفس أنته هذا أو في هذا» اشارة اليها. و كذا يجب أن تكون مقارنة الفصل متحقّقة في الأجزاء المحمولة حتى يكون قوله: «به صار هذا» اشارة اليها، و كلامهها لايستقيم؛ فافهم!

# [17/28] قوله؛ أو لوجود بما هو ذلك الوجود.

أي وجود نفس هذا المعني لاخصوص أحد وجوداته.

فان قلت: لملَّه لذلك و حينئذ لامحذور.

قلت: خصوص أحد وجوداته في الحقيقة هو البعض° الّذي الكـلام فـيه و في ببه.

۱. ص: بعد

۲. ق : ذلک

[2/28] قوله: فيكون لولا تلك الملّة كانت الذوات واحدة أو لم تكن.

كان الترديد بناءً على أنته اذا لم تكن العلّة الخارجة الحاما أن يقال أنته لابدّ من تحقق التمين الواجبي، و لابدّ له من علّة قطعاً، و لما فرض أنّ العلّة الخارجة ليست متحقّقة الخلاجة من أن تكون علّته المعني النوعي، فيجب أن تنحصر الذات في واحدة؛ أو يقال: انته لما فرض أنّ المعني النوعي ليس بعلّة بل العلّة الخارجة، فلم فرض انتفاء العلّة الخارجة يجب أن لاتتحقّق ذات أصلاً.

و لايخنى أنّ ما ذكر في الشق الأوّل لاينافي كون الكلام بعد فرض كون المعني ليس علّة، اذ على هذا التقدير فرض انتفاء العلّة الحنارجة فرض أمر محال، فيمكن أن يستلزم محالاً آخر، و <sup>4</sup> هو كون المعنى المشترك علّة بعد فرض كونه ليس بعلّة.

[١١/٤٤] قوله: فلايخلو امّا أن يكون ذلك المعني شرطاً ، في وجوب الوجود الى آخره.

فيه نظر؛ لأنته ان أريد بكون المعني شرطاً في وجوب الوجود أنّ معني معيّناً من المعاني المتخالفة شرط في وجوب الوجود فسلّم أنته حيثلًذ يجب أن يتُفق الكلّ فيه. لكنّ على هذا نختار الشقّ الثاني و نقول: لانسلّم أنته اذا لم يكن خصوص معني من تلك المعاني شرطاً في وجوب الوجود أن يتقرّر وجوب الوجود دونه وجوب وجود و هو داخل عليه عارض مضاف اليه، لجواز أن يكون تقرّره بأحد من تلك المعاني، و حينئذ لايلزم تقرّره مبدون تلك المعاني، بل تقرّره المأ بأحد منها، و عدم

۸ ك: نديره

١. في المصدر : لكانت

۲.کذا و ما بعده ٤. ق : . آخو

٣. ص: ليس بمتحللة /م: بمتحلله

٥. مصدر: فلايخلو ذلك المعنى اما أن يكون شرطاً

٧. ك: وجوده

٨ ق: مدرره

توقَّفه على خصوص أحد منها ليس بقادح في المرام.

و ان أريد به أعمّ من المعين و غيره. فنختار الأوّل، و لايلزم اتفاق الكسلّ في الحقيقة. و هو ظاهر. الّا أن يقال أنّ أحداً لابعينه لايمكن أن يقرّر وجوب الوجود و يجقّقه.

و الأولى أن يقال: انّ بناه هذه الدلائل الّتي آذكرها الشيخ كما سيشير اليه على أنّ المراد بوجوب الوجود الحقيق الذي هو المسوجود بنفسه حسقيقة، و ما سسواه إب - ٦٩] موجود بالارتباط به إمّا حقيقة أو بالعرض على ما زعمهم، و حسينئذ نقول: كان مراد الشيخ بكون المعني شرطاً في وجوب الوجود أي يكون شرطاً في قوام وجوب الوجود، أي يكون جزءاً له؟.

و حاصل كلامه: ان وجوب الوجود [١]: إمّا أن يتحصّل قوامه من هذا المعني، و حينئذ يجب أن يتفق الكلّ فيه، بناءً على أنّ معني الوجود الحقيقي واحد عندهم، فلايمكن ان تكون له حقيقتان متغايرتان، [٢]: و إمّا أنّ لا يتحصّل قوامه منه. فيكون وجود الوجود متقرّراً دون هذه المعاني، اذ الوجود الحقيقي لايمكن أن يكون القرّره و تحقّقه بشيء. كيف و تحقّق ما عداه جميعاً به؟ فتكون هذه المعاني مسن عسوارضه و مضافاته هذا.

و لا يخنق أنته على هذا يمكن اقتصار الدليل جدًا بأن يقال: الوجود الحقيق الذي هو معني واحد و هو الموجود الحقيق لايمكن أن يكون أمراً كلّياً. اذ الكلّي بما هو كلّي ليس موجوداً قطعاً. فيجب أن يكون جزئياً حقيقيًا. و بهذا كها يثبت توحيد الواجب

٦. ك : اعلم ٢. ف : راكني

٣. ٥ لايبعد أن يؤيِّد هذا التوجيه بما سيذكره الشيخ من قوله: افادة شرط من حقيقته، حيث أراد بالشرط الجزء.

<sup>(</sup>منه) المنه المنه

ه ص ، م : اختصار ۹ ص : بمرجود

تعالى يثبت أنّ تشخّصه عين ذاته، و ليس له ماهية كلّية لكن البيان في اثبات المقدمة الكلّية المذكورة، و سنتكلّم عليها أن شاء اللّه تعالى .

# (١/٤٥] قوله: بل يجب ان نزيد لهذا بياناً.

إمّا لعظم المطلب، فينبغي الاهتهام فيه واثباته بوجوه متعدّدة؛ و إمّا لعدم تمــامية دليله الأوّل بناءً على ما أشرنا اليه.

### [9/20] قوله: الأنفس تأكّد الوجود. ٢

أي الوجود الموكّد الحقيق الّذي هو الموجود الحقيق.

### [2/20] قوله: و انَّما يفيده القوام بالفعل.

فيه نظر؛ لأنّ المراد بالقوام بالغمل ان كان هو الوجود فغير مسلّم، ضرورة أن الفصل لايفيد وجود الجنس، كيف و هما موجودان بوجود واحدا؟ فلايكن تـقدّم أحدهما على الآخر بالوجود كها زعم بعض. و ان أراد أنته لايكون بدونه أمراً محصّلاً بالغمل بحيث يصحّ أن يوجد، بل لابدّ أن يكون منضاً معه حتى يصحّ أن يوجد، فهو مسلّم، لكن حينئذ اذا كان لواجب الوجود فصل لايلزم أن يكون مفيداً لوجوده حتى يكون مفيداً لمقيقة الجنس، بل غاية ما يفيده أنته يكون وجوب الوجود منه أمراً محصّلاً بالفعل، و هو ليس من افادة حقيقة الجنس في شيه.

۲. کدا

۱. ق : عن ، ص : عيته

٣. ق: لجهة ٤- ق: البيان / م: البيان

ه. م : ـ الكلية

٦. م : . تعالى

٧ الواجب تأخير هذه التعليفة عن التعليفة الآتية.

و الأولى أن يقال: انّ وجوب الوجود\ اذا كان له فصل فاشتاله على الفصل إمّا من ذاته بذاته. فيلزم أن يكون دائماً مع ذلك الفصل، فيرتفع التعدّد. و لو قيل: أنسه يجوز أن تكون الفصول المتكثرة كلّ منها مقتضي ذاته، فسيجىء جوابه؛ و امّا مسن غيره، فيلزم الاحتياج الى الفير في الوجود.

فان قلت: لعلّ الغير بضمّ الجنس الى الفصل من دون أن يوجدهما، فـــلايلزم الاحتياج اليه في الوجود.

قلت: ضمّ الغير الجنس الى الفصل لامعني له الّا أنته يوجد معني محصّلاً مشتملاً على هذين المعنيين بوجود واحد، و الآ فاذا كان الجنس مثلاً سوجوداً و<sup>٣</sup> الفيصل كذلك فكل منها موجود محصّل حينئذ، و لامعني لأن<sup>٤</sup> يضمّ أحدهما الى الآخر بحيث يصيرا متحدين في الوجود، و هو ظاهر.

و يمكن أن يقال: لعلّ الفصل يقتضي أن يكون منضاً مع الجنس، فيجوز اذن أن تكون فصول (الف - ٧٠) مختلفة كلّ منها تقتضي الانضام مع الجنس، و بانضامه تحصل حقيقة خاصة. فتحصل من انضام جميعها حقائق مختلفة واجبة. و جوابه أنّ حقيقة وجوب الوجود إنما أن يتوقّف وجودها على هذه الانضامات، أو لا؛ بل هي موجودة بنفسها، ثمّ تنضم اليها تلك الفصول.

و على الأوَّل يلزم أن يكون الفصل مفيداً لوجودها، لأنَّ وجودها موقوف على الانضام، و الانضام من قبل الفصل، فيكون وجودها من قبل الفصل قطعاً. و هو محال من وجهين:

أحدها: ان الفصل مطلقاً لا يكن أن يكون مفيداً لوجود الجنس على ما أشرنا

١. ق: . منه امرأ محضلاً ... الوجود.

۲. ص : يضمَ ١. ق : الأأن

٣. ق: أو

٦. ص: منهما

٥. م : + أحد

٧. ك: يتوقف

البه.

و ثانيها: أنَّ فيها نحن فيه لايمكن ذلك، ضرورة أنَّ الوجود الحقيق لايمكن أن يكون وجوده من غيره.

و على الثاني ظاهر أنته لايمكن انضام شيء اليها بحيث يصير الجموع حــقيقة نوعية محصّلة كها أشرنا اليه آنفاً، بل كلّ ما ينضم اليها يكون من عوارضه و لواحقه الغير الداخلة في تحصّلها، و هي موجودة متحصّلة بنفسها هذا.

و أنت خبير بأنّه على ما قرّرنا الدليـل سـابقاً لايـبق احــتال التكــثّر أصــلاً لابالفصول المنوّعة و لابالعوارض المشخّصة. و هو ظاهر.

#### [11/20] قوله: كما علمت.

ان كان اشارة الى كون حقيقة الحيوانية معني غير تأكّد الوجود و الوجود لازماً لها، فكأنته قد علم ذلك حيث ذكر أنّ الوجود مفهوم اعتباري. و ان كان المراد معلومية أنّ وجوب الوجود هو الوجود الحقيق المتأكند الّذي هو الوجود الحقيق فلم يعلم في هذا الكتاب أصلاً. و لعلّه أراد أنته علم في موضعه، و٢ هو بعيد.

### [٤/٤٦] قوله: و قد منعنا امكان هذا في وجوب الوجود.

اشارة الى ما ذكره في الدليل الأوّل من ابطال تكثّره بالموارض. و يمكن أن يجري ما ذكره في الدليل الأوّل من ابطال تكثّره بالموارض. و يمكن أن يجري ما ذكره في الشقّ الأوّل في هذا الشقّ أيضاً بأن يكون مفيداً لأصل معناه؛ و أيضاً يلزم أن يكون مفيداً لأصل معناه؛ و أيضاً يلزم أن يكون وجوب الوجود موجوداً بغيره. و يمكن أن يجري في الدليل الأوّل أيسضاً الكلام على هذا الوجه الأخير كها لا يخفى.

# [0/٤٦] قوله: و يمكن أن نبيّن هذا بنوع من الاختصار.

قيل: يريد أنته يمكن بيان توحيد الواجب بضرب من الدليل يكون مختصراً؛ و ليس المراد أنَّ هذا المذكور فيه اختصار للوجه الأوّل لاختلافها في المأخذ»، انتهى. و أنت خبير بأنَّ هذا في الحقيقة اختصار لما ذكره سيًا الدليل الأوّل. و الحاصل: انَّ هذه الدلائل الّتي ذكرها قريبة المأخذ جدًا، و التفاوت بينها ما قليل، و لاحجر في أن يجعل هذا و ما بعده اختصاراً لما سبقها، كيف و قول الشيخ و يكون الفرض راجعاً المي ما أوردناه ظاهر، بل صريح في ذلك الا وبعد التأمثل فيا ذكرنا من توجيه الدليل و

# [٦/٤٦] قوله: فنقول أنّ وجوب الوجود اذا كان ... .

تقريره يظهر حقيقة الحال جدًا.

حاصل الدليل: انّ صفة وجوب الوجود اذا كان حاصل لشيء فإمّا أن يكون واجباً بالنظر الى هذه الصفة أن يكون عين هذه [ب - ٧٠] الحصّة منها الّــتي هــي حاصلة للشيء المذكور، أو لا.

و على الأوّل: يمتنع أن يكون واحد من هذه الصفة \_أي حصة منها \_موجودة لغير ذلك الشيء، لا الحصة المفروضة أوّلاً، بل حصة أخرى، حتى يقال: انته لامحذور في كون الحصة المفروضة غير موجودة لشيء آخر. وجه اللزوم: ان الصفة المذكورة أذا كانت مقتضية لأن تكون عين الحصة الّتي للشيء الأوّل فكيف يمكن أن تموجد حصة منها لشيء آخر؟ اذ على هذا يكون عين هذه الحصة أيضاً. و هو خلاف الفرض.

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٣٥

و على الثاني: يكون وجودها للثيء المذكور ممكناً، لأنته اذا لم يجب بالنظر الى ذاتها أن يكون عجب بالنظر الى ذاتها أن يكون عجب بالنظر الى ذاتها أن تكون موجودة للشيء المذكور، اذ وجودها للشيء المذكور ليس الآكونها عين الحصة منها الّتي في هذا الشيء، و هو ظاهر، و اذا لم يجب بالنظر الى ذاتها وجودها للشيء المذكور فبسبب و علّة يصير ذلك الشيء، فيكون ذلك الشيء الما يصير واجب الوجود بسبب و علّة و المفروض أنته واجب الوجود بذاته، اذ ظاهر أنّ واجب الوجود على تقدير وحدته يكون ذلك الفرد المين الواحد منه واجب الوجود بذاته، و لا يجوز أن يكون كلّ من وجوب وجوده بسبب غيره، و أنّ فرض تعدّده معاذ الله ـ لابد أن يكون كلّ من أفراده المهنة واجب الوجود بذاته الوجود بذاته المهنة واجب الوجود بذاته هذا.

و يمكن أن يقال في الشقّ الأخير أنّ وجوب الوجود اذا كان بسبب عين هذه الحصة الّتي للشيء المذكور فصار واجب الوجود متميّناً لمسبب، و ظاهر أنته ما لم يتميّن لا يكون موجوداً، فيلزم أن يكون واجب الوجود موجوداً بسبب، هذا خلف. ولا يخف أنته يمكن أجراء مثل هذا التقرير في الدليل الأوّل أيضاً، فافهما

### [8/27] قوله: فيمتنع الواحد منها.

أي نمنع أن تكون حصة منها موجودة لفير \* الموصوف المفروض كما بيّنا.

[١٠/٤٦] قوله: فيجوز أن يكون هذا الشيء غير واجب الوجود بذاته.

يكن أن يكون «هذا الشيء» اشارة الى الموصوف المفروض كما هو ظاهر [من] سياق العبارة و أيكون وجه لزوم كونه غير واجب الوجود ما بيّناً في الوجه الأوّل

١. م : المقروضة ٢. م : غير

٣. ص ، م : + صار 4. ق : متعنا

ة. ق: موجودة الأ

من الوجهين المذكورين^ في تقرير الشتق الأخير من الدليل. و يمكن أن يجعل اشارة الى مفهوم واجب الوجود بأن يقتر<sup>9</sup> الدليل على الوجه الثاني.

# [١٣/٤٦] قوله: فإن قال قائل أنَّ وجود صفة ١٠ لهذا ....

حاصل السؤال على الوجه اللاتق بالمقام المنطبق على ظاهر العبارة أنّ كدون شيء صفة لشيء لا يمنع كونها صفة لآخر، و هو ظاهر، و اذا كان كذلك فيمكن أن يجب كونه صفة لشيء مع ١٠ كونه صفة لآخر. و الحاصل: أنته ١٠ اذا فرض أنّ صفة تقتضي بذاتها أن تكون صفة لشيء فيمكن أن تكون صفة لآخر، اذ١٠ على تقدير صفتيتها لآخر الأول، فع كونها صفة ١٠ الآخر صفة للأول أيضاً، فقتضى ١٠ طبيعتها باق بحاله، و لا يلزم تخلّف ما بالذات أصلاً ١٠. و هذا كها قيل ال الماهية يمكن أن تقتضي تشخصاً و مع ذلك لا يلزم أن تكون منحصرة في شخص، اذ مع كونها متشخصة بالتشخّص آخر أيضاً يصدق أنسها متشخّصة بالتشخّص المفروض، و لا يلزم إلف - ١٧) تخلّف مقتضاها عنها.

و الجواب عن هذا السؤال على ما هو الواقع: أن يقال: انّ نفس ماهية اذا اقتضت أن تكون صفة لشيء آخر أن تكون صفة لشيء آخر و لامتشخصة بتشخّص آخر، ضرورة أنّ العقل يحكم بديهة بأنته اذا كان كذلك فلابدً أن يكون كلّها تحقّق ١٠ تلك المساهية كمانت صفة لذلك الشيء و تشسخّصه بمذلك

۷۰ ص: بینا

٩. ص : تقرير

١١. ص: كرنها صفة ... مع

٦٢. ص: أو

١٥. ق : + للأول لمع كونها صفة -

۱۷. ق: + ر

۸ ص ، ك ، م : الملكور ۱۰. مصدر : اذّ وجوده

١٢. ق: -انه

٠٠٠ق : •اذ على ... لأُخر

11. ك: ملتضى

135.14

المقالة الأولى

الشخص، فاذا وجدت صفة لشيء آخر و متشخّصة بتشخّص آخر ا فهي متحقّقة في ضمن الحصّة الّتي صفة للشيء الآخر و في ضمن التشخّص الآخر، مع أنتها ليست هيهنا صفة للشيء الأوّل و لامتشخّصة اللشخّص المفروض.

لايقال: ان نفس الماهية صفة للشيء الأوّل متشخّصة بالتشخص المفروض، نعم الحصّة منها الّتي في الشيء الآخر و الّتي متشخّصة بالتشخّص الآخر ليست صفة للشيء الأوّل و لامتشخصة بالتشخّص المفروض، و لاضير، اذ مقتضي الماهية ليس الاّكون نفسها صفة للشيء الأوّل و متشخّصة بالتشخّص المفروض، لاكون كـلّ حصة منها. و هذا المقتضى لم يتخلف أصلاً.

لأنتا نقول: البديمة حاكمة بأنته على الفرض المذكور لابد أن لاتتحقق الطبيعة الأو لها الحالة التي فرض أنتها مقتضي نفس ذاتها بذاتها، و الآلكان اقتضاؤها لها المس لذاتها بذاتها، بل بشرط و قيد، و هو ظاهر. و في الصورة المفروضة لاشك أنته تحققت الطبيعة و ليس لها الحالة المفروضة في هذا التحقق، و ثبوت هذه الحالة لها في ضمن تحقق آخر ليس بججد أصلاً، و انكاره مكابرة صرفة مصادم للبديهة هذا.

ثم إنّ الجواب الذي ذكره الشيخ بظاهره ليس منطبقاً على هذا الجواب؛ بل ليس ظاهره الا أنّ كلامنا في خصوص حصّة صفة وجوب الوجود الذي في موصوف بعينه لافي نفس هذه الصفة و خصوص الحصّه ليست صفة لموصوف آخر. بل الّـذي في الموصوف الآخر حصّه أخرى مثلها لاهي نفسها.

و أنت خبير بأنّ هذا ليس في مقابل السؤال المذكور أصلاً، اذ السؤال المذكور كان باعتبار أنّ أصل الصفة موجود في المـوصوفين سعاً. و ذلك لايـنافي وجــوب صفتيتها لأحدهما، اذ على تقدير صفتيتها للآخر صفتيتها للأوّل أيضاً باقية بحالها. و

١. ق: ، و مشخصة بتشخص أخر

٦. ق: منشخصاً

لايلزم تخلّف مقتضاها، كما عرفت مفصلاً. وليس فيه القول بأنّ خصوص صفة المنها صفة لأمرين حتى يقال هذا الجواب في مقابله، و هو ظاهر. و لايظهر أيضاً توجيه آخر للسؤال يكون هذا الجواب مقابلاً له، و لا لأصل الدليل أيضاً تقرير آخر يرد عليه السؤال بنحو يكون هذا الجواب في مقابله.

و بالجملة المقام لايخلو عن اشكال، فكان الشيخ أخطأ في الجمواب أو كان السؤال في باله على نحو آخر كيكون هذا الجواب في مقابله، و لكن لم تساعده عبارته. و للمتكلف أن يجمل كلامه على ما ذكرنا في الجواب بأن يقال: مراده أن كلامنا في خصوص الحصة و هي ليست صغة لأمرين، بل الموجود في كلّ أسر حسمة مشل الأخرى لاعينها.

و حاصله: أن ما ازم من دليلنا هو أنته لايكن أن تكون حصة من وجدوب الوجود صفة لشيء آخر على تقدير أن يكون وجوب الوجود (ب - ٧١) مقتضياً لكونه صفة لشيء، لأنته اذا كان الحصة منه صفة لآخر كان أصل وجوب الوجود موجوداً في ضمنها، مع أنته ليس صفة للشيء المفروض، فيلزم تخلف مقتضاه. فيا ذكرته من أن كون شيء صفة لشيء لاينع كونه صفة لآخر لايستقيم فيا نحن فيه، اذ الحصة لايكن أن تكون في شيئين فالطبيمة في ضمن الحصة التي للشيء الآخر ليست صفة للشيء الأول إفايتخلف مقتضاها عنها. نعم اذا أمكن كون الحصة في شيئين لأمكن أن يقال: ان الطبيعة في ضمن هذه الحصة موجوده للشيء الأول أيضاً. فلايلزم تخلف مقتضاها. هذا غاية ما يكن إأن

٢. ص ١ ك م : ـ أخر

١. م : حصة

ا ق: رصفة

<sup>115.7</sup> 

و على هذا المراد بقوله ! «بل مثلها الواجب فيها ما يجب في تلك بعينها » انّ الموجود في الموصوف الآخر مثل هذه الحصّة لاعينها، و يجب فيها أيضاً ما يجب في الأخرى، أي حالها مثل حالها في أنتها أيضاً يمتنع أن تكون صفة لموصوفها، اذ الدليل كما يجري في هذه الحصّة يجري في الحصّة الأخرى أيضاً، اذ المفروض أنّ كلاً من الفردين واجب، فيمكن أخذ كلّ منها واجباً و اجراء الكلام في حسّة وجسوب الوجود التي في الفرد الآخر هذا.

و قد قال بعض سادة العلماء رفع مقامه في هذا المقام في تفسير هذا الجواب الله للشيخ: «و تلخيص عبارة الشيخ أنته لو كان كون [ف] طباع وجوب الوجود لا تقتضي ذلك الطباع. و ذلك الطباع لـ «ب» أيضاً فيكون كونه لـ «ب» أيضاً مقتضاء، و كونه لـ «ب» ليس هو بعينه كونه لـ «ا» يل مثله، فيكون كون ذلك الطباع لمثلين مقتضي نفس طبيعته فيكون كونه متكثّراً أمراً له بنفس ذاته، فلايكون لواحد أصلاً؛ لأنّ كونه لا ثنين بحسب نفس الذات يقابل كونه لواحد [ف] كها اذا كان مقتضي طبيعته أن يكون للناطق أو للأبيض كان كون تلك الطبيعة للصاهل أو للأسود يمتنع بالنظر الى نفس تلك الطبيعة بتّة لكونها المرين متقابلين، فكذلك الأمر هيهنا بل أوضع و أبين، حيث يلزم تحقق الكثرة بدون الوحدة و الكثير بدون الواحد»، أنتهى.

و فیه نظر:

أمَّا أَرَّلاً: فلبعد تطبيق كلام الشيخ عليه.

و أمّا ثانياً فلأنّ قوله: «كونه لاثنين بحسب نفس الذات يقابل كونه لواحد» ان أراد به أنّ كونه لاثنين فقط يقابل كونه لواحد، فهو ممنوع؛ لكن لايلزم من اقتضاء كونه لـ «ا» وكونه لـ «ب» اقتضاء كونه لاثنين فقط، و هو ظاهر. و ان أراد أنّ كونه

<sup>[13/21] 3</sup> 

لاثنين مطلقاً يقابل كونه لواحد فهو ممنوع؛ اذ يجوز أن يكون للواحد و الكثير معاً.
و ما مثّل به من كون اقتضاء الطبيعة للناطق أوللأبيض مقابلاً لاقستضائها الصاهل أو الأسود فهو أيضاً بهذه المثابة، لأنته ان أخذ الاقستضاء أن يمقيد فقط. فالمقابلة مسلّمة آ، لكن غير مجد، و إن أخذ لابهذا القيد فالمقابلة أول المسألة. و لو تمسّك بأنّ الطبيعة اذا اقتضت الكثرة فبالضرورة لابدّ أن يكون كلّما تحققت تحققت الكثرة، في ضمن الواحد أيضاً لابدّ أن تكون لها الكثرة [الف - ٢٧] على ما ذكرنا آنفاً. فعلى هذا لاحاجة الى هذا التطويل الذي لاطائل فيه، بل كان يكنى أن يقال: اذا كان الطبيعة مقتضية لكونها لـ «ا» فلابدّ أن لاينفك عنها ذلك أمّا تحققت، فاذا كان لـدب»، و هو محال.

ثمّ بهذه قد قيل في شرح هذا المقام من الدليل و الاعتراض و الجسواب. أمّا في شرح الدليل فقيل: «المراد بالصفة في قول الشيخ أنّ وجوب الوجود اذا كان صفة لشيء بالمعني\ الكلّي سواء كان عين الموصوف أو جزئه أو زائداً عليه كمايراد بالوصف العنواني في المنطق».\

ثمّ قيل: «اشارة الى قول الشيخ: فامّا أن يكون واجباً في هذه الصفة الى آخره. أراد بهذه الصفة إلى آخره. أراد بهذه الصفة إحدى التشخصات المعينة من أفراد هذا العنوان الذي هو وجوب الوجود، و الترديد أمّا وقع في شخص معيّن منه كها سينبّه عليه، لكن من جهة اقتضاء أصل المعني المشترك أو لا اقتضائه أو و الحساصل أنّ صفة وجوب الوجود اذا كانت حاصلة لشيء فهي المن حيث حقيقتها إمّا أن يقتضي أن تكون في هذا الواحد

۲. ق ، ک : لاقتضاء

<sup>£</sup> ق و يعض النسخ : ، تحقَّلت

٦. ص : المعنى

٨ م . الشخصيات

<sup>،</sup> ۱۰.ق:مقهی

١. ص: الأبيض

٣. ق: منه ، قح : نمّ

ە. ق: + تىنە

٧. تعليقة الهيات الشفاء / ٣٥

٩. ق: أو الاقتضاء

الموصوف أولا يقتضي؛ فان اقتضى المجملية بما أن تكون في هذا الموصوف. فيلزم أن لايوجد شيء منها الآفيه. فلاواجب الوجود غيره، و ان لم يقتض بذاتها و حقيقتها أن يكون في هذا الواحد، فيكون المفدة الشخصية من حيث ذاتها و حقيقتها أن يزول عن هذا الواحد، فيكون حصولها فيه بعلّة، فيجوز أن يكون هذا الشيء ممكن الوجود، و هو واجب الوجود بذاته، هذا خلف.

و يرد عليه أنّ هذا خبط من باب الاشتباه بين المفهوم و الفرد، فانّ صفة واجب الوجود، الموجود، يحتمل أن لاتقتضى شيئاً، بل المقتضى للاتصاف هو فرد واجب الوجود، فيحتمل في بادي النظر أن تكون لها موصوفات متعددة، كلّ واحد منها يقتضى لذاته الاتصاف بها، فلامنافاة بين نسبة الامكان الى المفهوم العنواني و الصفة و نسبة الوجوب الى الفرد و الموصوف، فانّ الانسانية مثلاً يمكن لها في نفسها أن تكون لزيد مثلاً و أن لاتكون، و أمتا زيد فيجب لذاته أن يكون انساناً.

و أمتا اندفاعه بما تمهّد من المقدّمات آلتي منها: انّ وجوب الوجود غير خارج عن حقيقة واجب الوجود، فلو اشترك بين شيئين لكان مقوّم كـلّ مـنهها، فــامكانه يقتضى امكان واجب الوجود فلايخلو عن صعوبة ١٨٠٠.

و أمتا في شرح الاعتراض و الجواب فقيل الاستراض الاعتراض أنّ قولكم \_ اذا اقتضت صفة وجوب الوجود أن تكون لهذا الموصوف، فلا موصوف بالوجوب الا هذا الواحد \_ ممنوع لجواز أن يقتضي كونها لهذا و لغيره جميعاً، اذ لايمنع وجودها لهذا وجودها لذلك.

و جوابه: انَّ الكلام في صفة معينة من وجوب الوجود لموصوف معيَّن من حيث

٢. ق: تحقيقها

ۇ. ق: لىلد

١. ق ، م : افتضت

۲. م: فيمكن

ه. ص: يمهد

٦. تعليلة الهيات الشغاء / ٢٥

لايلتفت الى غيرها، فاتّها اذا وجبت للها من حيث ذاتها و حقيقتها أن يكون لهـذا الواحد، فلم يكن الموصوف بشيء من أفرادها الآهذا الواحد فقط [ب – ٧٢] دون غيره، و هو المطلوب أ. و يرد عليه ما أورد لاغير»، "انتهى كلامه رفع مقامه.

و فيه أوّلاً: انّ جعل هذه الصفة اشارة الى احدى التشخصات المعيّنة كمّا لاوجه له، اذ مع كونه على خلاف ظاهر العبارة بل صريحها، اذ حينئذ لايصح قوله: أن يكون عين هذه الصفة الموجودة ليس كمّا له مدخل في شيء اذ يكن اجراء الكلام في الشّقين اللذين ذكرهما الشيخ على ظاهره من دون حاجة الى هذا بأن يقال على ما تسقد أصل هذه الصفة إمّا أن يجب لها أن تكون عين هذه الحصة الموجودة لفرد معيّن، فيجب أن يكون دائماً له؛ و إمّا أن لايجب لها ذلك، فيكون كونها له محتاجاً الى علّة، فيلزم الامكان، و لاحاجة الى ما ذكره، بل على ما ذكره يصير الكلام في الشق الأوّل فيلزم الامكان، و لاحاجة الى ما ذكره، بل على ما ذكره يصير الكلام في الشق الأوّل ركيكاً جداً، اذ ميكون حاصله أنّ هذه الحشة إمّا أن يقتضى اصل طبيعتها و ذاتها أن يكون لهذا الفرد، فيجب أن يكون المأل الفرد، و أنت خبير بأنّ أخذ الحصة أمر لغو هينا جداً.

و ثانياً: انّ الايراد الّذي أورده مندفع بما يجب تمهيده في هذا المقام لاتمام الحمجج و الدلائل كها سنشير اليه ان شاء الله تعالى مشروحاً.

و ثالثاً: انّ ما ذكره في جواب الاعتراض من أنّ الكلام في صفه معينة من وجوب الوجود تما لامدخل له في الجواب أصلاً، و لاينفع فيه قطماً، و هو ظاهر. بل ليس بنفع ١٠ الّا أنّ اقتضاء هذه الصفة بحسب الذات و الحقيقة كونها لواحد توجب

٩. ك و س و م : وجب
 ٣. تعليقة الهيات الشفاء / ٣٥
 ٩. ص : اصل
 ٩. ص : اصل
 ١٠ ص : المسفة
 ١٠ ص : الغرله
 ٩. ص : الغرله
 ٩. ص : المؤرل
 ٩. ص : المؤرل
 ٩. ص : الذرك كورن

المقالة الأولى 114

أن لايكون الموصوف بشيء من أفرادها الَّا هذا الواحد فقط دون غيره، سواء كان الكلام في الصفة المعينة، أولا، فجعل هذا محطًّا للجواب ليس بمستقمر.

ثمّ هذا الَّذي ذكرنا أنته نافع أيضاً! لايخني أنته أوّل نـزاع المـعترض و أصــل مسألته، فايراده كذلك ليس عستحسن، بل لابدّ من توضيحه و شرحه عا ذكرنا حتى يندفع الاعتراض، فتدبّر!

### [١٨/٤٦] قوله: و بعبارة أخرى نقول: إنَّ كون الواحد منها واجب الوجود ....

حاصله: انَّ الواحد من أفراد واجب الوجود إمَّا أن يكون كونه واجب الوجود و كونه هذا الواحد بعينه واحدً، فواجب الوجود واحد، و هو ظاهر. و أن كان غيره فكون واجب الوجود هو هذا المعين" ان كان بسبب كونه واجب الوجود. فيلزم أيضاً. أن يكون واجب الوجود واحداً، و إن كان بسبب آخر غير كونه واجب الوجود فلكونه هذا بعينه سبب، فيكون لهذا العين<sup>1</sup> سبب، فهو معلول، فلايكون هذا العين<sup>6</sup> واجباً بذاته، مع أنَّه لابدّ أن يكون كلّ فرد معيَّن من واجب الوجود واجباً بذاته كها عرفت.

و لا يخني أنَّ هذا الدليل على ما قرَّرنا لا فرق بينه و بين سابقه الَّا بالعبارة. غاية الأمر أنَّ في هذا الدليل فصّل بين عينية وجوب الوجود لهذية الفرد المعين عن سببية ا لها، و ألزم في كلِّ منها انتفاء التعدُّد؛ ــ و لم يفصّل في السابق بل جمل القسمين قسماً واحداً و أدرجها في كون هذه الصغة ـ أي وجوب الوجود ـ للفرد المعين لنفس هذه الصفة بجعل كونها له لنفس هذه الصفة أعمّ من العينية و السببية. أو يقال: انسه مخصوص بالسببية و طوى ذكر المينية اعتاداً على الظهور و أحاله على السببية. و

۲. ك: الواحد

٥. ص زرايضاً

<sup>£</sup> ص: المعنى / م: المعين

٣. ك : المعنى ، ق ، ص ، م : المعين ه. ص: المعنى / م: المعين

٦. ق ، ك : من أم : . بين

بالجملة ظاهر أنته لافرق بين هذا الدليل و سابقه الاّ بجرّد العبارة[الف – ٧٣] على ما صرّح به الشيخ.

و ما قاله بعض سادة العلماء \_اشارة الى الدليل السابق: «هذا القول من سبيل النظر في طبيعة وجوب الوجود [و] مقتضاها بحسب حال نفسها لابحسب [حـال] أفرادها المحمولة هي عليها. و ما يذكره من بعد بعبارة أخرى من سبيل النظر في كلُّ من الفردين مثلاً بحسب حال نفسه لابحسب حال الطبيعة المشتركة ' و مقتضاها» . انتهى ـ فخال عن التحصيل. اذ ظاهر أنّ كلّا منها" بحسب حــال طـبيعة وجــوب الوجود نفسها لابحسب حال أفرادهما كها قررنا. و كأنته جعل ضمير «لذاته» في قول الشيخ: «امّا أن يكون أمراً لذاته» راجعاً الى الفرد المعيّن المستفاد من قوله: «لأنته هو بعينه»، و لايخني أنَّه خلاف الظَّاهر من سياق الكلام.

و أيضاً كيف يصحّ أن يقال: انّ مقارنة وجوب الوجود لهذا بعينه ان كان لذات هو الفرد يلزم أن يكون كلُّ ما هو واجب الوجود فهو هذا بعينه. لظهور منعه ؛. و أنته لاسبيل إلى توهم ادعائه هذا.

و قد قبل أيضاً • في هذا المقام: «هذه الحجة <sup>7</sup> قريبة المأخذ من الَّتي قبلها، و الفرق بينها <sup>٧</sup> بأنَّ المنظور اليه المردَّد فيه هناك هو صفة ^ وجنوب الوجنود، فنهيهنا هنو الموصوف بها و بزيادة شقّ آخر هو كون الموصوف و الصفة شيئاً واحداً، لكن حكمه كحكم الشق الأوّل من الترديد الثاني، و يندرج؟ تحته. فجاز انطواؤه كما في الحــجّة. السابقه»، ۱۰ انتهر.

٣. تعليقة السيد الداماد / ٢٧ ب

١. ص: المشركة

٤ ص ، ك ، م : ضعفه

٦. ق : + القريبة

۸ ص ، ك ، س : موضعه

١٠. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٥

٣ ق: منها ٥. ق ، ص: ، ابضاً

٧. ق: دبينهما

٩. ق ، م : مندرج

المقالة الأولى TAI

و قد ظهر حاله أيضاً ثمّ لايذهب عليك أنّ جميع هذه الدلائل الّتي ذكرها الشيخ يرد عليها ايرادات من مأخذ واحد هي أنّ واجب الوجود تعالى لايخلو امّا أن يقال: انَّ ذاته تعالى تقتضي وجوده ـ كها هو رأي المتكلِّمين ــ أو أنتُه عين الوجود الخاصِّ ــ كها هو رأى الحكماء ـ على الأوّل يقال أنـّه يجوز أن يكون ـ معاذ اللّه ـ ذاتان كلّ منهها يقتضي ذاته وجوده.

فحينئذ نقول على الدليل الأوّل: انّا نختار أنّ الواجبين لايشماركان في المماهية واجب الوجود في فرد قولكم يلزم حينئذ أن يكون وجوب الوجود متقرّراً ٢ دونــه وجوب وجود و هو داخل عليه عارض مضاف اليه. نقول: ما أردتم بوجوب الوجود ان أردتم هذا المفهوم الاعتباري ـ أي اقتضاء الذات للوجود ـ فلانسلُّم أنَّه حيننذ يكون متقرّراً دون ما هو فرده. بل المتقرّر فرده. بل<sup>٣</sup>و هو مفهوم اعتباري عارض له لازم لذاته من دون محذور. و ان أردتم الذات الَّتي هي واجسبة الوجسود و مسقتضية لوجوده، ففساده ظاهر.

و على الدليل التاني: ان قولكم: «انقسام معنى وجوب الوجود في الكثرة لايخلو من وجهين إمّا إنقسام الجنس بالفصول و امّا انقسام النوع بالعوارض» المراد به إمّا انقسام مفهوم واجب الوجود الَّذي هو أمر اعتباري، و إمَّــا انـقـــام مــاهية واجب الوجود. فعلى الأوّل: نختار شقّاً ثالثاً، و نقول: انقسامه الى فرديه ليس على شيء من هذين الانقسامين، بل انته أمر اعتباري عارض لفرديه، و لايلزم على هذا شيء من المحذورات [ب - ٧٣] الَّتِي أوردها. ونا على الثاني نقول: انَّ الواجبين لعلَّهما لايكون بينهها أمر مشترك ذاتي لاتمام الماهية و لاجزؤها. و انَّما يكون اشتراكـهها في سفهوم

> ٣. ق : متفرَّداً ۱. م : فيلبت 4 ف: . و

۳. ص ، م : . بل

وجوب الوجود الّذي هو عرضي لهها.

و على الدليل الثالث: انّ كون صفة وجوب الوجـود للـموصوف المـعيّن ليس لذاتها و لا لأمر خارج عن خصوص الموصوف، حتّى يـلزم احـتياج الواجب الى غيره في وجوب الوجود، بل انّما هو لخصوص ذات الموصوف من دون لزوم محذور. فان قلت: يلزم أن يكون تمين مفهوم واجب الوجود لغيره الّذي هو خصوص الفرد.

قلت: لامحذور فيه؛ لأنَّ هذا المفهوم مفهوم اعتباري ليس بواجب الوجود، بل الواجب الوجود أمَّا هو فرده و مصداقه، و هو لايحتاج في تعبينه و وجوده الى سبب غيره.

و قس عليه الدليل الرابع أيضاً. و على الثاني نقول: يجوز أن يكون معاذ اللّـه وجودان مناصان يكون كلّ منها مخالفاً للآخر بالحقيقة، و يكون صدق الوجـود المطلق عليها صدقاً عرضياً، و يكون كلّ منها واجب الوجود.

و حينئذ نقول على الدليل الأوّل انّا نختار الشق الأخير أيضاً، فان أردتم يكون ما به المخالفة شرطاً في وجوب الوجود الّذي هو عين الذات، فنختار كونه شرطاً و لايلزم انحصار واجب الوجود، لأنّ كلاً منها شرط في وجوب وجود ° خاصّ، فيلزم انحصار هذا الوجوب الوجود لاوجوب الوجود مطلقاً. و ان أردتم كونه شرطاً في وجوب الوجود المطلق الذي هو اعتباري فنختار عدم كونه شرطاً.

[و] قولكم: «فوجوب الوجود متقرّر دونه»، ان أردتم به وجوب الوجود الحناصّ الّذي هو عين ذات كلّ منها، فبطلانه ظاهر. و كذا ان أردتم بــه وجسوب الوجسود

۱. ص: لذاتهما

۲. کدا

133 .7

٦. ص: + به

ه. ق : الوجود

المطلق.

و على الدليل التالث: ان كون صفة وجوب الوجود لهذا، ان أريد بمه وجدوب الوجود الخاص فنختار أنته لهذا و عين هذا، و لايلزم انحصار وجوب الوجود المطلق فيه؛ و إن أريد به وجوب الوجود المطلق. فنختار أنته لهذا الموصوف، و لايملزم محذور ان جوزنا كون صدق الوجود المطلق و الوجوب المطلق معلّلاً بذاته الّتي هي الوجود المخاص؛ والوجوب المخاص؛ وان لم يجوز فنقول: انته من قبيل الذاتميات بالنسبة اليه، فلايحتاج الى علّة. و تفصيل هذا القول موكول الى تعليقاتنا على الشرح المجديد المتجريد "

و قس عليه حال الدليل الرابع.

و اذ قد عرفت هذا فنقول أنَّ هذه الايرادات يندفع بتمهيد مقدّمتين:

إحديهها أ: أنّ الأمر الذي موجودية الأشياء به ـ لابمعني ما هو سبب للموجودية اذ لاكلام فيه بل ما هو الموجودية (الف – ٧٤) باعتباره أي الوجود ـ لايجوز أن يكون أمراً اعتبارياً. بل يجب أن يكون أمراً حقيقيًا متحقّقاً في الحارج، و قد يدّعي البداهة فيه.

ثانيتها: أنَّ هذا الأمر البديمي لابدُّ أن يكون معنى واحداً، إمَّا بالبداهة أيضاً أو

ال : فالوجرب

٣. المصدر ، ورق

ە. ق: بحد ز

۲. ق : ـ الجديد 2 ق ، ك : أحدهما

٦. ق: . مذا

بالقول بأنَّ الدلائل الَّتي ذكرها القوم لاثبات الاشتراك المعنوي للوجود الله على ذلك؛ اذ بعد ما ثبت أنَّ الوجود الَّذي تنسب اليه الموجودات أمر واحد و يثبت أنَّ ما ينتسب اليه الموجودات أمر حقيق متحقّق لااعتباري فيثبت أنَّ هذا الأمر الحقيق معني واحد البتة، وهو الموجود الحقيق بالذات؛ فما السواه التا موجودات حقيقية - لكن باعتبار علاقة بينها و بين هذا الأمر لاباعتبار قيام هذا الأمر بها كها هو ذوق المتألمين - أو موجودات بالمرض باعتبار أنتها شؤوناته و اعتباراته على ما هو رأي الصوفية.

لايقال: أنته بعد ما تبت^ أنّ هذا المعني واحد أيّ حاجة الى برهان التوحيد؟ لأنّ هذا المعني الواحد هو الواجب، لأنّ الموجود الحقيقي هو الواجب، اذ لو لم يكن الواجب فكان في تحققه محتاجاً الى انتسابه الى أمر آخر، فسلم تكسن المـوجودية و التحقّق باعتبار الانتساب اليه فقط، بل باعتبار أمر آخر أيضاً و هو خلاف الفرض.

لأنتا نقول: غاية ما يثبت أنّ هذا المعني واحد بالمعني لابالعدد. فيجوز أن تكون له أفراد متكثرة إمّا بالفصول ـ بأن يكون هذا المعني الحقيق سعني جنسياً ـ أو بالتشخّصات فيكون سعني نوعياً، فيحتاج الى برهان التوحيد لابطال هذين الاحتالين؛ اذ لاشكّ أنّ المطلوب من التوحيد أنّ الواجب تعالى ذات معيّن ليس ذات معين آخر غيره واجب الوجود.

و بعد تمهيد هاتين المقدّمتين دفع الايرادات بالتمام على طرف التمام. اذ مسلخّص الكلام حينئذ بعد حذف التطويلات و الزوائد أنّ هذا المعنى الواحد الحقيق للماهية؟

٩. ك : الموجود

۲. ص : پلبت ۱. ص ، ك : پثبت

٦. ق: فيما سوانا /ص،ك: سواها

۸ ص: بلبت

۲. م : پنسپ ... پنسب

۵. ص ، م : و ما

۷. ق: منها

٩. ص ، ك : ـ للماهية

سواه کان معنی جنسیاً أو نوعیاً تعیّنه إنّا بذاته فیلزم انحصاره فی فرد و هو <sup>۱</sup> ظاهر، و إمتا بغيره فيلزم حيننذ محذوران:

أحدهما: أن يكون الفرد المعيّن من الواجب الوجود محتاجاً الى غيره، و هو محال کا ذکرنا.

و ثانيهها: أن يكون هذا الأمر الحقيق في تعيّنه " محتاجاً إلى الغير. و هو ما لم يتعيّن الموجود الحقيق.

و لايمكن حينئذ القول بأنَّ هذا الغير لعلَّه يكون عين الفرد فلايلزم محذور، لأنَّ الغرد إن كان عين هذا الأمر الحقيق فكيف يكون غيراً. و إن كان غيره فلايجوز أن يكون سبباً لتحقّق؟ هذا الأمر الحقيق، اذ الموجود<sup>؛</sup> الحقيق حينئذ يكون هذا الفرد لاهذا الأمر، و هو خلاف الفرض.

و بعد ما عرفت هذا يسهّل<sup>0</sup> لك توجيه الدلائل الّــتي ذكــرها الشــيخ و دفــع الايرادات المذكورات عنها كما لايخن هذا.

ثمّ أنـُنه قد قيل بعد تقرير الدليل الأوّل: «و اعلم أنّ تتميم هذه الحجة و سائر الحجم التي ذكرها الشيخ موقوف على مقدّمات:

إحديهاً : انَّ وجوب الوجود أمر ثبوتي إب - ٧٤] بل هو تأكند الوجود خلافاً لصاحب المطارحات و من تبعه.

و ثانيها^ انَّ الوجوب بالذات يمتنم ٩ أن يكون وصفاً خارجاً عن الذات لازماً.

١. ك : فهو

٣. ق: متحلق

135.7 ە. ق: قهل / م: فسهل

٧. ك : فصاحب

٨ ص : ممتنع

۲. ق : نفسه

٤. ق: للموجود

٨ م : ثانيتها

خلافاً للفخر ' الرازي و كثير ممّن وافقه.

و ثالثها: أنَّ وجوب الوجود معني واحد مشترك المن الواجسات الوجسود، لو فرض ـ تعالى القيوم عن ذلك علواً كبيراً ـ خلافاً للاشاعرة حيث أنَّ الوجود عندهم مشترك لفظي.

و رابعها: انَّ التعين أمر ثبوتي زائد على الماهية المتعيَّنة.

و خامسها: انّ ما به الاشتراك عير ما به الآختلاف، خلافاً للاشراقيين في باب الأشد و الأضعف.

فهذه خمس مقدّمات يبتني أعلى جميعها كلّ واحدة من تلك الحجج، و الشيخ لم يتكلّم بعد في اتقانها و الحنوض فيها الآ ايماة يسيراً الى بعضها، و من أراد الاستقصاء في تحقيق هذه المباحث فليرجع الى الأسفار الأربعة، فأنّا قد بذلنا الجهد فيها و الكدّ في تحقيقها حسبا وفقنا اللّه تعالى و يسّر لنا، حمداً له ° و شكر النعمة.

فعلى هذا اندفع عن هذه الهجة ما ربّما يقال اعتراضاً عليها تارةً باختيار أنّ كلا من الواجبين لايشارك الآخر في قام الماهية و لافي بعضها، بل هذا هذا بنفسه، و ذاك النفسه، الا أنتها اشتركا في معني عرضي هو وجوب الوجود، و هو لازم غير معلّل بشيء أصلاً، و تارة بأنّ الوجوب في كلّ بمعني آخر سواه كان عين ذاته أو لازم ذاته. و تارة بأنّ هذه الحجة و أمثالها وقع الخلط بين المفهوم و ما صدق عليه حيث أريد بوجوب الوجود أو الحقيقة الواجبة أو ما يجري مجراهما من الأمر المشترك بين الواجبين فرضاً تارةً المفهوم و المارة ما صدق عليه، كما أريد في هذه الحجة بالحقيقة

٨. ص ، ك : لفخر ٢. ق : + و

٣. ق: + و 4. ق: يبقي

ە.ق: خدالە ، ك: ، ما

۷. ق: ذلك ذلك ٨

<sup>..: 1</sup> A

في أحد شتى الترديد. و هو قوله: «و هذه اللواحق فإمّا أن تعرض للمقيقة الشيء» الى آخر المعنى المشترك فيه و بالآخر و هو قوله: «و أمّا أن يعرض له عن أسباب خارجة ما صدق عليه». اذ لو أريد بالشق الأوّل ما صدق عليه لم يلزم الاتفاق فيه، و لو أريد في الشق الثاني المفهوم المشترك لم يلزم افتقار الواجب بالذات الى علّة»، " انتهى.

و لا يخنى أن دلائل الشيخ لا يتوقف اتمامها الآعلى المقدّمة الأولى. و الثالثة من المقدّمات الخسس التي ذكرها على ما بيّنا، و لاحاجة الى المقدّمات الثلاث الأخرى، و ان كان معد أخذ تلك المقدّمات \_ إمّا بتامها كها ذكره أو بعضها كها ذكرنا \_ يندفع الايراد الذي نقلنا عن صاحب هذا القيل على الدليل الثالث البتة من غير كلّفة، فما أدري ما وجه الاستصماب الذي نقلنا عنه في دفع هذا الايراد عن الدليل المذكور.

ثم أن هذا القائل بعد ما فشر الدليل الرابع على ما نقلنا عنه قال: «و لكن لقائل أن يقول أنّا نختار الشق النائي من هذه الشقوق الثلاثة الّذي هو النسق الأوّل مسن الترديد الثاني، و هو أنّ مقارنة واجب الوجود لهذا الواحد أمر لذاته \_أي لذات هو الواحد \_ و لم يلزم انحصار واجب الوجود فيه، لجواز أن يكون غيره أيضاً يستمضى لذاته أن يكون واجب الوجود، فانّ الواحد بالمعوم يجوز أن تقتضيه أشياء كثيرة كلّها لذواتها، كالحرارة إللف - ٧٥] يقتضيها النار لذاتها و النور لذاته و الحركة لذاتها [....].

و من هيهنا نشأت الشبهة المشهورة الّتي تشوشّت به طباع الأكثرين و تبلّدت أذهانهم عن دفعها أ، و هي أنته لم لايجوز أن تكون هناك هويتان بسيطتان مجهولتا الكنه، مختلفان بهام الحقيقة، يكون كلّ منها واجب الوجود بذاته أ، و يكون مفهوم

١. ق ، ك : يقرض

٢٠ تعليقة الهيات الشفاء / ٣٤

ه. ف ، م : ۱ کان

۷. کدا

٣. ق ، ك : يفرض

<sup>4+:0.44</sup> 

٦. يمكن أن يقرأ ما في بعض النسخ : رفعها

۸ ق: تمام

وجوب الوجود منتزعاً منها مقولاً عليها قولاً عرضياً. فتكون الشركة بينها في هذا الممني العرضي و الافتراق يصرف حقيقة كلّ منها. و قد سمّى بعضهم صاحب هذه الشبهة ١٠ بافتخار الشياطين لاشتهاره بابداء شبهة عويصة و عقده شديدة عسجزت الأذكياء عن حلّها.

و وجه اندفاعها: ان مفهوم واجب الوجود إمّا أن يكون مصداقه حمله و مطابق حمله، و منشأ انتزاعه نفس ذات كلّ منها من دون اعتبار حيثية أخرى ١٠ كانت. أو لايكون كذلك، و كلا الاحتالين محتنع ١٢.

أمّا الثاني: فلأنته يلزم كونه ممكناً. اذ لانعني بالممكن أنّ ما لايكون في حدّ نفسه موجوداً و واجباً. بل بسبب أمر عارض أو مهدأ خارج.

و أمّا الأوّل: فلأنّ المعني الواحد لا يمكن أن يكون مطابق صدقه و مصداق حمله حقائق متخالفة غير مشتركة في ذاتي، فان نسبة وجوب الوجود البهما على ذلك التقدير نسبة المعاني المصدرية الذاتية الى الماهيات، كنسبة الانسانية الى الانسان و الحيوانية الى الحيوان، حيث انتها منتزعة من نفس تلك الماهيات بدون صغه أخرى أو اعتبار آخر، فالضرورة قاضية بأنّ الانسانية مثلاً لا يمكن أن تنتزع من أنواع مختلفة غير مشتركة في ذاتي، بل لابد أن تنتزع من أمر هو في حدّ نفسه انسان، وكذا مثل الحيوانية لا يمكن أن تنتزع من " مختلفات الحقائق بنهم الذوات بلاجامع ذاتي، بل لابد أن يمكون المنتزع منه لها أمراً هو في حدّ ذاته حيوان و ان كان مشتملاً على شيء آخر. و هكذا وجوب الوجود اذا انتزع من نفس حقيقته فلابد أن تكون حقيقته حيقة وجوب الوجود، و ذاته نفس واجب الوجود، لا شيء آخر غير واجب

٩. ق : . بذائه

١٠ الشبهة منسوبة الى ابن كمونة مع أنه تعرّض لدفعها في كتابه الكاشف.

١٨. م : + اية حيثية ١٩. قـ خ : مندقع

١٣. ك : + انواع مختلفة غير مشتركة في ذاتي لا من

الوجود يلزمه وجوب الوجود أو واجب الوجود. فظهر و بيّن ا أنّ وجوب الوجود لايمكن أن يكون من الأعراض اللازمة لأشياء لها ماهية " غير معنى واجب الوجود.

قال الشيخ في المقالة التائنة من الهيات النجاة: «أنَّ وجوب الوَّجود [1]: إمّا أن يكون شيئاً لازماً لماهية تلك الماهية هي التي لها وجوب الوجود كها يقول للشيء أنته مبدأ، فتكون لذلك الذات، كما أنَّ مبكان الوجود قد يوجد لازماً لشيء له في نفسه حقيقة غير الامكان، مثل أنته جسم أو لون، ثمّ هو ممكن الوجود و لا يكون داخلاً في حقيقته.

(۲): و إمّا أن يكون واجب الوجود بنفس كنونه واجب الوجنود هنو واجب الوجود، أو يكون نفس (ب - ۷) وجوب الوجود طبيعة كلّية ذاتية "له.

فنقول أوّلاً: لا يمكن أن يكون وجوب الوجود من المعاني اللازمة للهاهيات، فانّ تلك الماهية حينئذ يكون سبباً لوجوب الوجود، فيكون وجوب الوجود متعلّقاً بغيره، فلا يكون وجوب الوجود موجوداً بذاته. ثمّ مع ذلك فانّ وجوب الوجود من المعلوم أنته اذا لم يكن داخلاً في ماهية شيء \_ بل كان الشيء كانسان أو شجر أو ساء أو ماء أو غير ذلك مما قد علمت أنّ الوجود وجوبه غير داخل في ماهيته \_ كان لازماً له أ. كالحاصة و العرض العام، لا كالجنس و الفصل أ. و اذا كان لازماً كان تابعاً غير متقدّم، و التابع معلول أ، فكان وجوب الوجود معلولاً. فلم يكن وجوب الوجود بالذات و قد أخذناه لا بالذات.

فان لم يكن وجوب الوجود كاللازم. بل كان داخلاً في الماهية أو ماهيته. فــان كان^ ماهيته عاد الى أنّ النوعية واحدة. و ان كان داخلاً في الماهية فتلك الماهية إمّا

> ۱. ص: تبين ۲. ك د + اى ۳. ص: ـ ذاتية ك ق: ـ ـ ك. ق: ـ ـ ـ ك.

٥. ق : . ر الفصل ٦. ق : معلولاً

٧. ق : اعد ٥

أن تكون بعينها لكليهها، فيكون نوع وجوب الوجود مشتركاً فيه، و قد أبطلنا هذا؛ أو تكون لكلّ سنها ماهية. فان لم يشتركا في شيء لم يجب أن يكون كلّ واحد منها لا في موضوع و هو معني الجوهرية القول عليها بالسوية، و ليس لأحدها أوّلاً و للثاني آخراً، فكذلك هو جنس لها، فان لم يجب ذلك كان أحدهما قائماً في موضوع، فيكون ليس بواجب الوجود و إن اشتركا في شيء؛ ثم كان لكلّ منها بعده معني علىحدة تتم به ماهينه و يكون داخلاً فيها، فيكون كلّ واحد منها ينقسم بالقول؛ و قد قيل واجب الوجود»، انتهى كلامه و اندجاه الوجود لاينقسم بالقول، فليس و لاواحد منها واجب الوجود»، انتهى كلامه في الدجاه الوجود». انتهى كلامه

فقد ظهر و تبيّن أنَّ احتال كون وجوب الوجود عرضاً عامًا لأنواع هي واجبات الموجود بذواتها احتال ساقط كما ذكر و أكثر المتأخّرين لعدم امعانهم في هذا المقام و قلّة تتبعهم لكتب الشيخ و التدبّر في أقواله استصعبوا تبلك الشبهة و تتبطوا عن دفعها، أعاذنا الله عن القصور و التقصير في درك هذا المقال، على أنّ لنا بفضل الله و حسن توفيقه و عصمته برهاناً خاصاً عرشياً محفوظاً عن مسّ شباطين الأوهام محكاً في والقته و انتظامه عن الخيلل و القصور و الانشلام مذكور في كتبنا كالأسفار الأربعة و المبدأ و المعاد و الشواهد الربوبية و الحكمة العرشية »، انتهى كلامه.

#### و همهنا أبحاث:

١ راجع النجاة / ٢٣٠ ط: مصر مع اختلاف يسير،

٣. ق : منظوا / تتبَّطوا : تعوَّلوا أ

٨ ق: الإسلام

A. واحيح: تعليقة الهيات الشفاء / ٢٥-٣٦، الأستفار ج ٥٨/٦، العبيداً و السعاد / ٥٥، الشيواهند الربوبية / ٣٧ و المحكمة العراشة / ٢٢٢. أحدها: انّ ما ذكره من اختيار الشق الثاني انّما هو بناء على تفسيره، و جمعله الضمير في قول الشيخ «لذاته» راجعاً الى الفرد دون نفس وجوب الوجود على ما ذكرنا. و أمّا على ما ذكرنا، فالايراد باختيار الشق الثالث، و الترديد في الفير بأنته نفس الفرد أو غيره على ما ظهر مما ذكرنا في تقرير الايرادت.

و ثانيهاً !: انَّ لحلَّ هذه الشبهة طريقين مشهورين:

الأوّل: أنه لايمكن أن ينتزع أمر واحد من أمرين متخالفين بالحقيقة رأساً. بل لابد في التزاع أمر من أمرين الله - ٧٦] من اشتراكها في ذاتي، و بهذا القدر تندفع الشبهة المذكورة قطعاً، و لايحتاج الى كون وجوب الوجود نفس واجب الوجود، اذ على تقدير كونه خارجاً عنه لازماً له أيضاً تندفع الشبهة، و هو ظاهر.

الثاني: ان وجوب الوجود أمر حقيق و أنته معني واحد على ما بتنا سابقاً من تهيد المقدّنين، و ظاهر أنته على هذا أيضاً لاحاجة الى الطريق الأوّل، اذ على هذا تندفع الشبهة ضرورة، سواء قبل انته يمكن انتزاع أمر من أمرين ليس بينها مشترك ذاتي، أو لا. و هذا القائل كأنته خلط بين الطريقين، اذ ما ذكره أوّلاً من أنّ الممني الواحد لايمكن أن يكون مطابق صدقه و مصداق حمله حقائق متخالفة غير مشتركة في ذاتي ناظر الى الطريق الأوّل.و نقله أن القله من النجاة و أواخر كلامه ناظر الى الطريق الناني.

و بالجملة نقول: بعد ما ذكر هذا القائل أنّ هذه الدلائل جميعها يستوقّف عسلى خمس مقدّمات فلايخلو إمّا أن تكون دفعة لهذه الشبهة المشهورة بما ذكره إمّا بناءً على زعم أنّ بعد المقدّمات المذكورة يحتاج دفعها إلى ما ذكره أو أنّ ما ذكره اثبات لبعض تلك المقدّمات؛ و الأوّل ظاهر البطلان؛ اذ بعد تلك المقدّمات بل اثنين منها تسندفع

د ق : ثانیهما ۱۰ ق ، ك : مغي الله ما ۱۰ مغي الله مغي الله ما ۱۰ مغي الله مغي الله

الشبهة قطماً على ما أشرنا اليه غير مرّة، و لاحاجة في دفعها الى أمر آخر. و على الثاني نقول: من البيّن أنته لامدخل في اثبات المقدمات المذكورة للمقول بأنّ المعني الواحد لايمكن أن يكون مطابق صدقه و مصداق حمله حقائق متخالفة غير مشتركة في ذاتي.

و لو قيل: لملَّه تنزَّل عن دفع الشبهة بالمقدَّمات الَّتي ذكرها و أراد أن يـدفعها بوجه آخر هو الطريق الأوّل الّذي ذكرته من الطريقين المشهورين. لكن بعد اثبات المقدّمة الّتي بناء هذا الطريق عليه الحنبر كلامه الى لزوم كون وجوب الوجود عـين الواجب و نقل كلام النجاة أيضاً جذا التقريب . فنقول هذا مع كونه خلاف ظاهر السياق. يرد عليه أنَّ محصّل ما ذكر من الدليل على هذه المقدّمة ليس الّا أنَّ وجوب. الوجود على تقدير كونه منتزعاً من نفس الذات بدون اعتبار أمر آخر تكون نسبته نسبة الذاتيات، وكما لا يكن انتزاع الذاتيات من حقائق متخالفة غير مشتركة في ذاتي كذلك لايمكن انتزاع وجوب الوجود من حقائق متخالفة غير مشتركة في ذاتي، و هذا هو الَّذي ذكره من أوَّل الدليل الى قوله: «بل لابدُّ أن ينتزع» الى آخره، و سواء كان هذا صحيحاً أو لا حتى نعود الى تحقيقه و تنقيحه ان شاء الله لا يصحّ قوله: «بل لابدا أن ينتزع"» إلى آخره، لأنته إن أراد أنّ خصوص الانسانية و الحيوانية لايمكن انتزاعه ممّا ليس انساناً أو حيواناً، فهو ظاهر؛ اذ هما من الذاتيات، لكنّه غير مجد، اذ لم ينبت بعد أنَّ وجوب الوجود من الذاتيات، و ان أراد أنَّ ما هو بمنزلتهما أيضاً في انتزاعه من نفس الذات لابد أن يكون نفس الذات [ب - ٧٦] فهو ممنوع، لابد له من دلیل. کیف و علی هذا یلزم أن لایمکن انتزاع شيء من نفس الذات خارج عنها و هو بظاهر قطماً؟ اذ لو انتزع عنها فإمّا أن يكون من نفس الذات بذاتها، فيكون حاله

٣. ق : ، بل لابد

ة ص : الذائبات

حال وجوب الوجود، و تكون نسبته نسبة الذاتيات، فيجب على ما ذكره أن يكون من الذاتيات، و إمّا أن يكون منتزعاً عنها باعتبار، فننقل الكلام اليه حتّى ينتهي إلى ما ينتزع من نفس الذات بذاته لضرورة بطلان التسلسل، فتثبّت!

و ثالثها: أنَّ فيا نقله من النجاة وجوهاً من الايراد، منها: أنَّ قبوله: «أو يكبون نفس وجوب الوجود طبيعة كلِّية ذاتية» ليس قيًّا بشقيه؟ السابةين، الَّا أن يتكلُّف و يحمل الشتّى الثاني على كون وجوب الوجود معني شخصياً يكون نفس ذات واجب الوجود.

و منها: أن قوله: «فلايكون وجوب الوجود موجوداً بذاته»، يبرد عبليه أنشه لامحذور فيه، اذ لعلَّ هذا الأمر يكون أمراً اعتبارياً لازماً لذات الواجب بذاته، الآ أنَّ يبني الكلام على ما ذكرنا سابقاً من أنَّ البديمة حاكمة بأنَّ الوجود الَّذي يكون موجودية الاشياء باعتباره لابدُ أن يكون أمرأ حقيقياً متأصَّلاً، و هو المراد بوجوب الوجود.

و أنت خبير بأنَّ بعد ثبوت تلك المقدمة و ضمَّ المقدمة • الأخرى اليها من كونه واحداً بالمعنى بديمة يثبت كثير من المطالب من التوحيد، و عينية الوجود للواجب، و عدم كونه ذا ماهية كلَّية، وكون تشخَّصه بذاته، و عدم امكان ادراكه بالعلم الحصولي. من دون حاجة الى تلك التطويلات الَّتي يرتكبها الشيخ من دون فائدة يعتدّ بها.

و منها أنَّ قوله: «ثمَّ مع ذلك» الى آخره. ليس الَّا اعادة وجهه ١ السبابق ٢ كسبا لايين.

و منها أنّ قوله: «فان كان^ ماهيّته عاد الى أنّ النوعية واحدة» ممنوع. لجواز أن

۲. ق: شعبة

۱. ق: فيها

٧. لا : السياق

4 ق : معنی ٣. ك : بالذات

ه. ص: . و خسمُ المقدمة

٦. ق: رجه ILS A

يكون وجوب الوجود نوعان مختلفان بأن يكون واجبان تكون حقيقة كـل مـنهما الوجوداً و وجوباً خاصاً مخالفاً للآخر بالحقيقة، الآ أن يتمسّك بما ذكرنا مـن كـون الوجود الحقيقي معني واحداً بالبديهة. و قد عرفت أنّ بعد أخذ هذه المقدّمة و المقدمة الأولى لاحاجة الى شيء آخر.

و منها: انّ قوله: «فيكون نوع وجوب الوجود مشتركاً فيه، و قد أبطلنا هذا». فيه أنّ ما لزم هيهنا أن يكون نوعاً من مفهوم وجوب الوجود مشتركاً فيه، و ما أبطله هو كون مفهوم وجوب الوجود نوعاً مشتركاً فيه، و أين أحدهما من الآخر؟

و منها آأن ترديده بقوله: «فان لم يشتركا في شيه» قبيح؛ لأنته فرض أن وجوب الوجود داخل في الماهية، و قد أخذ أيضاً وحده هذا المعني، كما ظهر من كلامه، فكيف يمكن أن لايشتركا في شيه الاعلى، لكن الأمر فيه سهل، اذ كثيراً تا لايمكن هذا الشق بعد أخذه وحده هذا المعني، لكن الأمر فيه سهل، اذ كثيراً تا تعرض الشيخ للاقسام الديهية البطلان، سواء كان بطلانه (الف - ۷۷) لكونه خلاف الفرض الذي فرضه أو لأمر آخر، و يقطع النظر عن بداهة بطلانه و يتكلم عليه و يعتذ بها، و الشيخ لعلم لاينظر الى ذلك و هيهنا كذلك، اذ ظاهر أن بعد فرض وجوب الوجود داخلاً في الماهية و كونه معني واحداً مشتركاً فيه يلزم انقسام الواجبين بالقول أي تركبها لزوماً بيناً - و لامحتل أصلاً للترديد الذي ذكره سوى تكثير السواد و تشويش الفؤاد، اذ كثيراً ما يختلج بالبال ان لعل له قصداً صحيحاً و منظوراً في هذا و يتفكر كثيراً بطلب ذلك مرة و مرتين، ثم يرجع بحنى حين هذا.

و لابدّ حينئذ أن نرجع الى تحقيق الحال في هذه المسألة العظيمة و بيان حــال

۱. ك : هيهنا

المقالة الأولى ٢٩٥

الطريقين اللذين يدفع بها الايرادات. فنقول: أمتا المقدمة القائلة بأنّ أمراً واحداً لا يكن أن ينتزع من أمرين مختلفين بالحقيقة رأساً فليست ببيّنة و لامبيّنة ، و دعوى البداهة فيها غير مسموعة، و ينتقض أيضاً بانتزاع الوجود المطلق من حصص الوجود أو أفراده الّتي في المكنات، و من ذات الواجب تعالى على ما هو رأي الحكاء من أنّ ذاته تعالى عين الوجود الخاص القائم بذاته و الوجود المطلق عرضي له منتزع منه.

و أمنا المقدّمتان الأخريان اللتان ذكرناهما في الطريقة الأخرى فالثانية منهها كأنته لاشك فيها، اذ ظاهر أن الوجود الذي تكون الموجودية باعتباره أمر واحد، سواء كان اعتبارياً أو حقيقياً. و أمنا الأولى فأمرها مشكل جدّاً، اذ لو بنى الأمر على طريقة ذوق المتألمين يرد الاشكال من حيث انته لاشك أنّ لنا مفهوماً بديهياً متصوّراً يكون أعرف من جيم التصوّرات، فهذا المفهوم البديهي أيّ شيء أهو أمر الوجود الحقيقي الذي يقولون أنته عين ذات الواجب تعالى و الممكنات موجودة بعلاقة بينها و بينه أو هو وجه له ؟ و على الأوّل يلزم كون كنه الواجب معلوماً لكلّ احد، مع أنته لم يقل به أحد. و أيضاً من البيّن أنّ هذا الأمر البديهي له الاختصاص الناعت بالنسبة الى الممكنات و تكون صفة لها، فلايجوز أن يكون الوجود الحقيقي الذي هو عين ذات الواجب.

و على الثاني نقول: أنّ الوجه اذاكان صفة، لابدّ أن يكون ذو الوجه أيضاً كذلك. و هو بظاهر.

و لو قيل: انته ليس كنهه و لاوجهه، فيثبت° أنّ ما هو الموجودية باعتباره ليس هو عين ذات الواجب تعالى. و أمّا أنته هل هو أمر حقيق أو اعتباري كمّا لامدخل له

۱. ق: بين و لامبين

٣. ق : الاخبرتان

٣. صي، ك: + الأشكال ٤. ق، م: ايش

٥. من : فنثبت

في هذا المقام. مع أنّ الظاهر أيضاً أنته اعتباري. اذ على تقدير حقيقته فالماهية أيضاً كذلك. اذ الماهية أمر اعتبارى.

و الأوّل باطل بالضرورة، اذ الضرورة قساضية بأن ليس في زيمد مستلاً أسران حقيقيان متحقّقان، و أيضاً اذا كانت الماهية المتحقّقة و [ب -- ٧٧] الوجود أمراً آخر حقيقياً منضاً اليها يعلم بديهة أنّ لها التحقّق بدون ذلك الأمر، فيعتبر فيها وجود آخر و هكذا.

وكذا الثاني، اذ يعلم بدية أنَّ هذا الأمر صفة للهاهية، ولو بنى الأمر على طريقة الصوفية فكذلك أيضاً. اذ هذا الأمر البديهي الذي نجده صفة للأشسياء لا يمكن أن يكون عين ذات الواجب، و اذا لم يكن عسنه و ظماهر أنَّ المسوجودية بماعتباره و فلاتكون الموجودية باعتبار ذاته تعالى.

و الحماصل: انّ دعوى أنّ الموجودية لابدّ أن يكون باعتبار أمر حقيتي ممنوعة، لم لايجوز أن يكون باعتبار أمر اعتباري مشترك بين الموجودات؟ نعم سبب الموجودية لابدّ أن يكون أمراً حقيقيّاً. و لانزاع فيه و لانفم له في المقام كيا لايخني.

فان قلت: فعلى هذا كيف يثبت هذا المطلب الجليل.

قلت: اثبات هذا المطلب تكنيه الدلائل النقلية، اذ اثباته بها لايستلزم دوراً؛ لأنّ اثبات الواجب تعالى و علمه و قدرته و صدقه و اثبات النبوة ليس شيء منها موقوفاً على توحيد الواجب تعالى، و بعد اثباتها يثبت التوحيد بالدلائل النقلية الّتي شحنت بها الكتاب و السنة، بل هو من ضروريات الدين على أنّ الدلايل العقلية الّـتي في القرآن و الحديث مثل قوله تعالى: ﴿ لُو كَانَ فِيها آلْمَة الّا اللّه ٤ لفسدتا ﴾ و و نظائره لو فرض أنتها لم يكن برهاناً، فلاشك أنتها يفعل في اقناع النفس ما لايفعل البراهين الّتي

۲. ك : باعتبار

عال: الاالله

١. ق : ؞الماهبة

٦. ك: للموجودية

ه. الانبياء / ٢٢

للحكماء. و بالجملة الأمر واضح بحمدالله تعالى من دون ريبة و لو كره المشركون\. تعالى الله عبًا يقول الظالمون.

## [7/27] قوله: فاذأ واجب الوجود واحد بالكلمة ٢.

الواحد بالكلمة في اصطلاحهم الواحد بالوحدة النوعية، أي النوع الواحد. و يقولون له: الواحد بالكلمة باعتبار أنَّ شرح اسمه ليس لأفراد متخالفة بالحقيقة، بل لأفياد متخالفة بالوجود و العدد، بخلاف المعني الجنسي. و الواجب تعالى و ان كان ليس<sup>7</sup> له ماهية نوعية و كذا مفهوم واجب الوجود الحقيق أيضاً ليست<sup>2</sup> ماهية نوعية على ما عرفت، لكن لما كان يصدق عليه أن ليس شرح اسمه لأفراد متخالفة الحقيقة أطلق عليه الشيخ الواحد بالكلمة.

#### [٦/٤٧] قوله: و واحد بالعدد.

أي بالشخص، يعني أنته ليس واجب الوجود معني نوعياً يكون تحته اشخاص، بل يكون تحته شخص واحد، بل ليس هذا المعني معني نوعياً يكون تحته شخص واحد، بل هو معني شخصي متشخّص بذاته على ما مرّ مشروحاً.

[٧/٤٧] قوله: بل معنى شرح اسمه له فقط.

هذا ناظر الى كونه واحداً بالكلمة.

١. اقتباس من كريمة النوبة / ٣٣ و غيرها.

٣. في المصدر : بالكلية

### [٨/٤٧] قوله: و وجود[٥] غير مشترك فيه.

هذا ناظر الى كونه واحداً بالعدد. و المراد بالوجود الحـقيقة المخـتــــة. و المـــــفي النوعي اذا تكثّر الفراده كان ما هو تمام حقيقة كلّ فرد مشتركاً فيه. فعدم الاشتراك فيه يوجب الانحصار في الفرد، و الواجب تعالى و ان لم تكن له حقيقة كــــلّـية لكـــن يصدق عليه أنّ حقيقته لاتتعدّاه، و هو ظاهر.

و يمكن أن يكون [الف – ٧٨] كلا الفقرتين ناظراً الى الوحدة بالمدد؛ لأنّ النوع اذا كان منحصراً في فرد يصدق على ذلك الفرد أنّ شرح اسمه \_أي ما هو تمام ماهية له فقط و \_لايشاركه فيه غيره، و قس عليه ما هو بمنزلة النوع المنحصر في الفرد كيا فها نحن فيه؟ و لعلّ هذا التوجيه أظهر كما لايخني.

# 

أي كها أنّ الّذي يجب وجوده لادائماً غير بسيط الحقيقة ــ لأنّ له مادّة و صورة ــ كذلك الّذي يجب وجوده دائماً غير بسيط الحقيقة.

و أنت خبير بأنّ الّذي يجب وجوده لاداغاً لايجب أن يكون غير بسيط الحقيقة مطلقاً. نعم المركّب الّذي يحدث من المادّة و الصورة كذلك. و أمتا الصورة فقط فلا؛ الاّ أن يكون مراده بعدم بساطة الحقيقة أعمّ من أن يكون مركّباً من شيء أو متعلّقاً بشيء.

# [١٦/٤٧] قوله: لأنّ الّذي له باعتبار ذاته غير الّذي له مسن ي غييره، و هيو

### حاصل الهوية منهما جميعاً في الوجود.

ظاهر السياق أنّ المراد بما بالذات الامكان، و بما بالفير الوجوب أو الوجود. و حينئذ لايرد\ عليه أنتهما لايدخلان في هوية الممكن، فلايلزم من حصولهما في الممكن تركبه.

و بمكن أن يكون المراد بما بالذات الماهية، و بما بالغير الوجود و هذا أيضاً غير نافع في دفع الايراد. اذ الوجود غير داخل في الذات.

و لعلَّ مراده بالتركيب ليس أزيد من كون الممكن له ماهية و وجمود، بخلافه تعالى فانَّ وجوده عين ماهيته.

(١٨/٤٧) قوله: تعرّى عن ملابسة ما بالقوّة و الامكان.

كأنته تفسير لما بالقؤة.

[۱۸/٤٧] قوله: و هو الفرد و غيره زوج تركيبي.

قد عرفت الحال فيه.

# [الفصل الثَّامن] [في بيان الحقّ و الصدق، و الذبّ عن أوّل الأقاويل في المقدّمات الحقّة]

[٣/٤٨] قوله: و الذبّ عن أوّل الاوائل'. أي الدفع عنه يعنى دفع الشك و الشبهة ".

[١٤/٤٨] قوله: و أوّل كلّ الأقاويل الصادقة الّذي ينتهي اليه كلّ شيء في التحليل ....

لاشك أن هذه المقدمة -أي أنّ السلب و الأيجاب لا يجتمعان و لا يسرتفعان - أجلى البديهات، و لا يكن أن يبرهن عليها، اذ كلّ ما يجعل برهاناً عليها فهو أخنى منها. و أمنا أنّ كلّ بديمي فهو ينتهي اليها بالفعل أو بالقوّة كها بهيّنوه في ارجهاع البديهيات الأولية اليها حمثل قولهم: «أنّ الكلّ أعظم من جزئه» متفرّع على أنّ زيادة الكلّ على جزئه اذا لم تكن معدومة كانت موجودة لامتناع ارتفاع الطرفين، و اذهي موجودة مع المزيد عليه فجموعها أعظم؛ اذ لايفهم من الأعظم الآذلك - فلايخلو عن تكلّف، و المتى الاكتفاء با ذكرنا.

١. في المصدر : الاقاويل

و قد قبل في هذا المقام مستدلاً على أنه لايمكن اقامة البرهان على هذه المقدّمة:

«أنّ الذي يستدلّ به على شيء فهو الذي يستدلّ بنبوته على ثبوت شيء و بانتفائه
على انتفاء شيء، فلو جؤزنا الحلؤ عن الثبوت و الانتفاء لم نؤمن في ذلك الدليل أن
يخلو عن الثبوت و الانتفاء يستقدير خلوّه عنها لاتبتي دلالة على ذلك المدلول
إب - ٧٨] فاذاً كلّ ما دلّ على ثبوت هذه القضية لايدلّ عليها الاّ بعد ثبوت هذه
القضية. و ما كان كذلك لايمكن اثباته الا بالبيان الدورى، و هو باطل.

و أيضاً فالدليل الدال على أنتها لايجتمعان لابد و أن يعرف منه أوّلاً أنّ كونه دليلاً على ذلك المطلوب لايجتمع مع لاكونه دليلاً عليه، اذ لو جاز ذلك لم تكن اقامة الدليل على استحالة هذا الاجتاع مانماً من لااستحالته، و مع هذا الاحتال لايدل على المقصود. و اذا كانت دلالة الدليل على اثبات هذه القضية موقوفة على ثبوتها، فلو بيّنا ثبوتها بقضية أخرى لزم الدور، و هو محال، فتبت أنّ هذه القسضية لا يكسن اقسامة البرهان عليها»، انتهى.

#### ر فیه نظر:

أمتا أولاً: فلأنّ تجويز الحلوّ عن النبوت و الانتفاء لايستلزم أن لايؤمن في ذلك الدليل من الحلوّ عنهاً. اذ يجوز أن يعلم قطعاً أنّ خصوص هذا الدليل ثابت غمير منتف، و هو ظاهر.

و أمّا ثانياً؛ فلأنّ قوله: «الآ بعد ثبوت هذه القضية» غير مستحسن، اذ تسوقف الدلالة على ثبوت هذه القضية لايستلزم الدور، فالأولى ابدال الثبوت بالاثبات، و كذا الحال في قوله بعد ذلك: «موقوفة على ثبوتها».

و أمّا ثالثاً فلأنّ قوله: «لابدّ و أن يعرف منه» الى آخره ممنوع، اذ يكني أن يعلم

١. ص : فطيت

قطعاً أنّ هذا الدليل دليل على هذه المقدّمة، و ليس الله أن لايكون دليلاً عليها. و الأولى أن يقال: ان اقامة الدليل على استحالة اجتاع النقيضين و ارتفاعها ليس بنافع، اذ يجوز أن يكون دليل آخر على لااستحالتها. و ظاهر أنته لايكن أن يحصل القبطع بعدمه الا بعد أن يعلم أنته لا يجتمعان، فاذا قام الدليل على استحالتها لا يكن أن يقوم دليل آخر على لااستحالتها. و دعوى أنته لعلّه يعلم من طريق آخر مكابرة.

### [17/28] قوله: هو أنَّه لاواسطة بين الايجاب و السلب.

كأنته اكتنى به اختصاراً، و الا فليس هذا أظهر من أنتها لايجتمعان، على أنّ بعد ذلك يبين عدم الارتفاع بعدم الاجتاع.

[٩/٥١] قوله: الذين لايؤتون من جهة غلطاً أو سهواً.

هذا مشمر " بصحّة عقيدته.

### [١١/٥١] قوله؛ فهذا يزيل شغل قلبه.

و في بعض النسخ: «فهـذا». و على هذا الضمير المستتر في «يزيل» راجــع الى المتحبّر أو يكون على صيفة المتكلّم مع الفير.

### [١٢/٥١] قوله: ثمّ يُعرَّفه فيقول ....

هذا تنبيه و ارشاد للمتحيّر بعد حلّ شكوكه و شبهه على أنّ النقيضين لايجتمعان و لاير تفعان.

١. ص: + ممكن ٢. م: لا

[18/01] قوله: و ناقض الحال في نفسه، و ليس الكلام معه، هذا الضرب من الكلام.

قيل: «لأنَّ منشأ تحبَّره اذا كان أشياء ممَّا سبق من تخالف آراء الفضلاء، و غير ذلك من الوجوه، فلامحالة كان فاهماً لمدلولات بعض الأقوال، فـ على هــذا يــنبغى ا الكلام معه بنحو آخر لاعلى النمط العلمي». أنتهى.

[٤/٥٢] قوله: فالاسم مشترك.

أي بالاشتراك اللفظي.

[8/07] قوله: فان كان الانسان يدلُّ على اللاانسان ... .

لايخنى ان الظاهر أنّ مقصود الشيخ من هذا التنبيه و التعريف للمتحبّر أن يشبت عليه ــ من طريق فهم المعاني من الألفاظ ــ أنّ بين الأشياء في الواقع تميّزاً و مفائرة، و ما إالف – ٧٩] يكون شيئاً ليس شيئاً آخر، و ليس كلّ شيء كلّ شيء.

أنت خبير بأنّ اثبات التميّز بينها باعتبار فهم المعاني من الألفاظ قد تمّ بما ذكره قبل ذلك القول، اذ قد ثبت الانسان يفهم منه شيء خاصّ و لايفهم منه غيره، و لاحاجة بعد ذلك الى هذا القول. على أنّ هذا القول ليس بمستقيم هيهنا، اذ الظاهر منه أنّه يستدلّ على أنّ الانسان لايدلّ على اللانسان، و اللّ لزم أن يكون جميع الأشياء شيئاً واحداً، و هو محال.

و فيه أنته لو كان استحالة هذا ظاهرة و كان بناء الكلام عليها فأيّ حاجة الى توسيط الألفاظ و التمسك بفهم المعاني منها؟ على أنته يلزم الدور حينئذ في البيان؛ اذ قد عرفت أن المقصود اثبات الامتياز بين الأشياء في الواقع بفهم بمض المعاني دون غيره من بعض الألفاظ مثلاً، فلو كان اثبات هذا الفهم بامتياز الأشياء كان دوراً.

و القول بأنَّ مثل هذا في التنبيهات ممَّا لامحذور فيه. فيه أنَّ الفرض أنَّ مثل هذا التنبيه ممّا لايجدي بطائل أصلاً. اذ ليس ممّا يقرب المقصود و يوضحه، بل لايزداد إلّا الحبرة على حبرة المتحبّر المسكين؛ فتثبّت و لاتكن من الفافلين!

### [٣/٥٣] قوله: فالانسان اذاكان له مفهوم متميّز فان كان ابيض ....

فيه أنَّ مفهوم الأبيض و اللاأبيض \_اذا لم يكونا متميّزين \_فغاية ما يلزم منه أن يكون كلُّ ما يفهم من الأبيض يفهم من لاأبيض. فيلزم أن يكون الانسان المتميِّز عن اللاانسان مفهوماً منها جميعاً، وكذا اللاانسان المتميّز عن الانسان، و لايلزم أن يكون الانسان و اللاانسان واحداً.

و الجواب أنَّ المراد أنَّ الأبيض و اللاأبيض اذا لم يتميَّز المفهوم منهما و كان كلَّ شيء يفهم من الأبيض فهو بعينه الشيء الَّذي يفهم من اللاأبيض، بمعنى أن يكون كلَّ ما يفهم من الأبيض يكون كلُّ ما يفهم من ۖ اللاأبيض. و حيننذ لزوم ما ذكره الشيخ ظاهر

لكن لا يخفى أنته على هذا لاحاجة الى توسيط اللاأبيض في الدليل، اذ يكني أن يقال أنَّ الانسان اذا كان المفهوم منه متميِّزاً عن مفهوم اللاانسان فهل الأبيض أيضاً كذلك، أولا؟ فان كان كذلك، فهو المطلوب. و ان لم يكن كذلك بل كان يفهم منه جميم الاشياء، و؛ يكون كلِّ ما يفهم منه شيئاً واحداً يلزم أن يكون الانسان و اللانسان واحداً. و هو خلاف الفرض؛ لأنَّ الانسان و اللاانسان جميعاً يفهم منه. و المفروض أَنَّ كلَّ ما يفهم منه لاامتياز فيه. و لو قيل: انَّ الانسان مثلاً لملَّه يفهم منه ° فقط، فهو

۲. ك : ـ أن

١. ق: فيثبت ع في: أو ٣. ص: عن

٥. ص: . جميع الأشياء ... منه.

قول بأنَّه لايفهم منه جميع الأشياء و يكون التميَّز بينه و بين اللاأبيض حاصلاً.

و الحاصل أنَّ المدّعى ظاهراً لايحتمل مثل هذه المناقشات، لكن الفرض ا أنَّ كلمات الشيخ ليس فيه كثير نفع، بل المدّعى أظهر منها "كثيراً (ب - ٧٩].

### [٧/٥٣] قوله: لايجتمعان و لايصدقان معاً.

الظاهر أنَّ المراد بالأوَّل النقيضان المفردان، و بـالثاني النـقيضان. و كـذا قـوله: «لايرتفعان و لايكذبان معاً».

و قيل: «الفرق بين القولين فيها أنّ الأوّل بحسب الحمل بالاشتقاق، و يقال له وجود شيءا و الثاني: بحسب الحمل المتواطي، و يقال له حمل على. فاجتاع البياض و اللابياض في موضوع واحد ممتنع، وكذا صدق الأبيض و اللاأبيض على ذات واحدة. وكذلك ارتفاع البياض و اللابياض عن موضوع واحد، وكذب الأبيض و اللاأبيض على هال»، أ انتهى. وكان ما ذكرنا أظهر.

### [٩/٥٣] قوله: فيكون قد اجتمع الشيء ....

فيه أنّ سلب الانسان لايستلزم صدق اللاانسان حتى يلزم صدق اللاانسان و اللالاانسان، اذ ليس الكلام الآفي أنّ ارتفاع الانسان و اللاانسان جائز أم لا؟ فكيف يسلّم أنّ الانسان اذا تفع يصدق اللاانسان!؟

قيل في هذا المقام: «لو جاز ارتفاع المتقابلين وكذبها لجاز اجتاعها و صدقهها، لأنته اذا ارتفع عن شيء الانسان و اللاانسان فقد اجتمع فيه اللاانسان و اللالاانسان، و هما أيضاً متقابلان، و قد نبّه على بطلان اجتاعها، و كذا الكلام في أنّ كذبها مماً

٢. ق: ظاهر المرض

١. ق: ، ظاهر

٣. ص : + و ابلغ 4 كالمليئة الهيات الشقاء / ٤١

ه. بمض النسخ : كونهما

يوجب صدقها معاً»، انتهى.

و قد عرفت ما فيه. و أيضاً فيه أنَّ قوله و كذا الكلام كمَّا لادخل له بالمقام أصلاً. و كأنته على سبيل الاستطراد.

[11/07] قوله: و بحلِّ الشبه المتقابلة.

جاز و مجرور متعلّق بقوله: «بمكننا».

[17/03] قوله: و على الفيلسوف [الأوّل] أنّ يذب عنه.

لما ذكر سابقاً من أنَّ هذا من عوارض الموجود بما هو موجود، فسيجب عــلى الفيلسوف الأوَّل تصحيحه و الذبَّ عنه.

### [17/08] قوله: تنفع في البراهين.

قيل: «و انتيا قال: «و مبادي البراهين تنفع في البراهين» مع أنتها جزؤها الّــقي لابدّ منها، نظراً إلى نفس معرفتها قبل تركيب الحجّة سنها. وكذا الحسال في كــون البراهين نافعة في معرفة الأعراض الذاتية لموضوعات تلك الأعراض»، "انتهى.

[18/04] قوله: لموضوعاتها.

الضمير راجع الى «الأعراض الذاتية».

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٤١

٣. تعليفة الهبات الشفاء / ٤١

### [18/07] قوله: لكن معرفة جوهر الموضوعات ... .

مراده أنته قد قلنا: انّ هذا العلم يتكلّم في مبادي البرهان الذي ينفع في معرفة الأعراض الذاتية للموضوعات، لكن على ذمّة هذا العلم أيسضاً أن يحسقل جموهر الموضوعات الّتي كان يعرف فها سلف من الفنون بالحدّ فقط. فعلى هذا يلزم أن يكون لهذا العلم الواحد أنّ يتكلّم في الأمرين جميعاً، أحدهما: مبادي البراهين، و الآخر: جوهر الموضوعات. و هذا تمهيد للشكّ الذي سمنذكره. و بما قررنا ظهر معني الاستدراك الذي في كلمة «لكن» من دون تكلّف.

و قد قبل في هذا المقام: «صحة هذا الاستثناء بأنَّ شأن البراهين ليس و لا يكون الا اثبات الأعراض الذاتية لموضوعاتها، لااثبات تلك الموضوعات؛ فيفتقر في معرفتها على الحدود و التصورات دون الاثبات و التصديق، فيلزم أن لاسبيل الى اثبات شيء من الموضوعات؛ فاستثني من هذا الحكم الكلّ السلبي، أعني قولنا: ليس الف ح ١٨٠ شيء من البراهين اثبات الموضوعات حكماً ايجابياً جزئياً، و هو مفاد قوله: «لكن معرفة جوهر الموضوعات» يمني براهين العلم الأعمل، كما تشبت الأعراض الذاتية لموضوعات التي تعرف فيا الأعراض المنطقية و الرياضية و الطبيعية بالحدود فقط دون الاتبات، فعمل صاحب هذا العلم أن يحصل وجودها و التصديق بائيتها»، "انتهى.

و كمّا ذكرنا من التوجيه الظاهر لاحاجة الى ارتكاب هذا الوجه البعيد، مع أنّ حاصل ما ذكره سيجى، في طيّ الشكّ الذي أورده الشيخ، فلاوجه لادراجه في ضمن هذا الكلام، فافهم!

٨. ق : الشك ٢. ق : بيان

٣. تعليفة الهيات الشفاء / ١٦-٤١ .

# (٣/٥٤) قوله: لكن قد تشكُّك على هذا أنته ان تكلُّم في ١ هذا ....

و في بعض النسخ: «فيهما» و الصحيح هو الأوّل. و «هذا» [1]: إمّا اشسارة الى جوهر الموضوعات و «تكلّم» على صيغة المعلوم من الماضي أو المضارع، و فاعلم<sup>7</sup> الضمير المستتر الراجع الى<sup>7</sup> «هذا» العلم، أو<sup>4</sup> على صيغة المجهول و يكون الجسارّ و المجرور قائماً مقام الفاعل. [۲]: و إمّا اشارة الى هذا العلم، و يكون «تكلّم» على صيغة المجهول مسنداً الى الجارّ و المجرور؛ و المراد: التكلّم<sup>6</sup> في جوهر الموضوعات أيضاً.

و أمثاً على النسخة الأخرى فلم يظهر لضمير «فيهما» مرجع سوى الأسرين المذكورين، و هو غير مستقيم كما لايخلق.

و الضمير في قوله٬؛ «و^ أن تكلّم فيها في التصديق» راجع الى الموضوعات. و في بمض النسخ فيه أيضاً «فيها»، و قد عرفت حاله هذا.

ثمّ حاصل الاشكال و الشلق أنّ هذا العلم [١]؛ إن تكلّم في الموضوعات السالفة على سبيل التحديد والتصوير \_ فهو الذي قد تكلّم فيه صاحب العلوم الجسزئية السالفة. كما أشار اليه أنّ تلك الموضوعات قد عرفت فيا سلف بالحدّ، فأيّ حاجة الى اعادة الكلام ثانياً في هذا الفن؟ [٢]؛ و إن تكلّم فيها على سبيل التصديق، فصار الكلام برهانياً.

# ر محذور هذاطائيق بحضل وجوها:

أحدها: أن يُقَالُ أنته اذا صار الكلام برهانياً فلابدُ أن تشبت فيه الأعراض الذاتية للموضوعات، كما ذكرت أنَّ البرهان ينفع في الأعراض الذاتية لموضوعاتها، فلايكون فيه اثبات الموضوعات.

| د مصدر : فیها  | ۲. ق : فاعله |
|----------------|--------------|
| ١ من : في      | £. ق : ـ أو  |
| ؛. ق : المتكلم | 7: 4: X      |
| [1/01]         | 141. a A     |

و ثانيها: أنته اذا صار الكلام برهانياً فقد صار مسألة هذا العلم عين مسائل العلوم السالفة (، اذ فيها أيضاً يبرهن على تلك الموضوعات و يتكلّم فيها على سبيل التصديق.

و ثالثها: أن يقال انَّك قلت: انَّ هذا العلم يتكلُّم على وجهين:

أحدهما: في مبادي البرهان

و الآخر: في تحصيل الموضوعات و اثباتها.

و الكلام في مبادي البرهان برهان. فاذا كان الكلام في تحصيل الموضوع أيضاً على سبيل البرهان كان الوجهان وجهاً واحداً. و هذا الوجه الأخير من الشك ضعيف جداً، و يمكن حمل كلام الشيخ هذا " على كلّ واحد من المحذورات و على اثنين منها و على الثلاثة جيماً، لكن ما ذكره في الجواب يناسب الحمل على الأخير فقط، كما سيظهر، فالأولى إب - ١٨ حمله على الاحتالات الأخرى هذا.

و قد قيل في هذا المقام متصلاً بما نقلنا عنه آنفاً؛ «و لم يكن في علم واحد أن يتكلّم في أمرين لشيء، أعني التحديد و الاثبات جيماً، بل كلّ ما تكلّم في التحديد و التصوير لم يتكلّم في الاثبات و التصديق الا هذا العلم حيث يتكلّم فيها جيماً، لكن يشكل على هذا \_أي على كون هذا العلم متكفّلاً للأسرين أ \_ بأنسه إن تكلّم في الموضوعات على سبيل التحديد و التصوير فيكون علماً جزئياً، و هو علم كلّي، هذا خلف. و ذلك لأن تحديد الموضوعات كان شأن العلوم الجزئية، و إن تكلّم فيها في التصديق فقط كان الكلام فيها بنحو واحد و هو البرهان لابالنحوين: البرهان و الحد جيماً، كما هو المفروض»، انتهى.

و فيه نظر:

١. ق ، ك ، س : السابقة

۲. ص ، م : . هذا 4. ق : لامرین

٣. ص: فيها

أمّا أولاً: فلأنّ قوله ': «كلّ ما تكلّم في التحديد و التصوير لم يتكلّم في الاثبات و التصديق الا هذا العلم» ان أراد به التكلّم في تحديد موضوعه و تصويره، فهذا العلم أيضاً ليس كذلك؛ لأنته لايتكلّم لا 'في تحديد موضوعه، لأنته بديهي و لافي اثباته لبداهته أيضاً؛ و لأنته لايصحّ اثبات موضوع علم فيه.

و إن أراد التحديد و التصوير مطلقاً. ففيه أنّ جميع العلوم يتكلّم في التحديد و الاثبات جميعاً، اذ يذكر في كلّ علم حدود ما يستعمل فيه ممّا يحتاج " الى التحديد و يتبت أيضاً أشياء كثيرة، الآ أن يقال أنّ في العلوم الأخرى لايثبت الوجود في نفسه لشيء، بل تثبت فيه الأعراض للموضوعات، و هو ثبوت رابطي بخلاف هذا العلم، فانّ فيه أيضاً و ان كان تثبت أوّلاً العموارض للموضوع، لكن قد يستلزم ذلك الاثبات، الوجود في نفسه.

بيانه: أنته اذا قيل في هذا العلم انّ الموجود ينقسم الى كذا و كذا ستلاً. فسهذه المسألة و ان كان يثبت فيها أوّلاً القسمة الى كذا و كذا للموجود ـ و هو ثبوت رابطي ـ لكن ذلك يستلزم ثبوت الأقسام في نفسها، لأنّ كون شيء من أقسام المـ وجود مستلزم لثبوته في نفسه.

و أمتا ثانياً؛ فلأنّ قوله: «ان تكلّم في المسوضوعات على سبيل التحديد و التصوير » الى آخره، ان أراد به موضوعات نفس العلم، فهذا العلم ليس يتكلّم في موضوع نفسه، و لايلزم من الكلام السابق التكلّم فيه، بل انّما لزم منه التكلّم في موضوعات العلوم السالفة. و ان أراد به موضوعات العوارض و الأعراض ففيه أنّ موضوعات العلوم التكرّب الذي سننقل هذا ظاهر أنته ليس من شأن العلوم الجزئية فقط. و لا يخفي أنّ الجواب الذي سننقل

<sup>[</sup>T/01] A

۲. ص : ۱۰ لا ٤. مصدر : فيها

عنه ان شاء اللَّه قريب ممّا ذكرنا من هذا الايراد، لكن الشأن أنّ التشكيك بهـذا الوجه ظاهر الدفع جدًاً، فلايناسب حمل كلام الشيخ عليه.

و أتا ثالثاً: فلأنته يرد على قوله: «لابالنحوين: البرهان و الحدّ جميعاً كها هـو٢ المفروض» أنّ المفروض آنفاً تكلّم هذا العلم في مبدأ البرهان و تحصل الموضوعات جميعاً. لافي التحديد و البرهان جميعاً. و هو ظاهر. و القول بأنته لعلّه كان مفروضاً في موضع آخر تعشفُ جداً. فاذا الصواب حمل الشكّ (الف – ٨١) على ما ذكرنا، فتثبّت!

# [7/02] قوله: فنقول أنَّ هذا الَّذي كانت موضوعات ... .

و في بعض النسخ: «هذه الَّتي» و على الأوّل تأنيث «كانت» باعتبار الحبر.

و حاصل الجواب أنّ حمل محذور الشكّ على الوجه الأوّل فقط من الوجوه الّتي ذكرنا. و لايخفي أنّ هذا الهذور يمكن توهّمه من وجهين:

أحدها: إنَّ في البرهان تثبت الأعراض للموضوعات، لا الموضوعات.

و ثانيها: أنته يتبت فيه شيء لشيء <sup>4</sup>، لا أن يتبت فيه وجود شيء في نفسه أن يقال: انّ في هذا العلم تتبت موضوعات العلوم الأخرى لموضوع هذا العلم، لأنسها لواحق و عوارض له.

و لامحذور من أيّ وجه كان من الوجهين؟ لأنّ هذه الموضوعات اذا كمانت أعراضاً و عوارض للموجود في هذا البرهان أيضاً تثبت الأعراض لموضوعات لأنّ الموجود موضوع بمالنسبة الى الموضوعات الأخرى، و تملك الموضوعات عوارض له، و لايلزم أن تكون العوارض ليست موضوعات أصلاً، فقد بطل الوجه الأوّل. و اذا تثبت هذه الموضوعات للموجود ثبوتاً رابطياً بعنوان تقسيم الموجود

١. ق ، ك : + في

۲. ص: دهو

٣. ق ، ك : . للموضوعات لا ٤ . ص : يثبت شيء

اليها و نحوها فقط يثبت<sup>١</sup> وجود هذه الموضوعات في نفسها أيضاً على ما أشرنا اليه آنفاً. فاندفع الوجه الثاني أيضاً.

و لا يخنى انطباق كلام الشيخ عليه من غير كلفة و ان حمل على الوجه الثاني أن يقال: ان هذا العلم يثبت موضوعات العلوم الأخرى للموجود، و العلوم الأخرى تثبت الأعراض لموضوعاتها، فعلى تقدير كون الكلام في موضوعات العلوم الأخرى في هذا العلم برهانياً لا يلزم كون مسألة هذا العلم و العلوم الأخرى واحدة، و هبو ظاهر؛ كانطباق كلام الشيخ عليه.

و بما ذكرنا ظهر حال ما اذا حمل المحذور على الوجهين جميعاً. و لو حمل المحذور على الوجه التالث فقط، فلا يلائمه هذا الجواب كما لا يخنى. فلو حمل المحذور عمل الوجه الثالث للزم أن يضمّ مع أحد الوجهين الآخرين أو معها جميعاً، حتى يكون هذا جواباً عن المحذورين الآخرين؛ و يكون. قوله: «و مع هذا كمله» الى آخره تستمة للجواب لدفع المحذور التالث، كها سنشير ان شاء الله تعالى الى وجه دفعه له هذا.

و قد قبل متصلاً بما نقلنا عنه آنفاً: «و الجواب أنَّ هذه الأمور مموضوعات في سائر العلوم عوارض ذاتية في هذا العلم، لأنتها أحوال و أقسام لموضوع هذا العلم الذي هو الوجود مطلقاً، فموضوعيتها بالاضافة الى غير هذا العلم. فلو تكلم هذا العلم في تحديد الموضوع من جهة العلم في تحديد الموضوع من جهة ما هو موضوع أفي علم آخر، وكذا اذا برهن عليها لم يبرهن عليها بما هي موضوعات فيه، بل يبرهن عليها بما هي أحوال و أعراض ذاتية لموضوعه، و ان كانت تصير موضوعات في علوم أخرى»، "انتهى.

و أنت خبير بأنّ جواب الايراد على النحو الّذي قرّر هـذا [ب - ٨١] القــائل

٨. ص: لبت

ص: - أيضاً و لايخفى ... الثانى
 ل ق ، ك : يبرهن

الايراد هو الى قوله: «وكذا اذا برهن عليها» الى آخره، وهذا اتما هو مذكور على سبيل الاستطراد؛ وظاهر أنَّ كلام الشيخ لاينطبق على هذا أصلاً، بل اتما ينطبق على ما هو مذكور استطراداً فقط. فعلى هذا لايصح حمل الايراد على ما ذكره، أو لايكون الجواب مطابقاً له، مع ما عرفت ما في هذا الايراد؛ فتدبّر!

# [٩/٥٤] قوله: و أيضاً اذا لم يلتفت الى علم آخر، و قسّم موضوع هذا العلم نفسه ... .

لما ذكر أنّ الموضوعات التي كانت فها سلف يعرف بالحدّ \_أي كانت موضوعات للعلوم السالفة \_ يجب أن يحصّل في هذا العلم، و أورد الشكّ عليه و أجاب، [و] أراد بعد ذلك أن يشير الى أن هذا الشكّ و الجواب ليس مخصوصاً بـالموضوعات الّـتي موضوعات للعلوم السالفة، بل لو قطع النظر عن ذلك أيضاً نقول: انّ في هذا العلم موضوعات و عوارض ذاتية لها، سواء كانت موضوعات لعلوم أخرى أو لا.

و يرد في بادي الرأي الشك المذكور فيها، اذ هذا العلم لابدّ أن يتكلّم فسيها. و لاشك أنته ليس على سبيل التحديد و التصوير فقط؛ بل على سبيل التصديق؛ فيكون برهانياً. و قد ذكر أنّ البرهان ينفع في معرفة الأعراض الذاتية لموضوعاتها، فكيف يستقير البرهان على نفس الموضوع.

و الجواب أنَّ هذه الموضوعات و ان كانت موضوعات بالنسبة الى عوارضها الذاتية لكنّها بحمولات و عوارض بالنسبة الى الموجود المطلق الذي هو موضوع هذا العلم، و البرهان اتمّا هو على ثبوت هذه اللواحق الّتي هي موضوعات بالنسبة الى لواحق أخرى للموجود المطلق، فكون البرهان نافعاً فى ثبوت الأعراض الذاتسة

١. كذا في النسخ. ٢. ق ، ص ، ك : يبرعن

٣. ص: تكون

لموضوعاتها كان باقياً بحاله في هذه المهاحث أيضاً. فلم يلزم محذور.

فالغرض من قوله: «و أيضاً» الى قوله: «و مع هذا» هذا الذي ذكرنا من تعميم الشك و ايراده مع قطع النظر عن كون الموضوعات موضوعات لعلوم أخرى؛ و بيان الجواب عنه أيضاً على هذا الوجه و قطع النظر عن أنّ موضوعات العلوم الأخرى محمولات لموضوع هذا العلم. و أيضاً فيه مزيد تبوضيح و تبيين الكون تسلك الموضوعات حسولات و عبوارض الموضوعات أحسولات و عبوارض لموضوع هذا العلم، ليس فيا سبقه الآ مجرد أنّ تلك الموضوعات أجبوال تعرض للموجود و أقسام له من دون التوضيح و التبيين الذي فيه. هكذا ينبغي أن يفهم هذا المقام.

[١٠/٥٤] قوله: فيكون ذلك الجوهر الّذي هو موضوع لعلم مًا.

مثل الجسم الطبيعي مثلاً.

[11/08] قوله: أو الجوهر مطلقاً الَّذِي ليس موضوعاً لعلم".

و مراده من هذا الترديد ما ذكرنا من أنّ الغرض أنّ هذا الاشكال و الجمواب لاخصوصية لهما بموضوعات العلوم الأخرى، بل يجريان بالنسبة الى جميع مسا همو موضوعات بالنسبة الى العوارض الذاتية لها، كالجموهر و العقل و النفس و نحوها مما يكون [الف ـ ٨٢] في بادي الرأي موضوعات فقط، و لاتظهر فيه محمولية و عرضية لشيء كما بيّنا مشروحاً.

«فيكون [ذلك] بنحو مّا عارضاً» إلى آخره، اشارة إلى ما هو محطّ الجواب عن ا

١٠ ص: تبين ٢. مصدر: ـ الَّذِي

٣ المصدر : موضوع هذا العلم. 4 ك : من

المقالة الأولى ١٥٥

الاشكال، و توضيح لما ذكره في ذيل «فنقول» الى آخره.

### [17/02] قوله: أن صار ذلك الجوهر ... .

بفتح الهمزة لتكون «أن» المصدرية، والفعل الذي بعدها المستأويل المصدر اسم لقوله: «فيكون ذلك بنحو ما»، و الخبر قوله: «عارضاً لطبيعة الموضوعه»؛ و المعني ظاهر.

## [١٣/٥٤] قوله: لطبيعة الموجود أن تقارنه أو يكون هو.

«أن تقارنه» مبتداء و «لطبيعة الموجود» خبره. و الجملة صفة لشيء. و المعني أنته عرض لطبيعة الموجود أن صار ذلك الجوهر المفروض <sup>4</sup> كالجسم مثلاً \_ دون شيء آخر يصبح أن تكون طبيعة الموجود ذلك الشيء \_كالعقل و النفس مثلاً \_ فان الموجود يصبح أن يصبر كلّ شيء، فكلّ شيء من الأشياء عارض لطبيعته، و بسبب منا الأسباب و بنحو ما من الأنحاء صار شيء ما دون شيء آخر، و بسبب آخر و منا من الأنحاء صار شيء ما دون شيء آخر، و بسبب آخر و منا من الأنحاء صار شيء ما دون شيء آخر، و بسبب آخر و منا من الأنحاء صار شيء ما دون شيء آخر، و بسبب آخر و هكذا.

و الترديد الّذي ذكره باعتبار أنّ الكلّ يمكن أن يعتبر فيه ` المقارنة مع أشخاصه وكونه ايّاها بعينها. و قد سبق مثله في مسألة التوحيد أيضاً.

### [12/02] قوله: يصحّ حملها على كلّ شيء.

الأنسب بالمقام أن يقال: يصحّ حمل كلّ شيء عليه، لكنّه قد تسامح اعتاداً على

۱. ق : بعده

€ مندو

٥. ق ، ك : طبعه

٧. ق : من

٦. ق : لطبعه

1 ق : المفروض

٦. ق: . و يسبب آخر

الظهور داعًا إلى أنَّ الحمل من الطرفين هذا.

ثمّ انّه قد قيل في توجيه قول الشيخ و: «أيضاً» الى قوله\: «و مع هذا» : «يريد بيان أنَّ هذا العلم كيف يتكلِّم في الأمرين جميعاً بـشيء واحــد، أعــني التــحديد و الاثبات بأنتا اذا لم نلتفت الى علم آخر و قطعنا النظر عن سائر العلوم و لم نقل انّ الموضوعات لها محمولات في هذا العلم، بل قلنا أنَّ هذا العلم ينقسم الى جواهر ۗ و عوارض ـ أي الى موضوع و أحوال ذاتية خاصّة له ـكان الجزءان كلاهما من أفراد الموضوع. لأنَّ الموجود بما هو موجود شامل لهما جميعاً بخلاف سائر العلوم الجزئية اذا انتقسم الى جنزئين منوضوعات وعنوارض ذائبية لها فنان محمولاتها ستائزة لموضوعاتها. و هذا أمَّا نشأ هيهنا لعموم الموجود بما هو موجود الَّذي هو موضوع لهذا العلم، فكلُّ ما فرضته ُ موضوعاً فيه فاذا نظرت اليه من حيث كونه قسماً مغائراً للقسم الآخر ألذي هو الأعراض الذاتية لم يكسن المـفروض سـوضوعاً لهـذا العـلم. موضوعاً له، بل قسهاً من الموضوع، اذ الموضوع شامل له و للأعراض الذاتية جميعاً. فالموضوع و الجوهر ينحو مًا عارض لطبيعة الموضوع و الجوهر الَّذي هو الموجود، و أن صار ذلك الموضوع و الجوهر دون غيره مما هو من الأعراض لطبيعة الموجود بما هو موجود أن تقارنه طبيعة الموضوع أو يكون هو هو بعينه. أمّا المقارنة و العروض فباعتبار كونه فرداً من الموجود بما هو موجود. و أمّا العينية فباعتبار كونه نفسه، اذ الموجود طبيعة يصحّ حملها على [ب - ٨٧]كلُّ شيء على نفسه و على مغائره، فما هو جوهر و موضوع و ما هو عرض و صفة كلاهما مشترك في كونهها موجوداً. قما هو الجوهر و الموضوع ليست جوهريته و موضوعيته؛ لأنته طبيعة المـوجود بمـا هــو موجود، بل لأنته فرد للموجود ° و جزء للعلم الباحث عن أحواله، مغائر ٦ لأعراضه

1. [10/01]

۲. ق ، ڭ : جوهر 4. ق : فرضه

۲۰ ص ، م : مغالره .

٦. ص: مغايرة

ه ص ، ك : + يل لأنه قرد الموجود

الذاتية المبحوث عنها فيه.

و الحاصل أنّ لهذا العلم دون سائر العلوم أن يتكلّم في الموضوعات على سبيل الحدود و البراهين جميعاً. و مبني الجواب الأوّل على أن الموضوعات المبحوث عنها بالحدود و البراهين في هذا العلم موضوعات لسائر العلوم محمولات لهذا العلم، فمن الجهتين يتكلّم بالوجهين. و مبني هذا الجسواب أنّ هذا العلم يحصح أن يتكلّم في المسوضوعات بالوجهين من جهة واحدة لكن باعتبارين، فانّ موضوعات هذا العلم باعتبار محمولات فيه باعتبار آخر، فانّ الموجود عا هو موجود أعمّ من الموضوع و العرض، و ان كان الموضوع نفسه فهو أعمّ من نفسه باعتبار الموضوعية كها علمت»، التمين.

و فساد هذا التوجيه من وجوه شقّ، و عدم انطباقه على كلام الشيخ بلّ عدم حومه ا حومه عدمه و بعده عنه بمراحل قصوى ظاهر لايحتاج الى بيان.

# [17/02] قوله: و مع هذا كلَّه فليس البحث عن مبادي التصوّر ....

قد عرفت أنّ في الشك المذكور يمكن أن يجعل محذور الشق الثاني أحد الأمور الثلاثة المذكورة أو اثنان منها أو ثلاثها. لكن جواب الشيخ أوّلاً لايناسب جمعله الثالث فقط، بل ينبغي حمله على الاحتالات الأخرى. و على الاحتال الذي يكون الوجه الثالث داخلاً في الهذور سواء جعل الهذور اثنان أو ثلاثة يكون هذا الكلام من الشيخ تنمه للجواب لدفع هذا الهذور و ما سبقه لدفع الهذور الآخر و الهذوران الآخران. و على الاحتال الذي لايكون داخلاً يمكن أن يجمل هذا الكلام جواباً مستقلاً لدفع ما يتوهم من هذا الهذور، أو لدفع ما يتوهم من هذا المدفع المدفع التوهم من هذا الهذور، أو لدفع ما يتوهم من هذا الهذور، أو لدفع ما يتوهم من هذا الهدفع المدفع ال

١. تعليلة الصبات الشفاء / ٤٦

قد ذكر الشيخ أنّ هذا العلم يبحث عن مبدأ البرهان لكلّ اعلم و يذب عنه، و حينئذ يتوهّم أنّ هذا البحث يكون برهاناً، فيكون برهان العلوم الأخرى مستعملاً في هذا العلم، تشارك مسائله مسائلها؛ و حاصل الجواب على الأوّل ظاهر.

و على الناني هو أنّ البحث عن مبدأ البرهان ليس برهاناً، أي أنته ليس البرهان في العلوم الأخرى، لأنته على نفس المسائل و هذا على مبدأ برهانه حتى يشارك المسألتين، أو أنته لايلزم أن يكون برهاناً، بل يجوز أن يكون على نحو آخر مسن التنبيه و نحوه كما فها نحن فيه من البحث عن مبدأ المبادي.

و يمكن أن يجمل جواباً لدفع الحذورين مماً. ثمّ على التقادير يكون قوله: «ليس البحث عن مبدأ الحدا حدًا و لاتصوّراً» مذكوراً على سبيل الاستطراد، و معناه ظاهر كما ذكرنا في البحث عن مبدأ البرهان هذا.

ثمّ قبل في حل هذا الكلام: «بريد أنّ هذا العلم قد يبحث عن المبادي التصوّرية و الحدّية لموضوعات العلوم الأخرى [الف - ١٨] بحثاً تصوّرياً أو الحدياً، و الايلزم من ذلك أن يكون باحثاً عن حدود تلك الموضوعات و تصوّراتها. و كذا قد يبحث عن المبادي التصديقية لمسائل العلوم الأخرى بحثاً برهانياً، و الايلزم من أن يكسون ذلك بحثاً برهانياً عن نفس تلك المسائل حتى يلزم أن يكون البحثان المتخالفان بحثاً واحداً، و العلمان المتخالفان اللذان أحدهما فوق و الآخر تحت علماً واحداً.

و لا يمد أن يكون هذا الكلام اشارة الى جواب آخر عن الاشكال المذكور، و أن يكون اشارة الى دفع اشكال ربًّا يتوهّم من جهة البحث عن مبادي الحدود و

۵ ق. مکل

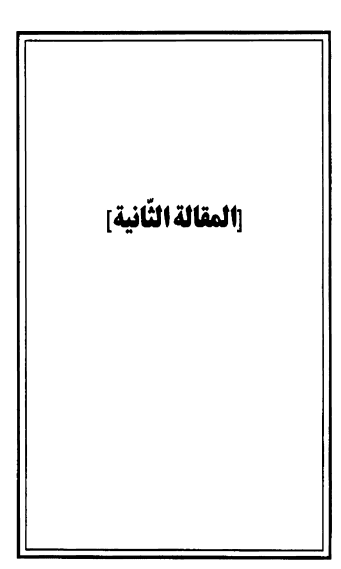
بمكن أن نفرأ ما في ولاه : النسبة و في وصور و ومه : الثلثة ...

٣ في المصدر: عن منادي التصوّر و الحدّ

البراهين أن يلزم الخلط بين العلمين و الاتحاد بين البحثين». انتهى.

و فيه نظر لأنَّ الاشكال المذكور على النحو الَّذي قرّره ۚ هذا القائل كما نقلنا عنه كيف يمكن أن يكون هذا الجواب جواباً له، فالصواب أن يكتنى بـالوجه الأخــير؛ فافهم.





قوله: المقالة الثانية

قيل: الغرض في هذه المقالة البحث في ماهية الجموهر و وجوده، و الاشارة الى تعيين الأقسام الخمسة الاؤلية، و البحث عما سوى القسمين المفارقيين السذين آخر و هو الجسم و ماذته و صورته. فني هذه المقالة تبدين ماهية الجسم و وجوده، و ماهية جزئيه و وجودهما، و كيفية التلازم بينهها»، التهر. ٢-٢

د. تعليقة الهيات الشفاء / ٤٢-٤٤
 ٣. م : .. قوله المقالة ... انتهى.

#### [٣/٥٧] قولد:

# [الفصل الأوّل] في تعريف الجوهر و اقسامه بنول كلّي

أي تعريف الجموهر الكلّي العامّ و أقسامه الأولية العامّة.

### [2/07] قوله: فنقول أنَّ الوجود للشيء قد يكون بالذات ... .

أي قد يكون الشيء بالذات شيئاً كها أنّ الانسان بالذات انسان، و قد يكون بالمرض شيئاً، كها أنّ زيداً أبيض بالعرض. و ظاهر العبارة يوهم أنّ مراده الوجود الرابطي، لكن كان غرضه ليس هذا، بل المراد أنّ الأشياء تكون موجودات بالذات و موجودات بالعرض، و الأوّل: كالانسان فانّه موجود بالذات؛ و الثاني: كالأبيض فانّه موجود بالعرض. و عبّر عن هذا المعني بما عبّر تنبيهاً على أنّ ذاتيات الشيء موجودة بوجوده بالذات، و عرضياته بالعرض؛ فافهم.

### [٥/٥٧] قوله: و الأمور الَّتي بالعرض لاتحدّ.

الظاهر أنّ مراده بالحدّ الحصر و الضبط و عدم انضباط ما بالعرض و انضباط ما بالذات باعتبار أنّ زيداً مثلاً بالذات شيء واحد هو الانسان، و داخــل تحت نــوع خاصّ و مقولة خاصّة، و لايمكن أن يتفيّر و يتبدّل ذلك، بل دانماً كذلك بخلاف ما هو المالعرض، لأن زيداً بالعرض أشياء كثيرة من كونه عالماً وكاتباً و أبيض و طويلاً و غير ذلك من المعاني و الاعتبارات المتكثرة، بل الغير المتناهية، و داخل تحت أنواع متخالفة و مقولات متبائنة، و يتطرق اليها التغيّر و التبدّل، كأن يكون اليوم أبسيض مثلاً و يصير غداً أسود و هكذا. و بالجملة ما بالذات لكلّ شيء أمر واحد لايمكن تغيّره و تبدّل كلّا أو بعضاً. و هذا هو المراد بعدم الانضباط و الحصر في العرضيات و وجودها في الذاتيات.

و لا يخنى أنّ مثل هذا يصلح وجهاً لأن يعرض عن العرضيات و يبحث عن الذاتيات، و يقال: انّ ما بالذات لكلّ شيء ممكن إمّا الجوهر و إمّا عرض، و الجوهر إمّا كذا و كذا الى آخر التقسيم. و ان كان ما بالعرض أيضاً فيا نحن فيه يمكن إمّا جوهر و إمّا كذا و كذا الى آخر التقسيم. و ان كان ما بالعرض لكلّ شيء ممكن إمّا جوهر و إمّا عرض الى آخر القسيم. على أنته يمكن أن يقال انّ ما بالعرض للممكنات لا ينحصر إب - ٨٣] في هذه الأقسام؛ اذ من جملتها الاعتباريات و هي ليست داخلة تحت هذه الأقسام، و لامندرجة الحمّت مقولة خاصة؛ بل نقول: انّ العرضيات ليست داخلة من هذه الأقسام، لأنّ الأبيض عمني الجموع المركب من العروض و المارض هو غير الأبيض. لا أقول: انّ الأبيض بمني الجموع المركب من العروض و المارض غير البياض، بل المفهوم البسيط الذي يعبّر عنه بالفارسية «سفيد» أيضاً غيرالبياض، غير البياض، بل المفهوم البسيط الذي يعبّر عنه بالفارسية «سفيد» أيضاً غيرالبياض، عاصرّح به الشيخ أيضاً. و ما ذكره بعض الحققين ـ أنّ الأبيض و هو البياض، بالذات، و مغايرتها بالاعتبار ـ ممّا لاعمل له أصلاً، و قد تكلّمنا عليه في تعليقات بالذات، و مغايرتها بالاعتبار ـ ممّا لاعمل له أصلاً، و قد تكلّمنا عليه في تعليقات اللهرم الجديد للتجريد و حواشيه.

و قد قيل في هذا المقام: «و اعلم أنَّ المشتق كالأبيض مثلاً ان أريد به الموصوف و

٨. م : + مو ٢. ك : لا

٣. ٤ : لا ٤ - و الجرهر

٥. ق: و أما عرض الاخر

الصفة جميعاً فهو موجود بالعرض لابالذات، لأنّ أفراد الموجود بما هو موجود لابدّ أن يكون كلّ منها تحت مقولة واحدة من المقولات ان كان له جنس و فصل، فالمركّب من الجوهر و الكيف لا يكون جوهراً و لا كيفاً. و لاموجوداً، اذ الوحدة سعتبرة في النقسيات كلّها، و الآلم يكن شيء منها حاصراً.

فاذا قيل: الموجود إمّا جوهر أو كمّ أو كيف أو غير ذلك، أريد به الموجود الواحد، فالمركب من الجوهر و الكمّ -كالطويل - و من الجوهر و الكيف -كالأبيض - و منه و من الفعل -كالكاتب - و على هذا القياس ما في المقولات لايكون موجوداً. و أمّا اذا أريد به نفس الصفة كها اذا أريد بالأبيض ما في المقولات لايكون موجوداً. و أمّا اذا أريد به نفس الصفة كها اذا أريد بالأبيض يكون موجود أبالذات مبحوثاً عنه في العلم، فيكون عرضاً و عرضياً باعتبارين، أو جوهراً و جوهرياً باعتبارين، أو غيرهما كالموجود البحت بما هو موجود بحت فانه وجود. و موجود باعتبارين، و هما اعتبار كونه بشرط لا و اعتبار كونه لابشرط، فالأبيض بشرط أن لايكون مأخوذاً معه شيء آخر عرض غير محمول و لابشرط شيء، و عدمه عرض محمول ، و كذا الناطق مثلاً بأحد الاعتبارين صورة و بالاعتبارين صورة و

و فيه: انّ ما ذكره من أنّ «أفراد الموجود لابدّ أن يكون كلّ منها تحت مقولة» لاوجه له. و ما ذكره من الدليل عليه فيه اشتباه، اذ اللازم ممسًا ذكره ليس الآ أنّ الموجود اذا قسّم الى الجوهر و الكمّ و الكيف و غير ذلك يكون المراد أنّ الموجود الواحد و يخرج الموجود المتكثّر عن المقسم، و ذلك لايدلّ على أنّ الموجود المتكثّر اليس موجوداً، و أنّ كلّ فرد من أفراد الموجود لابدّ أن يكون داخلاً تحت مقولة، و

١. ق : ـ و لايشرط شيء ... محمول ٢. تعليقة الهيات الشقاء / ٤٣

<sup>1.</sup> ص: الكثير

۲. م : + مته

من: الكثير

٣٢٦ حاشية الهيات الشَّفاء

هو ظاهر. فكان الصواب أن يقول: انّ المراد بالمشتق ان كان هو الموصوف و الصفة جميعاً فلايكون داخلاً تحت المقسم. لأنّ الوحدة معتبرة في التقسيات.

ثم على تقدير تسليم دلالة ما ذكره على عدم كون الجسموع مسوجوداً بالذات لاأدري أنه ما معنى كونه موجوداً بالعرض، اذ لاوجه أصلاً لكونه موجوداً بالعرض بالمعنى المراد هيهنا، كما لايخنق. و كأنته أراد بالموجود بالعرض المسوجود بالاعتبار هذا.

و ما ذكره من الله – ٨٤] «أنّ الأبيض هو البياض بالذات» هو الّذي نقلنا عن بمض الحقّةين و ذكرنا أنّه قد زيّفناه في التع*ليقات.* 

[٧/٥٧] قوله: فاقدم أقسام الموجودات بالذات هو الجوهر.

أي الموجودات الممكنة، و المراد بالأقدمية الأقدمية بالذات.

[0/07] قوله: فذلك الشيء الآخر متحصّل القوام و النوع في نفسه.

أي لابذلك الموجود. فيه و المراد بمتحصل القوام في نفسه أن لا يكون الذلك الموجود دخلاً في وجود ذلك الشيء الآخر و متحصل النوع في نفسه أن لا يكون لا له مدخل في صيرورة ذلك الشيء نوعاً. و كان الغرض من ذكره اخراج الصور النوعية التركيبية، كالصورة الياقوتية مثلاً فائها عندهم جوهر، و ليس لها مدخل في وجود محلها على ما هو الم رأي الشيخ و أتباعه من بقاء الصور العنصرية حال التركيب، اذ ظاهر أنّ العناصر لامدخل في وجودها للصور التركيبية لوجودها بدونها، كما في حال البساطة، لكن لها مدخل في وجودها اذبها تصير العناصر نوعاً تركيبياً.

۱. مصدر : ذلک ۲. ق : ۵۰۰

المقالة الثانية

و لا يخفى أنّ هيهنا اشكالاً، لأنتهم زعموا أنّ الصور النوعية التركيبية جواهر، و هيئة السرير مثلاً عرض، و على هذا لابدّ من ادعاء أنّ السرير ليس بنوع و الياقوت مثلاً نوع، و ظاهر أنته لاسبيل الى اثباته حينئذ. اذ لو قلنا بأنّ الصور التركيبة لها مدخل في وجود محلّها، لكان مدخل في وجود محلّها، لكان أمكن أن يقال: انّ السرير ليس بنوع حقيق، اذ الماهية الحقيقية هي الخشب فقط، و أمكن أن يقال: انّ السرير ليس بنوع حقيق، اذ الماهية حقيقية، بل اعتبارية، بخلاف الهيئة من لواحقها و عوارضها، و لا يكون الجموع ماهية حقيقية، بل اعتبارية، بخلاف الياقوت؛ فانّ الصورة التركيبية لها مدخل في وجود الهلّ، فكانت الماهية الحقيقية ألي الجموع لاالهلّ فقط. و أمّا اذا لم يقل بذلك، فكيف يقول: انّ الأوّل ليس بنوع و التاني نوع؟ و لم آيفرق بينها؟

و القول بأنّ الفرق بينها باعتبار أنّ من الثاني تصدر آثار عجبية عظيمة دون الأوّل قول وهن سخيف، اذ من الأعراض أيضاً قد تصدر آثار عظيمة. و مثل هذا الايصلح لأن يصير ملاك الفرق بين الجوهر و العرض. وكذا القول بأنّ الحدس يحكم في الثاني بالنوعية الحقيقية و أنته ماهية حقيقية دون الأوّل؛ اذ ظاهر أنّ هذا القول على هذا التقدير ليس الا مجرّد الشهي و و المكابرة.

و لو فرّق حينئذ بين الجوهر و العرض بأنّ الجوهر الحال لامدخل للمحلّ في وجوده، و ان لم يمكن له أيضاً مدخل في وجود الهلّ بل في نوعيته بخلاف العرض، فانّ للمحلّ مدخلاً في وجوده، فحينئذ يشكل اثبات أنّ العرض يحتاج الى الهلّ في وجوده، بل غاية ما يمكن أن يدّعي أنّ العرض يحتاج في تشخّصه الى موضوعه.

و لو قيل: انَّ الجوهر الحال لايحتاج أصلاً الى محلَّه لاني وجوده و لاتشخَّصه

۱. ص: . و لايخفي

۲. ق ، س: ہم

يمكن أن يقرأ ما في النسخ: التنهي ٦. ص: ايضاً

 بخلاف العرض فانّه يحتاج في شيء منها، فهو ينافي ما يدّعون بداهة أنّ الحال مطلقاً لابدّ أن يحتاج الى محلّه إمّا في وجوده أو تشخّصه هذا. ثمّ لو قيل: بأنّ صور العتاصر إب ح ١٨) لابنى في المركّبات، فعينئذ الأمر سهل، اذ صور المركّبات حينئذ ممّا يحتاج اليه المحلّ في وجوده، و لاحاجة الى أخذ تحصّل النوع في تعريف العرض، و يمكن أبن يقال: انّ العناصر لعلّها بعد التصغّر و التماس الّذي لابد أيضاً أن يقال بنقائها، لكن يقال: انّ العناصر لعلّها بعد التصغّر و التماس الّذي لابد منها في التركيب لايمكن أن توجد منفردة " بدون الصورة التركيبية على ما احتمله بعض المحقّدين. و على هذا أيضاً يسهّل الفرق، و لايحتاج الى الأخذ المذكور، لكن البات هذا المعنى مشكل جداً.

ثمّ أنّه يمكن أن يكون مراد الشيخ بالتحصّل النوعي لاما ذكرنا. بل يكون مراد، على ما نكون مراد، على ما قبل المال على ما قبل المال الله المال و ان كان في وجوده الصنفي أو الشخصي محتاجاً اليه، على ما زعموا من وجود العوارض المشخصة؛ فتدبّر.

# [٩/٥٧] قوله: وجوداً لاكوجود جزء منه.

هذا كأنته للتوضيح، اذ كون الحلّ متحصل القوام بنفسه مغني عنه، اذ الكلّ ليس بتحصّل القوام بدون الجزء.

# [9/07] قوله: من غير أن تصبح مفارقته لذلك الشيء.

و الأولى أن لايجعل هذا تتنة للتعريف. بل يجعل حكماً من أحكام العرض و

۱. م: بدامته ۲. ص: تحصیل

٣ ص (ك) سمورة 4 ص: ١ هذا

۵. ق: بالبحصل ٨. ص ، ك ، م : م و

المقالة الكانية

يثبت بالبرهان و يخرج ما أريد\ اخراجه بهذا القيد من الزمان و المكان بوجه آخر، و هو أن يورد بدل الوجود في الشيء الحملول فيه، و كان الشيخ اعتهاداً على شهوته في محلّه بالبرهان أورده هيهنا فى التعريف مسلّماً هذا.

و قد قيل في شرح هذا المقام: «يريد تعريف الجوهر و العرض و بسيان تسقدًم الجوهر على العرض بأن يقال: الموجود بالذات ينقسم الى قسمين:

أحدهما: الموجود في شيء آخر، ذلك الشيء الآخر متحصّل القوام و النوع في نفسه، لاكوجود جزء منه من غير أن تصحّ مفارقته لذلك الشيء. بمعني أنّ وجوده في نفسه هو بعينه وجوده لذلك الشيء. و عندي أنّ هذا القيد مغن عن قوله: لاكوجود جزء منه، لكن ذكره للتوضيح لحفاء هذا المعني كها سنشير اليه، فهذا القسم يخمصّ باسم العرض و هو الموجود في موضوع.

و التاني: الموجود من غير أن يكون في شيء من الأشياء بهذه الصفة، فلايكون في موضوع البتة. و هذا<sup>۳</sup> هو الهصوص باسم الجوهر.

و قد رسّم العرض بأنته الموجود في شيء لاكجزء منه و لايصحّ قوامه من دون ما هو فيه، و هذا الرسم هو بحسب قاطيغورياس و على الوجه المشهور، و التحقيق هو المذكور همينا»، انتهى.

و لايخنى أنّ تفسير عدم صحّة المفارقة <sup>6</sup> بما ذكره بعيد جداً. مع أنّ هذا المسعني الظاهر أنته لايطابق الواقع و لايرتضيه العقل السليم. ثمّ الظاهر أنّ القيد الأخمير بالمعني الّذي ذكره هذا القائل معني عمّا ذكره و عسن قىوله: «و ذلك الشيء الآخم متحصل القوام و النوع في نفسه»؛ فما وجه تخصيص العناء بالقيد الّذي ذكره.

و أيضاً الرسم الَّذي ذكره. الظاهر أنته لافرق بينه و بين هذا التعريف الَّـذي

٨. ق : يريد ٢. ص : منقسم

٣. ق ، م : فهذا ٤ . تعليقة الهيات الشفاء / ٤٣

ه. ق : المفارنة

هيهنا، اذ يمكن حمل قولهم: «و لايصح قوامه من دون ما هو فيه» على ما حمل هذا القائل قول الشيخ من غير أنّ تصح مفارقته (الف – ٨٥) من أنّ وجوده في نفسه يكون عين وجوده الرابطي، فامعنى قوله: «هذا الرسم بحسب المشهور» و التحقيق هو المذكور هيهنا. و لعلّه يقول بأنّ وجود الصورة أيضاً في نفسها وجودها في محلّها. و هو كها ترى، فافهم.

ثمّ اعلم أنّ الشيخ في قاطيغورياس جعل هذا القيد أي صحّة المفارقة لاخراج مثل الزمان و المكان، ثمّ أورد عليه بأنّ مفارقة الجسم عن الزمان المطلق و المكان المطلق\ غير صحيح، بل قد لاتصحّ لبعض الأجسام سفارقته عن مكان خاص كالفلك مثلاً. و أجاب عنه بأنّ المراد أن لاتصحّ مفارقته باعتبار الكون فيه، و العرض لاتصح مفارقته العتبار كونه فيه بل باعتبار آخر، فتدبّر ا

[1/08] قوله: كما سنبيّن في مثل هذا المعني خاصّة.

حيث يبيّن في المقالة الثامنة وجوب الانتهاء العلل القابلية.

[7/08] قوله: فيكون الجوهر مقوّم العرض موجوداً، و غير متقوّم بالعرض، فيكون الجوهر هو المقدّم في الوجود.

لا يخنى أنَّ عدم تقوّم الجوهر بالعرض ممّا لاكلام فيه حسيث أخـذ في تـعريف الموضوع وجوده بنفسه لابذلك الحال.

و أمّا تقوّم العرض بالجوهر فلم يثبت من هذا التعريف، الّا أن يقال: الاحتياج في الوجود بين الحال و الهلّ بديهي، فاذا لم يكن من جانب الهلّ فلايدّ أن يكون من

جانب الحال، و لايخلو عن اشكال.

[١٥/٥٨] قوله: و هذا غلط كبير قد أشبعنا القول فيه في أوائل المنطق ١.

لايخني أنَّ القول بأنَّ شيئاً واحداً يكون عرضاً و جوهراً بالقياس إلى شيئين: [۱]: ان کان باعتبار أنته یکون موجوداً فی شیء لاکجزء و فی شیء آخــر كجزء على ما يظهر من دليلهم الأوّل الّذي ذكره الشيخ، ففساده ظاهر؛ اذ ظاهر أن ليس مرادهم أنَّ الجوهرية و العرضية أمران اضافيان حتَّى يكون الموجود في شيء عرضاً بالنسبة الى ما هو ليس جزءاً له، و جوهراً بالنسبة الى ما هو جزء له، كيف و على هذا يكون كلُّ عرض جوهراً أيضاً و هؤلاء لم يقولوا به؟ بل قبالوا بجموهرية بعض الأعراض على ما هو الظاهر من كلام الشيخ هيهنا. اذ كلُّ عرض يكون جزماً من مجموع الحال و الحلِّ. الآ أن يقال: المراد أنَّه يكون جزءاً من أمر حقيق، و الجموع. المركّب من الحل و العرض ليس أمراً حقيقياً. وكذا ليس مرادهم أنّ العرض لابدّ أن لايكون جزءاً من شيء و الله لم يوجد عرض أصلاً، لما ذكرنا من أنَّ كلِّ عرض جزء الشيء الاّ على القول المـذكور. و أيضاً على هذا لايــلزم أن يكــون شيء عــرضاً و جوهراً معاً. بل يلزم أن يكون ما يكون جزء الأمر حقيق في بعض الموادّ و غير جزء له في مادَّة أخرىٰ على تقدير وجوده جوهراً فقط لاعرضاً أيضاً. اذ قد اعتبر فيه عدم كونه جزءاً كذلك [ب - ٨٥] بل مرادهم أنَّ العرض هو ما يكون موجوداً في شيء و ليس جزءاً منه في الجملة، سواء كان موجوداً في شيء بعنوان الجزئية، أو لا؛ و على هذا ظاهر أنته لايلزم من كون العرض جزءاً من المجموع جوهريته بالنسبة اليه مع

١. الشفاء ، المقولات / ٤٥

أنتك قد عرفت أنّ قيد «لاكجزء منه» تمّا لامدخل له في التعريف، بل كأنته للتوضيح و على هذا لاينشأ توهّم أصلاً.

[۲]: و ان كان القول بذلك بناءً على أنته يجوز أن يكون أمر موجوداً في شيء يكون ذلك الشيء موضوعاً بالنسبة اليه باعتبار أنته يكون موجوداً أو نوعاً دونه و موجوداً في آخر يكون ذلك الآخر محلاً بالنسبة اليه فقط لا موضوعاً باعتبار أنته يكون موجوداً به، مثلاً تكون الحرارة في النار سبباً لوجود محلّها و في غيرها لاكذلك، فحيننذ هذا القول ليس ممّا يكون فساده ظاهراً؛ و دفعه في غاية الاشكال.

و النبيخ في قاطيغورياس و ان بسط الكلام فيه كلّ البسط، لكن لم يأت بشيء يدفع هذا الاحتال، بل غاية ما يلزم منه دفع التوهّم الأوّل و هو أمر سهل؛ و العمدة هو هذا الاحتال، و هو لم يدفع بما ذكره، اذ أصل ما ذكره هناك: «انتا نعني بالجوهر الشيء الّذي حقيقة ذاته يوجد من غير أن يكون في موضوع البتة \_ أي حقيقة ذاته لايوجد في اشيء البتة الاكجزء منه وجوداً يكون مع ذلك بحيث لاتمكن مفارقته ايّاه و هو قائم وحده و انّ العرض هو الأمر الّذي لابد لوجوده من أن يكون أن يكون أن مهيء من الأشياء بهذه الصفة، حتى أنّ ماهيته لاتحصل موجودة الآ أن يكون لها شيء من الأشياء بهذه الشيء بده الصفة و اذ الأشياء على قسمين، [١]: شيء من داته و حقيقته مستفنية عن أن يكون في شيء من الأشياء بهذه الصفة، فكلّ شيء دات وحرود المن يكون في شيء من الأشياء بهذه الصفة، فكلّ شيء أنا جوهر و أنا عرض، و اذ من المتنع أن يكون شيء واحد ماهية مفتقرة في الوجود الى أن يكون شيء من الأشياء في موضوع، و يكون مع ذلك الوجود الى أن يكون شيء من الأشياء المتقرة في الموجود الى أن يكون شيء من الأشياء المتقرة في الموجود الى أن يكون شيء من الأشياء المقدة في موضوع، و يكون مع ذلك ماهية غير محتاجة الى أن يكون شيء من الأشياء البتة هو فيه، كالشيء في الموضوع، و يكون مع ذلك ماهية غير محتاجة الى أن يكون شيء من الأشياء البتة هو فيه، كالشيء في الموضوع، و يكون مع ذلك ماهية غير محتاجة الى أن يكون شيء من الأشياء البتة هو فيه، كالشيء في الموضوع، و يكون مع ذلك ماهية غير محتاجة الى أن يكون شيء من الأشياء البتة هو فيه، كالشيء في الموضوع، و يكون مع ذلك عاهية غير محتاجة الى أن يكون شيء من الأشياء البتة هو فيه، كالشيء في الموضوع، و يكون مع ذلك ماهية غير محتاجة الى أن يكون شيء من الأشياء البته هو فيه، كالشيء في الموضوع، و يكون مع ذلك مع ذلك المحتود المية من الأشياء المتنع أن يكون شيء واحد ماهية مفتقرة في الموضوع، و يكون مع ذلك بهد كالشيء من الأسلام الموضوع، و يكون مع ذلك بهد كالشيء كون الموضوع و يكون مع المؤلف الموضوع الموضوع الموضوع الموضوع الموضوع المو

٣. ك : . المنة

<sup>1.</sup> ق: . بكون

فليس شيء من الأشياء هو عرض و جوهر»، انتهى.

و أنت خبير بأنّ ما ذكره يدفع التوهم المذكور البتة. و أمتا الاحتال الّذي ذكرنا فلايندفع به، اذ غاية ما يلزم منه تحقق منم الجمع بين الجموهر و العرض بالمعني الّذي ذكره، و هو أن يعتبر في الجموهر عدم وجوده في موضوع أصلاً. و في العرض وجوده في موضوع في الجملة. و هذا ممّا الاخفاء فيه، لكن الشأن في أنته هل يجوز أن يحمل شيء تارةً في الموضوع و أخرى في غيره، أم لا؟ و بما ذكره لايظهر ذلك، و كأنته لم يكن غرضه تحقيق ذلك، و كان هذا جائزاً عنده، و لم يتعرّض لنفيه.

و القول بأنّ مراده أنته لايجوز أن تكون ماهية شيء بحيث يفتقر في الوجود تارةً و لم يفتقر أخرى. فهو و ان كان يحمل كلام الشيخ عليه ــبل هو الظاهر منه ــلكنّه² لاتعويل عليه، اذ ليس كمّا يحكم به بديهة أو برهان هذا.

ثمّ بما قررنا ظهر الكلام في الدليلين اللذين االف - ١٦١] نقلهما الشيخ.

أمتا الدليل الأوّل فظاهره أنّ بناءه على التوهم الأوّل الّذي ذكرناه و فساده ظاهر. و يمكن محمله على الوجه التاني بأن يكون مرادهم أنّ الحرارة في النار جزء حقيقة النار، اذ لها مدخل في وجود محلها، فتكون حقيقة النار ملتئمة منها و من محلّها بخلاف غيرها، اذ الحرارة فيه خارجة عن حقيقته، اذ ليس لها مدخل في تحصّل محلّها، بل تلحقه بعد تحقّق ذاته فتكون خارجة عنه، و حينئذ يرد عليه أنته ما الدليل على ذلك و البديهة لايمكم به؟ اذ غاية الأمر أنّ البديهة تحكم بأنّ منشأ الحرارة في النار كذلك، و هو الّذي يعبّر عنه بالصورة النوعية، فلو كان مرادهم بالحرارة هو هذا، فلانزاع معهم، و ان كان المراد الأمر الحسوس فالمنع قائم.

و أمتا الدليل التاني فظاهره أنته بناءً على الاحتال الَّـذي ذكـرنا، لااللَّـوهـم

۲. ص : معتی

١. الشفاء / المغولات / ٤٦

<sup>£.</sup> ق ، م : ـ فهر و ان كان ... لكنه

٣. ق: -ميثا

٦. ص: نظامر

المذكور. و فيه أنَّ ا ما يلزم من لزومها لمحلَّها لا أنَّ لها مدخل في وجود محلَّها. و هو ظاهر هذا.

و قد قيل في هذا المقام بعد ما نقل شبهاً من القائلين بهذا القول مع أجوبتها: «ثمّ العجب من صاحب المباحث المشرقية أنته بعد ما نقل أكثر هذه المعاني مراراً في كتبه و في شروحه لكلام الحكاء كرّ راجعاً، و قال لهم: أن يجتمعوا لمذهبهم أنّ كلّ ما حلّ في شيء يكون لذلك الحال اعتبار أنته في الحلّ، و اعتبار أنته في الجموع. أمّا الاعتبار الثاني فلاشبهة في أنته لا يوجب العرضية، لأنته جزء، و من شرط العرض أن لا يكون جزءاً و أمّا اعتبار كونه في الحلّ فلا يخلو [١]: ابّا أن يعقل محلّ يتقوّم بما يحلّ فيه. [٢]: أو الا يعقل؛ و الا ول باطل بوجهين:

أحدهما: انّ الحال محتاج الى الحل، فلو احتاج اليه المحلّ لدار الاحتياج من كلّ منهما الى الآخر، و الدور باطل.

و التاني: ان هيولى العناصر مشتركة بين صورها، فلو كان لوجود شيء من الصور العنصرية مدخل في تقويم وجود الهيولى و تتميم ذاتها، لزم ارتفاع الهيولى عند ارتفاع تلك الصورة، فحينئذ لاتكون الهيولى مشتركة هذا خلف؛ فسيكون الحال جوهراً و عرضاً.

هذه هي العقدة الّتي لفّتها من قبل<sup>٣</sup> المجوزين لكون الواحد جوهراً و عــرضاً و أمـّا حـلها فتذكر ما سلف حتّى يظهر وجوه الفساد في كلامه:

أمّا أولاً: فلأنته خلط بين الجموهر و الجموهرى، أُعني الذاتي و العرض و العرضى. فاستدل على جوهرية كلّ ما حلّ في شيء بأنته جـزء الجــموع، و جـزء الجــموع لايكون عرضاً. و الحقّ أنّ جزء الجموع لايكون عرضياً له. و ذلك لايــوجب الآ

۱. ص : انه ۲. ك : دليل

كونه جوهرياً لاكونه جوهراً، و لاينافي من كون الشيء عرضاً في نفسه جــوهرياً<sup>؟</sup> لغيره.

و أمّا ثانياً: فلأنته قد وقع في كلامه الخلط بين حال الشيء في نفسه و بين حاله متيساً الى غيره، فاستدلّ من نني أحدهما على اثبات مقابل الآخر، و ذلك فالله لايلام من عدم كون الشيء عرضياً \_ أي خارجياً \_ أن يكون جوهراً، اذ ليس مقابلاً له، بل المقابل له الجوهري إب – ١٨] فلايثبت من نني كون جزء الجموع عرضياً له الآكونه ذاتياً له لاكونه جوهراً في نفسه، فان اللونية ذاتية للسواد و ليست جوهراً في نفسه، فان اللونية ذاتية للسواد و ليست جوهراً في انشيه، و أورد أيضاً وجهين آخرين لاحاجة الى ذكرها، و في هذين الوجهين اللذين " نتلناهما نظ.

أمّا في الأوّل: فلأنّ الامام ما استدلّ على الجوهرية بالجزئية، بل قال: انّ اعتبار جزئيته لا يوجب العرضية، وهو كها قال. و لاايراد عليه من هذه الجهة، فالأولى في الايراد عليه أن يقال: انّ عدم كونه عرضاً بهذا الاعتبار لايوجب جوهريته، اذ يجوز أن يكون عرضاً بالاعتبار الآخر، فلايكون جوهراً، أو العرض لايجب أن يكون عرضاً بكلّ اعتبار.

و أمتاً في التاني: فلأنّ ما ذكره من الخلط بين حال الشيء في نفسه و بين حاله لغيره ان كان باعتبار أنته خلط بين العرض و العرضي حيث لا يلزم من الجزئية الآن العرضية بالممني المقابل للذاتي لانني كونه عرضاً هم فهو بعينه الايراد الأوّل. و ان كان باعتبار أنّ اللازم من نني العرضية بممني الخارجية اثبات الجوهرية بممني الذاتية ـ و أنته ألزم من ثبوت الجموهرية بالممني المقابل للعرضية كما هو الظاهر من كلامه ـ ففيه أنته لم يلزم من نني العرضية بمعني الخارجية كونه جوهراً، بل اثبته من نني كونه

۱. ص ،ک ، م : جوهریاً

ة. ص: • في

٣. تعليقة الهيات الشفاء / ٤٦

٣. ق : الذي ه ق : مدنسة

- ان ان ۱. قد: الشي عرضاً. و لاخلط في ذلك. نعم الكلام في نفيه كونه عرضاً من الجزئية. و لم ينف منه الاكونه عرضاً. و هو الايراد الأؤل.

و الحاصل أنته لايرد على الامام الّا ايراد واحد من هذين الايرادين، فايراد هما معاً خبط؛ فتنتبت!

#### [10/08] قوله: و أن لم يكن ذلك موضعه فانَّهم أنَّما غلطوا أنَّ هناك.

يعنى الله النطق ليس موضع ذلك، بل موضعه هذا الفنّ الباحث عن نحو وجود الأشياء، لكن لمّا كان القوم لما ذكروا هذه المسألة هناك تقريباً فأوردنا نحن أيضاً وجه غلطهم هناك.

#### [1/09] توله: فنقول قد علم فيما سلف.

أي في أوائل الفنّ الثاني من المنطق".

## [7/09] قوله: ثمّ صار سبباً لأن يقوم به شيء فيه ليس كجزء منه.

بعد أخذ القيام لاحاجة الى نني الجزئية. سيًا بعد ما ذكره من أنته صار بنفسه و نوعيته قائماً.

[10/09] قوله: و اذا اثبتناه فهو الشيء الّذي يخصّه في مثل هذا الموضع باسم الصورة.

و ان كان تطلق الصورة على معان أخرى غيره في موضع آخر، كها ستُشرح معاني الصورة في مباحث العلّة و المعلول.

١. يمكن أن يقرأ ما في في: نفي

و قد قيل في هذا القول: «مؤاخذة النظية لأنته يدلّ بحسب منهومه على أنّ وضع الأسامي موقوف على وجود المسمّيات في الخارج، و ليس كذلك»، " انتهى.

و فيه نظر؛ لأنّ دلالة مفهومه على ما ذكره غير ظاهر أصلاً، اذا المتملّق؟ على الاثبات منطوق المنفي عند عدمه مفهوماً هو كون المثبت شيئاً نخصّه باسم الصورة، و هو كذلك لا التسمية حتى يرد ما قال، فافهما

### [٥/٦٠] قوله: لايكون الا واحداً.

أي لاتكثّر فيه أصلاً. لامن جهة الأفراد و لامن جهة الأجزاء. و النافع في المقام هو الناني، بل الأوّل أيضاً [الف – ٨٧] كما لايخني.

#### [7/20] قوله: و الاالمكاني لوجوده ....

أنت خبير بأن ما تقدّم بيأنه أنّ واجب الوجود لا يجوز أن يكون مكافئاً لواجب وجود آخر لا أن يكون مكافئاً لواجب وجود آخر لا أن يكون مكافئاً لشيء آخر، اذ يجوز التلازم بينه و بين معلولاته على رأيهم؛ و لو أريد بالتكافؤ لا يجرد التلازم فقط، بل التلازم اللذي لا يكون لأحد المتلازمين مرتبة تقدّم على الآخر فحينئذ يرد أنّ الهيولى و الصورة ليستا بهذه المثابة حقى لا يجوز أن يكون شيء منها واجب الوجود، بل الصورة لما مرتبة التقدّم على الميولى، الآ أن يقال انتهم يثبتون أنّ الصورة أيضاً محتاجة الى الميولى في التشخّص، فالتكافؤ بينها باعتبار أنّ كلّ واحدة منها محتاجة الى الأخرى بوجه، فلاتكون لاحديها مرتبة تقدّم على الاطلاق، و واجب الوجود لا يجوز أن يحتاج الى شيء لا في وجود، و لا في تشخّصه؛ فتأميل!

١. ص: من اخذه ٢٠ . تعليقة الهيات الشفاء / ٤٧

٣. ق: المعلق

[٣/٦١] قوله:

# [الفصل الثَّاني]

# فصل في تحقيق الجوهر الجسماني و ما يتركب عنه ( و أذل ذلك معرفة الجسم و تحقيق ماهيّته .

قيل: «الغرض من هذا الفصل تحقيق ماهية الجسم حدًا و اثبات وجوده الله فانّ من خاصية هذا العلم أن يتكلّم في الأمرين جميعاً في ما يبحث عنه، و لما كان نحو وجوده مركباً من جزئين أحدهما منزلته منه بمنزلة الخشب من السرير، و الآخر ما منزلته منه منزلة الحيئة من السرير، فيجب أن يبين نحو وجودهما، لكن اثبات وجودهما عمّا يتوقف على معرفة الجسم بحسب ماهيته، و أن كان نحو وجلوده الحنارجي الحقيق متوقفاً على اثباتها. و لذا قال: فأوّل ذلك معرفه الجسم و تحقيق ماهيته، و أمنا مطلق وجوده بالمعني الذي يصلح أن يبحث أصحاب المذاهب الفتلفة فقيل: أنته بديمي محسوس. و الحق أنّ المحسوس ليس هو بذاته، بلل أعراضه و صفاته؛ فيكون البرهان على وجوده صفاته؛ فيكون البرهان على وجوده دليلًا عبر مفيد لليقين النام. إلا أنّ هيهنا بياناً برهانياً من طريق اللم، و هو بموقة أنّ

۱. مصدر : مته

3. ص : منزله

۵. ص: + عل*ي* 

9. ص: . و تحليق ماهيته £ ق: . لك: البات وجودهما حقائق الاشياء عبارة عن وجوداتها الخاصة و الماهيات أمور انتزاعية يتبتم كلُّ منها لنحو من الوجود ضرباً من التبعية، و أنّ الوجود بنفسه متقدّم، و متأخّر و عــلّة و معلول، و كلُّ علَّة فهي في رتبة الوجود أشرف و أكمل و أرفع من معلوله، و كلُّ معلول فهو في رتبة الوجود أخس و أنقص وأدون. حتَّى تنتهي سلسلة الوجود في جانب العلّية الى مرتبة من<sup>٣</sup> الشرف و الكمال يحيط بجميع الوجودات و النشئات حتّى لايفيب عن وجوده شيء من الأشياء، و لايعزب عن نور وجهه ذرة في الأرض و لافي السهاء، و ينتهي أيضاً في جانب المعلول و جهة النقص و القبصور الى حسيث لاجمعية لوحدته و لاحضور لذاته في ذاته، بل بغيب ذاته عن ذاته، و هو الوجمود الاتصالى الامتدادي الَّذي وحدته عـين قـبول الكـثرة، و اتـصاله عـين اسـتعداده للانفصال، و ليس له من التحصّل الوجودي قدراً يكن أن يجمع كلّه جزؤه، و لامن البقاء ما يشمل ً أوَّله آخره. فظاهره يفقد باطنه، و باطنه يغيب عـن ظـاهره هـذا بحسب المكان، و أوَّله يفوَّت آخره، و أخره يعدم أوله [ب - ٨٧] هذا بحسب الزمان، بل كلُّ بعض فرض منه فهو غائب عن بعض آخر؛ وكذا بعض بعضه عــن بــعض بعضه الآخر، فالكلِّ معدوم عن الكلِّ، و أذا كانت ذاته غائبة عن ذاته. فكيف يكون لغيره حضور عنده؟ فوجوده منهم الجهالة و الظلمة و التفرقة والحرمان، كها أنَّ وجود الأوَّل مع العلم و النور و الجمعية لكنَّه مع ذلك من مراتب الوجود، فيجب صدوره.

ثم لو <sup>ه لم ب</sup> ينته نوبة الوجود اليه لكان عدمه شراً، و وبالاً لايليق التخيّل به على المبدأ المجواد به: كيف و عدم هذا المجوهر يستلزم وقوف الفيض على عدد متناه، و بقى في كتم العدم أنواع جمة غفيرة مع أفرادها الغير المتناهية مع امكان الجميع من غير أن يخرج من القوّة الى الفعل، و ذلك ممتنع لكون المبدأ ذا قوّة غير متناهية في العقل، كيا

۲. ص : اشرق

١. ص : فهي في موثية.

٣ من: في 4. ص: يشتمل

٥. ص: باو ٦. ص: الم

أنَّ هذه المادَّة ذا قوَّة غير متناهية في الانفعال كها سيجيء»، انتهى.

و لا يخنى أن ما ذكره من أن وجود الجسم ليس بمحسوس مخالف للبديهة، اذ لاشك أنتا نحس المأم محمد في الجهات متحير بالذات، و ان كان بشرط الاحساس باللون و الضوء في الابصار و الحرارة و البرودة و نحويما من الكيفيات الملموسة في اللمس و لو نزلنا عن كونه محسوساً بالذات فلاشك أن المقل يحكم بمديمة بمعونة البصر و اللمس أن هيهنا أمراً محمداً في الجهات متحيراً بالذات، و انكاره مكابرة صرفة.

تعم في بادي الرأي لايعلم أنّ هذا الأمر الممتدّ المتحبّر بالذات هو الأمور الّـتي تدرك بالحسّ من الكيفيات أو غيرها، مثلاً اذا رأينا جسهاً أبيض فنعلم بمديهة أنّ هيهنا أمرأ ممتداً متحبّراً بالذات، لكن يحتمل بادي النظر أن يكون ذلك الأمر هو البياض الذي نراه، لكن ذلك ممّا لامدخل له فيا نحن فيه. و لو قيل: انّ الاحساس لا يفيد البقين الدائمي، فذلك كلام آخر غير كلام هذا القائل.

ثمّ البرهان الذي ذكره فهو في غاية الضعف و الوهن، بل هو بالشعريات أشبه منه بالبرهان. و ليت شعري من أين علم أنّ وجود مثل هذا الشيء ممكن في الواقع الذخاية الأمر أنّ العقل لايدري وجه امتناعه، فلعلّه يكون ممتنعاً في الواقع، و العقل لايدريه. و لو صحّ هذا البرهان لأمكن أن يقام على وجود الجبال من الساقوت و البحار من الريبق، و غير ذلك ممّا لايتناهي من المعدومات، فتنبّت!

[7/٦١] فقد فرغنا عنه. في الطبيعيات<sup>1</sup>.

۱. تعليقة الهيات الشقاء / ٤٨ ٣. ص : نحوها

#### [7/71] قوله: و أمَّا تحقيقه و تعريفه فقد جرت العادة ....

قيل: «و اختلف في أنّ هذا التعريف حدّ أو رسم. و أبطل الخطيب الرازي كونه حدّاً بأنّ الجموهر لايصلح أن يكون جنساً، اذ لو كان جنساً لوجب أن يمتاز بمعض أنواعه عن بعض بفصول، و تلك الفصول إمّا أن تكون في ماهياتها جواهر، أو أعراضاً.

فان كانت جواهر لكان قول الجوهر عليها قول الجنس أو قول اللوازم. و على التاني يلزم المطلوب. و على الأوّل يحتاج كلّ فصل الى فصل آخر و هكذا الكلام حتى يلزم التسلسل، و هو باطل [الف - ٨٨]. و ان كانت أعراضاً يلزم تقوّم الجوهر بالعرض، و هو محال».

ثمّ أورد هذا القائل عليه وجوهاً من الايراد من جملتها أنته قال:

«و أمّا ثانياً فنختار أنّ فصل الجوهر جوهر، و لايلزم أن يكون الجوهر ذاتياً له في حدّ نفسه حتى يحتاج الى فصل، و لا أن يكون عرضاً لازماً من العوارض الخارجية حتى يكون هو فى مرتبة وجوده الخاص عرضاً غير جوهر، بل هو لا في الواقع جوهر و ان لم يكن من حيث ذاته بذاته جوهراً و لا عرضاً، لجواز خلق بعض مراتب الشيء من المتقابلين أن كا أنّ الانسان الموجود في نفس الواقع مثلاً ليس من حيث ماهبته موجوداً و لامعدوماً. و ما يقال: ان كلاً من الجنس و الفصل عرضي للآخر ليس المراد به أنّ أحدها عارض للآخر بحسب الواقع، بل بحسب ظرف التحليل العقل الذي هو مرتبة من مراتب الواقع، فقصل الجوهر في كبد الواقع و أصله لا يكون الا جوهراً، كما أنّ فصل الحيوان لا يكون الا حيواناً من غير أن يكون الايكون و اخلاً في معناه و ماهبته هما انتهى.

۲. ك : . هو

۱. ص: جري

٣. ق : ـ ذائه بذائه

ق : الفائلين / م : المفابلين
 ٢. تعليفة الهيات الشفاء / ٤٩

و فيه نظر؛ لأن الجموهر اذا لم يكن ذاتياً لكان عرضاً. اذ ليس المراد من العرضي ا الآ الخارج المحمول؛ و كأنته أراد بالعرض ما كان عارضاً في الحنارج كالبياض مثلاً. و لاشك أنّ الامام لايحتاج الى اثبات كونه عرضاً بهذا المعني، بل يكفيه المعني الّـذي ذكرنا. و هو ظاهر.

ثمّ أنّ كلامه مشعر بأنته اذا كان شيء عرضاً خارجياً لشيء آبالمعني الّذي أراده كان ذلك الشيء في حدّ ذاته متّصفاً عمقابل فذلك العرض، و فساده ظاهر؛ اذ البياض عرض خارجي للجسم، و ليس الجسم في حدّ ذاته متّصفاً عمقابله، فافهم!

[١٧/٦١] قوله: و لا يتعيّن فيها المحور ما لم تتحرك.

ظاهره: انَّ بعد الحركة يحصل فيها الخطُّ بالفعل؛ و الحقُّ أنته ليس كذلك.

[7/78] قوله: فاذا كان الأمر على هذا، فكيف يمكننا أن نضطر أنفسنا الى فرض أبعاد ثلاثة بالفعل موجودة في الجسم حتّى يكون جسماً؟

أي اذا ثبت أنته لا يجب أن يكون في الجسم أبعاد ثلاثة بالفعل، فكيف يمكن أن يحمل هذا الرسم على أنّ الجسم ما له طول و عرض و عمق بالفعل، و نضطر أنفسنا للى أن ننبت لكلّ جسم أبعاداً ثلاثة بالفعل حتى يكون جسماً مع أنته ليس في بعضها تلك الأبعاد؟

و ليس مراده بالفرض ما هو معناه الظاهر ـ حتى يكون المعني أنتـه لايكـننا نضطر أنفسنا الى فرض الأبعاد، اذ ليس العرض أيضاً لازماً في تحقق الجـــم، بل يكنى

٨. ك : المرص : عاوضاً

٣. ق: + يل لا ق: ملتضاً

ه. ص: لمقابل ٦. ق: مفتفساً

امكان العرض، اذ بدون العرض أيضاً الجسم جسم ـ لأنّ سياق كلامه يأبي عسن ذلك، كيا لايخني.

[2/73] قوله: بل معنى هذا الرسم للجسم أنَّ الجسم ... .

هذا مشعر بأنّ التعريف المذكور رسم. قيل: «و اعلم ً أنّ فرض الأبعاد الثلاثة المتقاطعة على قوائم يمكن على وجهين:

أحدهما بحسب الادراك العقلي كلِّياً.

و الثاني ما ً بحسب الادراك الوهمي جزئياً. و ذلك لايتصوّر و لايمكن وجوده الّا للمقدار

فعلى الوجه الأوّل يصلح لأن يكون مأخوذاً في الحدّ، و عملي الوجمه الآخـر لايكون النعريف الآرسماً »، أ انتهي.

و فيه نظر؛ اذ فرض الأبعاد الثلاثة في الجسم كما يمكن بحسب العقل كلِّياً كذلك يكن بحسب الوهم أيضاً جزئياً. و لافرق إب - ١٨٨ بينها أصلاً؛ سواء قلنا انَّ الجسم متصل بذاته ° أو ليس متصلاً، و لامنفصلاً بذاته الله بالمقدار، و هو ظاهر. نعم لو قلنا: الجسم التعليمي هو من مراتب تعيّنات الجسم الطبيعي لأمكن الفرق حسننذ بسين العرضين، لكن هذا ــ مع كونه خلاف التحقيق في الواقع ــ خلاف رأى هذا القائل . أيضاً، كما سنذكر بعد ذلك ان شاء الله، فلايكن بناء كلامه عليه.

١. ص ، ك : الغوض

٣. ص: ٠ ما

٥. ص : . بذائه

٦. ص: . بذاته ٧. ص : ـ التحليق في

٦. ق : اذا علم

<sup>1.</sup> تعليقة الهيات الشفاء / ٥١

# [۱۳/٦٣] قوله: و هو أنَّ الجوهر الَّذي كذا صورته و هو بها هو ما هو.

قيل: «هذا مشعر بأنّ التعريف المذكور حدّ». ﴿ و أنت خبير بأنّ التعريف المذكور على ما أوَّله الشيخ هو الجوهر الَّذي يمكنك أن تفرض فيه كذا و كذا. و ظـاهر أنَّ امكانك الفرض لامعني لجعله " صورة للجسم، فليس مراد الشيخ الَّا أنَّ الأمر الَّذي هو منشأ انتزاع هذا المعني هو صورة الجسم، و هو بها هو ما هو، و حينئذ لايــلزم كون التعريف حدّاً؛ فافهم!

# [10/78] قوله: و ربما لزم بعض الأجسام شيء منها أو كلُّها.

«كلَّها» مرفوع معطوف على «شيء» أي كلُّ هذه الأمور المذكورة من الأبعاد و النهايات و غيرهما ربًّا يكون لازماً لبعض الأجسام، أو شيء منها ربًّا يكون لازماً لبعض الأجسام". و جعله منصوباً معطوفاً على «بعض الأجسام» كما قيل ً بعيد جداً. و حينئذ يفوت المقابلة بين هذه العبارة و بين اختها كما لايخني.

### [1/7٤] قوله: و لو انك أخذت شمعة فشكّلتها ٠... .

ظاهره: أنته دليل على ما ذكره من أنَّ الأمور الَّتي ذكرها ۚ ليست مقوَّمة للجسم. بل هي تابعة لجوهره. و فيه أنَّ ما ذكره لايتمَّ دليلاً عليه. اذ زوال تلك الأبعاد مع بقاء الجسمية لايدلَّ على استفنائها عنها في الوجود، اذ يجوز أن تكون محتاجة في الوجود الى شيء منها لاعلى التعيين. كما أنَّ الهيولي عندهم محتاجة في التـقوَّم الى صـورة لابمينها. الَّا أن يقال المراد: انَّ الجسمية موجودة بالفعل مع تبدَّل هذه الأبعاد عليها، و

٧. ص: التقويم

٤. تعليقة الهيات الشفاء / ٥٦

٢. ق: بجمله

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٥١

٣. ق: . أو شيء منها ... الاجسام.

٥. في النسخ : فشكلها

٦. ق ، ك : ذكره

الأمر الموجود بالفعل مع تبدّل الأشياء عليها لابدّ أن لا يكون تـقوّمة بها بخلاف الهيولى، فانها ليست موجوده بالفعل، و هي مع كلّ صورة موجود آخر بالفعل، و هذا الفرق فيه شيء من الاشكال، و مع ذلك يشكل الأمر أيضاً بالصورة النوعية الحالة في الجسم، اذ الصورة الجسمية باعتقاد الشيخ أمر نوعي محصل بالفعل، مع أنته تتوارد عليها الصور النوعية؛ و مع ذلك ليست اعراضاً بل جواهر. الآ أن يقال أنّ الصور النوعية ليست حالة في الصورة الجسمية، بل في الهيولى. و مع ذلك أيضاً فيه الشكال، اذ الهيولى تكون موجودة بالفعل بالصورة الجسمية، فحيننذ يجب أن تكون الصور النوعية المتواردة عليها أعراضاً و بالجملة الأمر لا يخلو عن اشكال.

و يمكن أن يجمل هذا دليلاً على مجرد سفايرة الجسسية لهذه الأسعاد لاعلى عرضيتها أيضاً، بل يمكن أن يقال: ان قوله «ليست مقومة له بل هي تابعة الجوهره» أيضاً كان المراد منه أن الجسسية ليست بهذه الأمور، أي ليس تعتبر فيها تلك الأمورة و لاينافي ذلك تقومها بها كيا يقولون: ان الجسم المطلق هو مجرد الهيولي و الصورة الجسسية و لاتعتبر فيه الصورة النوعية و ان كان [الف - ٨٩] في الواقع تقومه بها عندهم، لكن فيه بعد ما فافهم!

(٦/٦٤] قوله: فالجسمية الحقيقية صورة الاتصال القابل لما قبلنا[ه] مسن فرض الابعاد الثلاثة.

قيل: «لما علمت أنَّ هذه الابعاد و المقادير يمكن تواردها على الجسم مع بقائه بشخصه، فاذاً كلّها من قبيل الأعراض. لكن يجب عليك أن تتأمَّل أنَّ موضوع هذه الامتدادات و الاتصالات العرضية المتأخِّر وجودها عن وجوده لابدّ أن لايكون أمراً معقلياً. و الآلم يكن من شأنه قبول هذه الأبعاد، و لا أن يكون أجراء لاتهتجزي

1

لبطلانها في أنفسها و لامتناع قبولها للأبعاد المتصلة؛ اذ الحال في المنقسم الى ما لاينقسم كذلك، و لاأيضاً أمراً متصل و لامنفصل لتأخر وجود هذه الأشياء عن موضوعها، و المبهم كا الاوجود له بالاستقلال حتى يصير موضوعاً، فاذاً لابد من أن يكون موضوع هذه الأبعاد و المقادير التي هي من باب الأعراض جوهراً متصلاً في نفسه بمعني آخر لابالمعني الذي يشبت عرضيته الالكان الكلام عائداً من الابتداء من أنته كيف يكون حالاً في موضوع غير قابل للأبعاد و الانقسامات، فيلزم إمّا التسلسل و إمّا وجود موضوع جوهري متصل في ذاته ينتهى لفرض الأبعاد و المقادير المتواردة عليه.

فان قلت: فما تقول في اتصاف الهيولى بالصورة الاتصالية. و الهيولى لاحظ لها في ذاتها من الاتصال و مقابله، فكيف حال الامتداد فها لاامتداد له؟

قلت: لو كانت الهيولى موضوعة للصورة والصورة عرضاً متأخّرة الوجود عنها، أو كانت الهيولى في ذاتها متعينة الوجود بأن لاينقسم - كالعقل أو الجمور الفرد - لكان هذا الاشكال واراداً غير مندفع؛ و لكن ليس الأمر كذلك، فاتها في ذاتها أمر مبهم الوجود الها يتحصّل و يتقوّم في الخارج باحدى الصور المفيدة لها الوجود و التنوّع، و ليس لها في نفس الأمر مرتبة في الوجود قبل الصور الها ذلك بحسب الاعتبار العقلي كحال الكلي الطبيعي بالقياس الى تعيّنات الأفراد، فان الكلي اللائسان ليس له في ذاته تعيّن زيد أو عمرو أو غيرها، و لاهو متميّن بمقابلات كالانسان ليس له في ذاته تعيّن زيد أو عمرو أو غيرها، و لاهو متميّن بمقابلات التعيّنات؛ و لأجل ذلك يقبل الجميع، لأنتها محصّلات لأنحاء وجوده. و لو كان له بحسب ذاته مرتبة سابقة في الوجود على وجود هذه التعيّنات الشخصية لما صحّ قبوله شيئاً منها هكذا حقّق هذا المقام فانّه من مزال الأقدام»، "انتهى.

<sup>7+:+</sup>X

٧. ق ، م : الميهم اسماً 4. ص ، ك : حل

۲: ق : عرضه

٥. تعليفة الهيات الشفاء / ٥٣

و قد عرفت ما في عرضية هذه الأبعاد و المقادير. ثمّ قوله: «لابدّ أن لايكون أمراً عقلياً» إن أراد به الأمر الذي لايقبل الاشارة الحسية و لايكون متحيزاً أصلاً، فما ذكره واضح؛ و ان أراد به ما لايكون في نفسه كذلك. ففيه نظر؛ اذ يجوز أن لايكون شيء في نفسه قابلاً للاشارة و متحيزاً، لكن كان بسبب المقدار كذلك.

فان قلت: من المعلوم بديمة أنّ المقدار في الحيّر بتبعية الجسم، فكيف يكن أن يكون متحيزاً بسببه.

قلت: لا امتناع في أن يكون شيء [ب - ٨٩] واسطة في عروض أمر الآخر مع كون ذلك الآخر واسطة في ثبوت ذلك الأمر له. لكن لايخفي أنّ هذا في الحقيقة يرجع الى الشق الأخير الذي ذكره من كونه أمراً لاستصلاً و لإسنفصلاً، فينبغي ترك التعرّض له و التكلّم في الشق الأخير مفصلاً. و يرد على قوله: «و لاستناع قبولها للاماد المتصلة» أنته متى يتبت اتصال تلك الأبعاد حتى يستدل به على عدم كون علمها أجزاء لانتجزى بل اتصالها لايثبت الابني تركب الجسم من أجزاء لانتجزى، فلايكن الاستدلال به عليه.

و أمّا قوله: «و لاأيضاً أمر لامتصل و لامنفصل» إلى آخره، ففيه أنّ ما ذكره من أنّ مثل هذا الأمر يكون مبهاً و المبهم لاوجود له بالاستقلال حتى يصير موضوعاً فساده ظاهر، اذ ابهام مثل هذا الأمر لاوجه له ظاهراً فمن يدعيه فعليه البيان اكيف و المجردات كلّها من هذا القبيل.

فان قلت: الجرّد كيف يمكن أن يصير مادياً؟

قلت: قد ذكرت آنفاً أنته ان أريد بالجرد ما ليس له وضع و اشارة مطلقاً فذلك لا يكن أن يكون مادياً. و هو ظاهر. وكذلك نسلم أنّ ان ما كان موجوداً و ليس له

۱. ق: فيبقى ٢. ص: ليت

٣. ص: . أن

وضع و اشارة لا يكن أن يصير بعد ذلك ذا وضع و اشارة. و أمتا شيء ليس له وضع و اشارة بالذات و لاامتداد كذلك، فلاامتناع في أن يكون الامتداد لازماً له، و يكون بسبب الامتداد ممداً و حاصلاً في المكان بالذات و قابلاً للاشارة، و لادليل على بطلانه. كيف و الممتدّ لابد أن يكون في نفسه لاممتداً و لا لاممتداً، و يحمير بسبب الامتداد ممتداً، كيا أنّ الأبيض في نفسه لاأبيض و لا لاأبيض، و اغّا هو أبيض بسبب البياض؛ و هكذا حال جميع العوارض!؟ فالجسم لامعني لأن يقال أنسه لابد أن يكون متصلاً في نفسه حتى يعرضه الاتصال. و لو قبل أنّ مراده بالاتصال ـ الّذي يدّعي ان الجسم لابد أن يكون متصفاً به حتى يعرضه الاتصال البعدي ـ ليس هو لاتصال البعدي ـ ليس هو الاتصال البعدي ـ ليس هو الاتصال البعدي ـ ليس هو الاتصال البعدي ـ كيا صرّح به ـ فعينئذ؛ لا يرد عليه ما ذكر !

قلت: فلابدّ من بيان هذا المعني، ثمّ بيان أنّ الجسم اذا لم يكن متصلاً و لامنفصلاً بهذا المعني يكون مبههاً. و لايمكن أن يكون موضوعاً للأبعاد و غيرها. فانّ كلاّ منهها في غاية الحنفاء. و لاينهغي في مثل هذا المقام الاجمال في الكـلام و عـدم التـعرّض للتفصيل التامّ. اذ هو الموضع الذي تزلّ فيه الأقدام كها اعترف به أيضاً هذا الحـبر العلمّ. العلاّم.

و ما ذكره بعد ذلك متصلاً بما نقلنا يقوله .. : هاذا تقرّر هذا فنقول أنّ الشيخ أراد بالجسمية ما به يكون الجسم جسماً مطلقاً و قوله: «بالحسقيقة صورته هذا الاتصال الجوهرى» أراد به المتصل بذاته الممتدّ في حدّ نفسه من دون قيام مبدأ الاتصال و الامتداد بذاته، بمعني أنّ متصليته و ممتديته نفس وجوده، فهو متصل باعتبار و اتصال المعتبار آخر، أمتا كونه متصلاً فلأنته شيء ذو اتصال أعمّ من أن يكون اتصاله بغيره أو بنفسه و أمتا كونه إلف ح ٩٠ اتصالاً فلأنته ليست متصلية بأمر زائد عليه بل

۲. ق : . على ما ذكر

<sup>1.</sup> كذا فق النسخ

٣. ق : الخبر و هكذا يمكن أن يقرأ في سائر النسخ.

ه ك : بنفسه أر يغيره

المقالة الثانية ٢٤٩

بنفس ذاته. كما أنّ أجزاء الزمان متقدّمة و متأخّرة بذواتها. فكلّ منها تقدّم و ذو تقدّم أو تأخّر و ذو تأخّر ا باعتبارين٣٦. انتهي ـ فما لايسمن و لايغني من جوع٣.

اذ بعد الاغياض عن صحة ما ذكره \_ من كون شيء اتصالاً و متصلاً و عدم صحّته، و كذا كون أجزاء الزمان تقدّماً و متقدّماً \_ نقول: انته لم ينظهر منه معني الاتصال المراد هيهنا أصلاً، و الفرق بينه و بين الامتداد العرضي الذي هو المهمّ هنا، بل الظاهر منه ليس الا أنته أخذ الاتصال أيضاً بمني الامتداد، لكنّه يدّعي أنّ صورة الجسم امتداد جوهري قائم بنفسه، و ظاهر أنّ هذا على تقدير صحّته لاوجه له في هذا المقام؛

أمتا أوّلاً: فلأنته لايمكن حينئذ اثبات أنّ صورة الجسم لابدّ أن يكون كذلك، اذ لا نسلّم أنته بدون ذلك يكون أمراً مبهاً لايصلح لأن يكون موضوعاً للأسعاد و غيرها، بل يجوز أن يكون امراً لاعتداً و لا لاعمتداً في نفسه، بل يكون ممتداً بسبب قيام الامتداد و كان موجوداً مستقلاً ذا وضع متحيّر بالذات، و ان كان كلّ ذلك بسبب قيام الامتداد، و لا محذور فيه ظاهراً.

و أمّا ثانياً: فلأنته حينئذ لامعني لقيام امتداد آخر عرضي به كها يـدّعونه. اذ ظاهر أنته اذاكان شيء امتداداً قائماً بنفسه و ممتداً بنفسه لاحاجة له الى امتداد آخر. بل عروض امتداد آخر له يكون بمنزلة اجتاع المثلين في الاستحالة و ان لم يكن ايّاه حقيقة، كها أنته اذاكان شيء بياضاً قائماً بنفسه فظاهر أنته لايعقل قيام بياض آخر

فان قلت: انته بعد ذلك يصرّح بمعني الاتصال و يغرق بينهها، و يقول: انّ اتصال البعد هو كونه بحيث تتشارك اجزاؤه في حدود مشتركة و اتصال الصدورة كونه

٢. تعليقة الهيات الشفاء ١٠٣٥

ى ك : بقيام

٦. ص: بشارك

٣. الحتباس من كريمة الغاشية / ٧.

ه. ص : و ظاهر

بحبت بقبل الأبعاد على الاطلاق.

قلت: هذا أيضاً لامحصّل له، لان المعنى الثاني أي قبول الأبعاد حاصل في البعد أيضاً. بل فيه أظهر.

و لو قبل بأنته يقبل الأبعاد على الوجه الجزئي و الصورة على الوجه الكلَّي. فقد ظهر فساده. بل المعنى الأوَّل أيضاً يمكن أن يقال: انَّه حاصل في الصورة أبـضاًّ الَّا أن يقال المبدأية و المنتهائية المأخوذتان في الحدّ المشترك ممّا يعرض الكمّ بالذات و بواسطته لغيره، و الحدّ المأخوذ في الحدّ هو ما بالذات، فيختصّ بالبعد. ثمّ على هذا أيضاً لايلزم ارتكاب أنّ هذا الاتصال هو نفس الصورة و الصورة اتصال و متصل ينفسه كالابخق هذار

و الصّواب أن يقال: انّ الصورة الجسمية لاتجوز أن تكون موجوداً مجرداً عُمَّ ثُمَّ بلحقه المقدار و يصير متحيَّراً ذا وضم، لأنَّ البديمة حاكمة بأنَّ الجرَّد لايجوز أن يصير مادياً. و كذا لايجوز أن يكون أمراً لاجزء له في ذاته من قبيل الجميزدات. و كــان بسبب معروض الامتداد ذا جزء لقضاء البديمة بأنّ ما لاجزء له في نبفسه وكمان موجوداً مستقلاً لامعني لأن يصير بسبب عروض عارض له ذا جزه، سهًا على ما تحقَّقه بعد أن شاء الله تعالى من أنَّ الصورة الجسمية بعد الانفصال لاتسنعدم ، بـل تصير أجزاؤها [ب - ٩٠] الكائنة بالقوّة كائنة بالفعل و موجودات مستقلّة منفردة. اذ على هذا يكون الأمر أظهر كما لايخني على المتأمّل البصير، فلابدّ أن يكون أمراً له الأجزاء في نفسه، و هذا معنى كونها متصلة في نفسها، و لاحاجة على هذا الى أنتها اتصال بنفسها و متصلة بنفسها و تكلُّف أمور لااستقامة لها و لايقبلها الطبع السليم.

٣. ق : . أنه حاصل في الصورة ... يقال

1 كذا و الصحيح: موجودة مجردة ...

١. ق : ١ الجزئي و الصورة على الوجه

۳. <del>لا : مرجود</del>

ه ك : لسبب

٦. ك: لسب

المقالة الثَّالية

فان قلت: اتصال الجسم لا يجوز أن يكون مجرّد كونه ذا أجزاء. اذ لو كان مركّباً من أجزاء لاتتجزى أيضاً لكان هذا الممني متحقّقاً، فبابطال الجزء يظهر أنّ له أسراً آخر سوى هذا المعني، و هو الّذي يعبّر عنه بالفارسية به «بيوستكى» و هو مسعني بديهي، و حينئذ نقول: انّ هذا الأمر لو لم يكن له في نفسه بل كان عارضاً له الكان في نفسه، جيت لم يكن له الاتصال و لايقال له بالفارسية «بيوسته است». و اذا لم يكن كذلك فلابد أن تكون في نفسه أجزاء لاتتجزى، هذا خلف. فيثبت أنّ الاتصال له في نفسه، و هذا ما قال ذلك القائل: انته اتصال و متصل.

قلت: لانسلم أنّ الاتصال بهذا المعني لو لم يكن له في نفسه كان في نفسه أجزاء لا تتجزى إنّا كان ذلك لو لم يكن الاتصال لازماً له. لايقال: انسه و ان لم يلزم أن يكون أجزاء لا تتجزّى في الواقع، لكن يلزم أن يصبح تختله أجزاء لا تتجزّى لجسواز تحتل المروض بدون المارض، مع أنته أيضاً عال؛ لأن ذلك أنّا يلزم لو لم يكن ذلك المارض لازماً في الذهن أيضاً وهو ممنوع، فيجوز حينئذ أن لايمكن تختيله أيضاً بدون الاتصال – أي «بيوستكى» –كما يقول الشيخ: انّ المقدار لازم له في الخارج و النفس جيماً، على أنته على هذا أيضاً لاحاجة الى القول بأنته نفس الاتصال كما قال ذلك القائل، بل يكني أن يقال: انّ الاتصال فصل له. و حمل كلامه هذا على هذا بعيد و ان كان في بعض المواضع نقول بفصليته.

ثمّ لايخنى أنتي لاأقول: انّ الاتصال بهذا المعني لازم للصورة، بمعني أنّ كلّ صورة كان لها اتصال اذا بطل<sup>7</sup> اتصالها بطلت تلك الصورة؛ بل نقول: انّ كلّ صورة وحدانية توجد لابدّ أن تكون لها في ذاتها أجزاء كانت متصلة بهذا المعني، ثمّ يجوز أن ينفصل و يبق هو بعينه ً لكن بعنوان الكثرة، وكان كلّ واحد منها أيضاً متصلاً بهذا المعني، و

١. ك : ١٠ ٢ . ق : يبطل

٣. ق: بعد تسخه

هكذا كما سيرد عليك أن شاء الله مشروحاً.

فان قلت: الهيولى لاجزء لها في نفسها مع أنها تصير بسبب لحسوق الصسورة و المقدار ذات أجزاء، هب أنتك لاتقول بالهيولى لكن ما تقول في أعراض الجسم فانّ لونه مثلاً ليس ذا أجزاء في نفسه مع أنته يصير بسبب عروضه للجسم ذا أجزاه، و على رأيك تبق أيضاً اجزاؤه بعد الانفصال، و تصير كائنة بالفعل بعد ما كانت بالقوّة حذه الصورة الجسمية.

قلت: قد ذكرنا أنّ الموجود المستقل الذي لا يكون له جزء في نفسه لا يكن أن يصبر بسبب عروض عارض له ذا أجزاء. و أمنا الموجود الفير المستقل الذي يصبر بسبب عروض عارض له ذا أجزاء. و أمنا الموجود الفير المستقل الذي الله الله و جوده و تشخّصه باعتبار الهلّ مثلاً فلابعد في أن يصير ذا أجزاء باعتبار محلّه و ان لم تكن له أجزاء في نفسه، و التفرقة بينها ظاهر عند التأمّل، فتأمّل بل نقول: ان كلّ شخص موجود ذي أجزاء لابد أن تكون له الأجزاء في مرتبة وجوده، و الا لكان بمنزلة حصول و النبي بعد مرتبة وجوده، و الا لكان بمنزلة حصول بالموضوع فالشخص الموجود منها الحال سرياناً في مل ينقسم تكون له في مرتبة تشخّصه و وجوده، بخلاف الصورة اذا تسخّصه الأجزاء باعتبار المقدار، اذ حينئذ يلزم أن تحصل الما الأجزاء بعد مرتبة حصلت لها الأجزاء باعتبار المقدار، اذ حينئذ يلزم أن تحصل الما الأجزاء بعد مرتبة بودوده، و هو كال. و أمنا الميولى فلها أم أقل بها فلاحاجة الى تحقيق الحال فيها.

فان قلت: ما تقول في التخلخل و التكاثف الحقيقيين، فانّهما يسدّلان عسل أنّ الجسم لاجزء له في نفسه، بل المّا تحصل الأجزاء له بسبب المقدار تارةً أكثر، و تارةً أقد. و لو كان ما ادّعيتُه من البداهة في أنّ كلّ موجود مستقلّ ليس له في نفسه جزء

١ ٤: رأيك أيضاً لايبقي

لا يمكن أن يصير بسبب عروض عارض ذا جزء حقاً الكان لا يصغ أن يستخلخل الجسم، اذا الجسم الذي كان مقداره ذراعاً هو موجود مستقل مشخص وليس له جزء زائد على ما في الذراع، و اذا تخلخل و صار ذراعين مثلاً، فقد حصل اله أجزاء زائدة على ما كان له أوّلاً فهذا الموجود المستقل لم تكن له تلك الأجزاء في نفسه و قد حصل له بسبب عروض المقدار. و ظاهر أنته لا فرق بين أن يكون ذا أجزاء في الجملة ثمّ تزيد عليه أجزاء أخرى، أو لم يكن ذا جزء أصلاً و تحصل له الأجزاء. فاذا لم يصغ الثاني لم يصغ الأول أيضاً، و التغرقة بينها تحكم، مع أنّ التخلخل كلهم يعترفون بصحته سوى شيخ الاشراق و تابعيه، و المشاهدة و التجربة آ أيضاً تحكان به. فا الحيص عن ذلك؟

قلت: يمكن أن يقال: انّ في صورة التخلخل لاتحصل الأجزاء للجسم، بل الأجزاء الّقي كانت له تكون مندجمة و تصير بالتخلخل منتقشة، كما يشهد به الحس أيضاً. و ظاهر أنّ هذا كما لامحذور فيه، أمّا المحال أن لايكون له جزء في نفسه و يحصل له الجزء بسبب العارض، و هذا كما أنّ أجزاء الجسم تكون مكتبة مثلاً مُمّ تتغير أبعاده و تصير مدورة أو مستطيلة أو غيرهما، فكما لامحذور فيه كذلك لامحذور في التخلخل أيضاً. و الحاصل أنّ أجزاء الجسم حقيقة داخلة في ذاته، و حكم حكم الذاتيات، و لامعني لأن تحصل ذاتيات شيء بسبب عارض بخلاف أوضاع الأجزاء و أحوالها، فاتّها يمكن أن تحصل بسبب العارض، اذ ليست هي من قبيل الذاتيات. هكذا حقى هذا المقام، فاتّه من مزال الاقدام.

[٧/٦٤] قوله: و هذا المعني غير المقدار و غير الجسمية التعليمية، فَانَّ

115.7

١. ق ، ك : خفاء

٤. ق ، ك : + ما

٣. ك : . و النجربة

ە.ق: منلأ

هذا الجسم ....

قد عرفت بما شرحنا إب - ٩١] مفصَّلاً أنَّ الصورة الجسمية كيف هي، و ما معني ـ اتصالها. و عند ذلك لاتبق لك رببة في أنتها غير المقدار و غير الجسمية التعليمية. و أنَّ الجسم باعتبارها فقط لايخالف جسماً آخر بأنَّه اكبر أو أصغر و لايناسبه بأنَّه مساو أو معدود الى غير ذلك مما ذكره الشيخ، بل لابد في ذلك كلَّه من اعتبار المقدار. توضيحه: أنَّه قد ظهر أنَّ الصورة الجسمية أمر له أجزاء في نفسه، و ظاهر أن الأجزاء المتصلة يكون لها امتداد متصل قطعاً. و ظاهر أنَّ هذا الامتداد غير الأجزاء. لأن الأجزاء هي المعتدة لاالامتداد، كما أنَّ المعدود غير العدد، و ظـاهر أبـضاً أنَّ الاجزاء و أن لوحظت بخصوصها لايكن أن تنسب إلى أجيزاء أخبري ملحوظة بخصوصها أيضاً بالكبر و الصغر' و المساواة و نحسوها ما لم تلاحظ' معها كميته إمّا منفصلة أو متصلة. مثلاً يلاحظ أنَّ هذه الأجزاء عشرة و تلك خمسة أو أنَّ هذه ذراع و تلك نصف ذراع، و هكذا كها أنَّ عشرة انسان مثلاً اذا لوحظت بخصوصها من زيد و عمرو و بكر و خالد و غيرهم إلى العشرة لايكن أن ينسب إلى خمسة انسان ملحوظة أيضاً بخصوصها من مالك وحارث وغيرهما الى الخمسة بالأمور المذكورة ما لم يلاحظ أنَّ الأولىٰ و عشرة و الثانية خمسة، و هو ظاهر.

ققد ظهر الفرق بين الأمرين و ظهر أن في الهكم بالمخالفة و المناسبة بين الجسمين لابد من ملاحظة الأمر الثاني، و لايكفي الامر الأوّل و ان لوحظ بخصوصها. و بما ورنا ظهر اندفاع ما عسى أن يورد على ما ذكره الشيخ من أنه [1]: ان أراد أن جسماً لايخالف مقدار مقداراً آخر من حيث الجسمية المطلقة فكذا لايخالف مقدار مقداراً آخر من حيث المجسم الحاص أيضاً لايخالف جسماً خاصاً آخر، فهو ممنوع، بل كما أنّ المقدار الخاص يخالف مقداراً خاصاً آخر كذلك الجسم

٣. ص: يلاحظ. وكذا في سائر الموارد الى آخر التعليقة.

الخاص أيضاً من حيث هو جسم خاص يخالف جسماً خاصاً آخر.

و وجه اندفاعه ظاهر؛ أذ الشيخ لم يقل بأنّ الجسم المخاصّ لايخالف جسماً خاصاً آخر، و لا أنّ الجسمين من حيث الجسمية المطلقة لايتخالفان، بل قال: أنّ الجسم المخاصّ لا يمكن أن ينسب الى جسم خاصٌ أ آخر بالمساواة و التفاضل و نحوهما، و أن لوحظ بخصوصه ما لم يلاحظ معه أمر آخر هو المقدار، و هو كها قال، و لا يرد عليه شيء من المقال.

[10/7٤] قوله: و انَّما ذلك له من حيث هو مقدّر او من حيث جزء منه يعدُّه.

قد عرفت معني كونه مقدّراً و أنّ صحّة النسب المذكورة باعتباره لاباعتبار كونه ذا أجزاء. و قد ظهر منه أيضاً أنّ الجزء ما لم تعتبر معه الكمية أو ما هو من قبيلها من الوحدة حتى يصير بحيث يصلح لأن يكون عادًا لاينفع في صحّة تلك النسب و الحكم بها، فلذا قال الشيخ؛ «و من حيث جزء منه يعده».

و قد قيل: «و انّما قيّد الجزء بكونه عادًا لذلك الجسم لتخرج الأجزاء المفروضة اللف – ١٩٢] في المتصل بالمعني الجوهري، فانّه أيضاً قابل الانقسام و التجزّى لكن على الوجه الكلّي العقلي لابحسب جزء منه يقع عادًا له، لأنّ هذا من خواصّ الكـمّ»، انتهى.

قد ذكرنا سابقاً أنَّ القول بأنَّ فرض الأبعاد الثلاثة في الصورة الجسمية ممكن على الوجه الكلّي دون الجرئي باطل قطماً، و أنته كما يمكن الفرض الكلّي كذلك يمكن الفرض الجزئي، و كذا الانقسام و التجزّى أيضاً يمكن فيها على الوجهين، و التفرقة بينها مما لايمقل، و قد عرفت مراد الشيخ من هذه العبارة؛ فتتبّت!

۲. ص : ملدار

[11/78] قوله: و هذه أشياء قد شرحناها لك بوجه البسيط مع موضع آخر يحتاج أن يستمين به.

قد تكلّم في المنطق في المقالة الثانية و الثالثة من الفنّ الثاني في هذا المبحث. \* و بسط الكلام فيه، و كان مراده بعد التلخيص و التحصيل ما ذكرنا في بيان الفرق بين الأمرين المذكورين.

#### [١٣/٦٤] قوله: و لهذا ما يكون الجسم الواحد يتخلخل ....

أي و لأنّ الجسمية غير المقدار. يكون الجسم الواحد يتخلخل و يستكاثف، اذ ظاهر أنّ في صورة التخلخل و التكاثف الأمر الجوهري الشخصي باتي لم يتبدّل مع أنّ مقداره يتبدّل البتة، فلو كانا متّحدين لما كان كذلك، و هو ظاهر.

#### [١٤/٦٤] قوله: فالجسم الطبيعي جوهر بهذه الصفة.

و هو كونه ذا أجزاء ۚ في نفسه قابل لأن يفرض فيه الأبعاد المتقاطعة على زوايا قوائم.

# [17/72] قوله: و أمّا قولنا الجسم التعليمي فإمّا أن يقصد به ....

قيل: «يريد بيان نحو وجود الجسم التعليمي وكيفية عروضه للجسم الطبيمي. و اعلم أنّ المذاهب فيه سوى كونه عين الجسم الطبيعي كما زعمه اتباع الرواقيين ثلاثة. أحدها: أنته عبارة عن الصورة الجسمية من حيث تعيّناتها المقدارية، فالجوهر الجسماني من حيث كونه قابلاً لفرض الأبعاد مطلقاً جسم، و من حيث انته محسدود مقدّر متهيئ للمساحة هو جسم تعليمي. فهيهنا محتد واحد في الجسهات، عسرض له

٨. قارن : الشقاء ، العقولات / ٥٥ و ٩١ ·

التعيّن في المقدار. فذات المتعيّن من حيث ذاته هو الجسم الطبيعي. و من حيث تعيّنه<sup>ا</sup> هو الجسم التعليمي. فالمفايرة بينهها بحسب أخذ الذهن لافي الوجود.

و فيه: أنته يلزم حصول نوع من أنواع مقوله الكمّ أمراً اعتبارياً أو مركّباً مــن جوهر و عرض.

و ثانيها؛ أنته مقدار متصل في ذاته لاباتصال الجسم، لكن معني اتصاله هو كونه ذا أجزاه وهمية متشاركة الحدود، سواه كان في النفس مجرّداً عن الجسمية الجوهرية أو في الوجود مقترناً بها.

فالجسم التعليمي بهذا المعني عارض في ذاته للجسم الطبيعي؛ و أمسًا بالمعني الأوّل فهو و ان كان عرضياً له \_اذ فيه زيادة لبس في ذات الجسم الطبيعي بما هو جسم طبيعي \_ الآ أنّه ليس بحيث يقال انته عارض في ذاته، و بالجملة العارض في المعني الثاني بتامه عارض بخلاف العارض في المعني الأوّل. و لا يبعد أن يكون مراده بقوله: «فالجسم التعليمي» هو بكلا المعنيين، حيث أتي بلفظ التشبيه في كونه عارضاً. و ثالثها: [ب - ١٩٣] أنته عبارة عن مجموع الأبعاد الشلائة \_ أعسي الطول و المرض و العمق \_ و كأنته لايراد بالأبعاد: الخطوط، بل المراد من كلّ منها امتداد في احدى الجهات من غير اشتراط أن يكون معه آخر أو آخران، فيكون سطحاً أو

و على أي الوجوه فالسطح نهايته و الخطّ نهاية نهايته». ّ انتهى.

جسهاً أو يكون مجرّداً عن غيره، فيكون خطاه، و هذاكها ترى.

و لايخنى أنّ الظاهر أنته لافرق في التحقيق بين المذهب الثاني و الثالث. ثمّ أنّ كلام الشيخ ظاهره أنّ الشق الأوّل منه هو المذهب الأوّل، و يحتمل أن يكون المراد منه أن الجسم التعليمي هو يقدّر الجسم الطبيعي، لكسن لايكسون له وجسوداً لا في

بمكن أن بغرأ في «ق» : تألفية
 تعليفة الهيات الشفاء / ٥٤

النفس كها ذهب بعض أنّ الأطراف ليست بموجودة في الحنارج فالفرق حمينئذ بمين الشقّ الأوّل و النافي يقول به، و ان كان كلّ منها مشتركاً في الأوّل لايقول بوجوده في الحارج و في الثاني يقول به، و ان كان كلّ منها مشتركاً في أنته مقدار الجسم الطبيعي. لاأنته الجسم الطبيعي من حيث التعيّن.

## (٨/٦٥) قوله: و خصوصاً على أسهل المذاهب نقضاً ....

ظاهره أنّ مراده إنّا تكلّمنا في الطبيعيات على ابطال هـذا المـذهب أي كـون مبادي الأجسام أجزاءً عضاراً صلبة لايقبل الانفكاك مطلقاً. سواء كانت متخالفه الاشكال أو الا، خصوصاً الشق الأوّل الذي هو أسهل نقضاً، فانّا تكلّمنا فيه على وجه أبلغ لكن يخدشه امران.

أحدهما: أنته ما تكلّم في الطبيعيات على الشقّ الثاني، بل كلامه مخصوص بالشقّ الأوّل

و ثانيها: أنته لايلائم حينئذ قوله: «فان قال قائل أنَّ طبائعها» ... . اذ لو تكلّم سابقاً على ابطال هذا المذهب بالكلّية فلامجال للهذا القول حتى يجب أن يسطله بما يقوله. و يمكن أن يقال ان الشيخ و ان لم يتكلّم صريحاً في الشق الثاني لكن بما ذكره في الشق الأوّل يمكن أن يستنبط بطلان الشق الثاني أيضاً، كما يظهر من المراجعة اليه، فلذا قال أنته تكلّم في ابطال هذا الرأي مطلقاً و لما لم يبطله صريحاً قال. أنته «ان قال قائل» كذا، وهو كهاتري.

و الأولى أن يحمل كلامه على أنّ مراده أنّا تكلّمنا في الطبيعيات على ابطال هذا المذهب، وكان هذا الابطال لخصوص أسهل المذاهب نقضاً، وحينتذ لاخدشة من

١. الشفاء، سماع الطبيعي / ١٨٨

الوجهين.

ثم وجه كون ما ذكره أسهل المذاهب نقضاً فكانّه باعتبار أنته يمكن اقامة دليل خفيف المؤونة على ابطال على ما ذكره في الطبيعيات من أنّ هذه الأشكال المختلفة ان كانت لطبيعتها و طبيعتها واحدة، فيلزم الاختلاف في مقتضى طبيعة واحده، و همو محال: و ان لم يكن لطبيعتها بل عرض لها من خارج، فطباعها مستعدة لأن يقبل التقطيم و التشكيل، فطباعها مجيث تقبل القسمة و الاتصال.

و أنت خبير بما في هذا الدليل، لأن قبول طبيعتها للمتشكيل لا يسقتضي قسبول القسمة و الاتصال؛ اذ لعل هذه الطبيعة يقبل الاشكال إلف – ١٩٣] في أصل الفطرة لكن بعد وجودها و عروض شكل لها لعلها لايمكن انفصالها. ثمّ لو تمّ هذا الدليسل لايمكن اجراؤه في صورة تشابه الأشكال أيضاً. و يمكن أيضاً إجراء ما ذكره في الشق التاني في الشق الأول أيضاً. اذ نقول: أنّ هذه الأجرام اذا كان لها شكل سواء كان من ذاتها أو من غيرها و سواكانت الاشكال متخالفة أو متشاكلة فتكون طباعها قابلة ذلتكن نجبت تقبل القسمة و الاتصال.

و لو قيل: انّها لعلّها تقبل الشكل الحاصّ لاغيره فيمكن أن يقال: هذا في صورة التخالف أيضاً بأن يقال: لعلّها لاتقبل الآ هـذه الاشكـال الخـصوصة لاغـيرها. و الجواب الجواب.

> (١٠/٦٥) قوله: فحينئذ يجب أن يبطل رأيه و مذهبه ابما اقول. قد ذكر في الطبيعيات أيضاً عربها من هذا الدليل.

۱. ق: منشا

٣ ق: مما

۲. المصدر : مذهبه و رأیه ۵. راجع: الشفاء، سماع الطبیعی / ۲۰۱

### [17/70] قوله: أمراً لطبيعة الشيء و جوهره.

لم يتعرَّض الشيخ لابطال هذا القسم لظهور بطلانه .

#### [7/17] قوله: و هذا القدر يكفينا فيما نحن بسبيله.

أي في اثبات الهيولى. و فيه نظر؛ اذ محصل الدليل اللذي سيذكره في اثبات الهيولى ليس الآ أنّ الصورة الجسمية ينعدم عنه الانتفصال. و البديهة ساهدة بأنّ الجسم عند الانفصال لاينعدم بالمرّة، ففيه شيء آخر غير الصورة الجسمية ليكون هو باقياً في الحالين؟. و لماكان يرد عليه أنّه لعلّه لايكون انفصال و ما نشاهده من الانفصال كأنّه يكون تفريقاً تعرّض لدفعه بابطال الأجرام الصفار. و وصل الكلام الى أنّ تلك الاجرام تقبل طبيعتها الانفصال و ان أمكن ان لاتمكن بسبب من خارج. و هذا كافي في اثبات الهيولى.

فنقول حينئذ عليه: أنته بم تدري أن هذه الصورة التي تقبل الانفصال اذا كان يطرؤ عليها الانفصال لاتنعدم بالمرة، فلعلها لو طرأ عليها الانفصال في الحارج لم يبق شيء أصلاً، و ما نشاهد من بقاء شيء في الاجسام بعد الانفصال هو لأجل أن الانفصال المشاهد ليس انفصالاً حقيقياً، بل افتراقاً؛ بل نقول: اذا لم يمتنع الانفصال بسبب من خارج أيضاً بل كان ممكناً في الواقع لأمكن مثل هذا القول بان يقال لعله اذا طرأ الانفصال على المتصل الحقيقي فلايبق منه شيء، و ما يشاهده من بقاء شيء في الانفصالات هو باعتبار أن ما نشاهد ليس انفصالاً حقيقياً و ان كان هذا القول في الشقء السابق أظهر.

ثمّ ان ادّعى أحد انّا نعلم بديهة أنّ هذا الأمر الموجود في الخارج الّذي نستيه

١. ص ، ك : . قوله امر الطبيعة ... بطلاته.

٢. ك : الحالتين ٢. ق : . هو لاجل أن الانفصال

<sup>1.</sup> ص : + الثاني

بالجسم. اذا انفصل انفصالاً حقيقياً يبق منه شيء البتة. فنقول بعد القول بأنّ الصورة الجسمية لاتبق بعد الانفصال البتة هذا الادّعاء في غاية الخفاء.

نعم هذا الادّعاء كأنسه حـق لكـن بـاعتبار أن الصـورة الجسـمية لايـنعدم ا بالانفصال على ما سنبيّنه بعد و أمّا اذا قيل بانعدامها فلاوجه لهذا الادعاء بديهة و المدّعي (ب – ٩٣] مكابر معاند.

و أيضاً نقول بعد تسليم هذا الادعاء أنته لاحاجة حينئذ الى هذا التطويل الذي ارتكبه الشيخ في ابطال مذهب ذيقراطيس لاثبات الهيولى، بل يكني أن يقال: ان الصورة الجسمية لاتبق بعد الانفصال بديهة، و الجسم الموجود الخارجي سواء كان جزا صغيراً أو غيره يبق شيء من بعد الانفصال سواء كان الانفصال محكناً. أو لا، فلا يكون الجسم مجرد الصورة الجسمية و تلغو مؤونة اثبات امكان الانفكاك لطبيعة الصورة الجسمية بهذا البيان الذي أهون من بيت العنكبوت كما سيظهر على منصة النبوت.

و القول بأن هذا الادعاء المّا يمكن على تقدير امكان الانفصال بالنظر الى طبيعة الجسمية لابدونه، فمّا لايعباً به؛ اذ لو فرض أن يقول أحد: انّ بين امكان الانفصال و امتناعه فرق في هذا المعني، لكن لاشكّ بديه أنته لافرق بين استناعه بالنظر الى طبيعة الجسمية أو بسبب من خارج، و دعوى الفرق مكابرة صريحة، مع أنشهم زعموا أنّ الامتناع بسبب من خارج، لس بضائر على ما صرّح به الشيخ ا فتدبّر.

[٧/٦٦] قوله: إمّا تـقوّماً داخـلاً فـي طبيعته و مـاهيّته، أو تـقوّماً فـي

كذا و الصحيح وفق الآية : أوهن
 ذ : و القول بان ... الشبخ

وجوده بالفعل".

الأوّل: هو مثل الفصل و الصورة بالنسبة الى المركّب. و الشاني: مثل الصورة بالنسبة الى الحرّل: هو مثل الفسرة و بالنسبة الى الحلّ. و الشيخ في أوّل التقسيم اكتنى في التمثيل لهذا القسم بـالصورة و الموضوع، و لم يتعرّض للمفصّل<sup>ا</sup>، و كأنّه من باب الاختصار اعتاداً على ما سيفصّله همهنا

و قد قبل في هذا المقام: «بق هيهنا احتال آخر، هو كون حال القسمين الوهميين عنائفة لحال الجزئين الخارجين في الافتراق و الاتصال اتّحا كان من جهة طبيعة تلك الأحزاء الخاصة بها البسيطة، لابسبب أمر آخر مقوّم أو غير مقوّم لاحتال كون المسيدة عرضاً عاماً لها، وكان الشيخ أمّا يرجع الى ابطال هذا الاحتال الظهور فساده، لان الجسمية أمر مشترك ذاتي للأجسام كلّها، اذ لايمقل جسم الا و يتصوّر كونه جوهراً قابلاً للابعاد. ثم لو فرض كذلك فلاشبهة في أنّ الجسمية معني واحد، اسر اشتراكها بين الأجسام بمجرد الاسم، فهي سواء كانت ذاتية أو عرضية طبيعة واحدة متكثّرة الأفراد. فنقول: ان لم تكن قابلة للانقسام و كانت ذاتها بمستنقه عبن قبول القسمة لكان نوعها متحصراً في واحد و نوعها متكثّر، هذا خلف.

نبت أنَّ الجسمية قابلة للانقسام فاذا انقسمت كان موضوعها منقسماً لامحالة، فالبرهان يتوقّف على كون الجسمية طبيعة نوعية متحصلة ليست كأجناس البسائط الحارجية كاللون الذي لاتحصل له خارجاً الآفي ضمن السواد و البياض و غيرهما من الأنواع البسيطة اللونية، أما انتهى،

و لا يُحنى [الف - ٩٤] أنَّ الاحتال الَّذي ذكره هذا القائل و ان كان ينافي ظاهراً ما بيِّن الشيخ النقض و الابطال عليه من كون تلك الأجرام الصفار متشابهة في الطبع.

٢. ص : الفصل

١. و بالمقل

1 تعليقة الهيات الشفاء / ٥٧

۳. ص. . ک ۲ کانت

٣٦٢ تيانا كالقباء

لكنّ المقام لمّا كان برهانياً لكان من الواجب أن يبطل هذا الشقّ أيضاً حقّ يثبت الحيول و ان لم يقل به أحد. و الشيخ لما أبطل القسم الأخير بـوجهين: جـدلي و برهاني، و ثاني الوجهين جارٍ في هذا الاحتال أيضاً اكتنى به. ثمّ ما ذكره هذا القائل من أنّ البرهان موقوف على كون طبيعة الجسمية طبيعة نوعية فكأنّه ليس كذلك، اذ على تقدير كونها طبيعة جنسية أيضاً كانه يتم البرهان.

و لو قيل: انّ امكان الانفصال بالنظر الى الطبيعة الجنسية غير كافي فهو مشترك بين الطبيعة الجنسية و النوعية على ما قررنا، و الفرق بينها غير ظاهر، و القول بأنّ طبيعة الجنسية مما لااقتضاء له و أمّا المقتضي النوعيات الّتي تحتها على ما قاله بعض، كلام من غير تحصيل هذا.

ثمّ قيل متصلاً بما نقلنا: «و اعلم أنّ هيهنا شبهة مشهورة و هي أنّ مبنى هذا الاستدلال، و هو أنّ الطبيعة النوعية لو كانت ممتنعة عن قبول الانقسام لكانت منحصرة في فرد واحد، فحيث تكون أفرادها متكثرة فتكون قابلة للقسمة على استمال لفظ مشترك بين المعنيين في الموضعين مكان معني واحد، فانّ ما تقبله هذه الأجسام الصغار و أجزاؤها الوهمية ليس الا انفصالاً حقيقياً و اتصالاً فطرياً، و ما يقاس عليها من تجويز التحام الأجسام و التصاقى الأجزاء صفتان طارئتان، و كذا لفظ القبول في الأولين بمعني الاتصاف الجامع للفعلية و الوجوب، و في الأخيرين بمعني الاستعداد المتجدّد الذي لا يجامع الفعلية، فقتضي اطراد حكم الطبيعة الواحدة في أفرادها هو جواز حصول الانفصال في الأبعاض بدل الاتصال، و حصول الاتصال بين الأجسام بدل الانفصال في أول الفطرة، و لا يكفى ذلك في تهيد اثبات الهيولى.

٨ ص : كان ١٨ ق : ما في

٣. ق: ذلک څون د ك اُه من د ك اُه من

٥. ق : مبتى ٦. ق : الاتصال

و أيضاً لفظ الانقسام في إنقسام الكلّ الى الجزئيات و في انقسام الكلّ الى الأجزاء ليس بمعني واحد، فان الأوّل عبارة عن انضهام قيود متخالفة الى طبيعة نوعية أو جنسية ليحصل بحسب انضهام فرد شخصي أو نوعي. و الثاني: عبارة عن تجزية واحد شخصي أو نوعي الى أبعاض، فأين يلزم من قبول الطبيعة لأحدها قبولها للآخر ا؟ أو لاترى أنّ الانسانية قابلة للانقسام بين أفرادها، و ليس فرد منها قابلاً لأن ينقسم الى انسانين، و الوجود أيضاً طبيعة واحدة قابل للانقسام الى الأفراد، وليس وجود واحد شخصى يمكن أن يصير وجودين. و هذه الشبهة مماا استصعب المتأخرون دفعها، و بعضهم ذكروا أجوبه سخيفه واهية.

اقول: اتّها مندفعة باعبال القاعدة الّتي ذكرها الشيخ في الاشارات. و حاصلها: ان كلّ طبيعة نوعية لها أفراد (ب - ٩٤) متعددة، فليس منشأ أختلافها الشخصي و وحدتها و تعدّدها نفس تلك الطبيعة أو لازماً من لوازمها، و الآلما تعدّدت، بمل عرض مفارق، و كلّ عرض كذلك يجوز مفارقته مع بقاء موضوعه، فيجوز طريان الوحدة و الكثرة على ذات الموضوع بأن يصير الواحد منها متعدّداً و المتعدّد واحداً نظراً الى نفس تلك الطبيعة المتفقة. فالأجسام الفلكية أو عيرها بما هي أجسام لإثفاقها في الجسمية فهي طبيعة نوعية لاتأبي الوحدة و الكثرة و الانقسام، الله لمانع خارج صورة كان أو عرضاً الا انتهى.

و لايخنى ما فيه. فان ما ذكره الشيخ لايــلزم سنه الّا أنّ الطــبيعة في الصـــورة المفروضة تكثّرها بسبب أمر ليس بلازم لها. مثلاً تكثّر الصورة بسبب الموادّ و كــلّ

١. ص ، م : لفظة

٢. ق : الجهات
 ٤. ص، ك : فهذه

۲. ص: + لحل

د ص: ه*و ا*ق: بين

ە. ق : و

٧ تعليقة الهيات الشفاء / ٥٧ أخر العبارة سقطت من المطبوع.

مادّة ليست بلازمة لطبيعة الصورة، و لذا تحصل في هذه المادّة و هذه ا و هذه، و يصير بسبب حصولها في كلّ مادّة شخصاً، فيصير متكثّر الأشخاص، و لايقتضى ما ذكره أنّ فرداً من الطبيعة اذا وجد كان يمكن أن يصير فردين. و هو ظاهر؛ بل لاممني لهـذا اصلاً. اذكيف يمكن أن يقال: انّ فرداً بعينه يصير فردين، بل نقول: انّ على تـقدير معقوليته أيضاً لاينفع في المقام، اذ غاية ما يلزم من جواز أن يصير فرد فردين و هو غير الانقسام، اذ في الانقسام لم يصر آ فرد فردين بمني أن يصير فرد واحد هذا الفرد و ذلك الفرد، بل ينفصل الى هذا و الى هذا، و هذا ليس كمّا لزم كمّا سلّمنا، كما لايخني.

و أيضاً نقول: لوصع أنّ طبيعة واحدة اذا تكثّرت جاز أن يطرأ الوحدة و الكثرة على فرد منه مع بقائه بعينه، فهذا بما يضرّهم في اثبات الهيولى و ينفعنا في نفيه؛ اذ الصورة الجسمية طبيعة واحدة متكثّرة الأفراد. فيصعّ أن يصير فرد منها فردين، و تطرأ عليه الوحدة و الكثرة مع بقائه في الحالين، مع أنتهم يقولون أنّ الصورة الجسمية الواحدة اذا طرأ عليها الكثرة لاتبق بمينها، و لو قيل ببقائها بمينها فسهدم بسنيان المبولى.

فان قلت: لعلّ مراده ببقاء الموضوع بسمينه بسقاء أصل الطبيعة و عسرٌ عسنه بالموضوع لإيقاء فرد منها.

قلت: على هذا ليس حاصل الكلام الآ أنّ الطبيعة لا يكنها بسبب عـرض^ أن يصير فرداً و بسبب آخر فرد آخر، و هكذا؛ و هذا هو التكثّر الفطري و الانفصال الحنلتي الذي ذكر المورد أنته ليس بمفيد في المقام، وكان القائل بصدد أن يثبت انفصالاً و تكثّر أاً آخر كان نافعاً في اثبات المرام و يرجع الكلام آخر الأمر الى تــــليم مــا

٩. ص، ك : دو هذه ٩. ص : مايضاً

٧. ص: . و عبر عنه ... الطبيعة

ة. ق : فردين

٦. ص: لابيق

أورده المورد، فاين دفع الايراد؟ فتثبّت!

ثمّ قيل: «و يمكن أيضاً أن يتمسّك في ابطال هذا الرأي بموجود التخلخل و التكانف الحقيقتين كها تدلّ عليه المشاهدة، أو بأن اكلامن هذه الأجسام [١]: ان كان بسيطاً ذا طبيعة واحدة الله - ٩٥] يكون كري الشكل فتحصل بينها أفرج خالية، و الحلا عمال: [٢]: و ان كان مركباً من أجسام متخالفة الطبائع لم يكن متصلاً واحداً، و المفروض أن كلا منها متصل واحد؛ هذا خلف. و أيضاً أجراؤها متداعية الى الانفكاك و الرجوع الى أحيازها و أشكالها الطبيعة، فيلزم ما لزم أؤلاً من امكان الحلائه، انتهى.

و لا يحنى أنّ قبول التخلخل و التكائف الحقيقيين لا يدل على جواز الانقسام. و لو قبل على ما نقلنا سابقاً من الشيخ \_أنته حينئذ يطبع الشكل فيطبع الانقسام\_فقد عرفت ما فيه، ثمّ لزوم الحلاً ممنوع، اذ يجوز أن يخرج بعض هذه الأجرام عن شكله الطبيعي لضرورة الحلاً و لزوم القسر الدائمي ممنوع، اذ يجوز أن تخرج هذه الأجرام عن شكلها قسراً على سبيل التعاقب لا أن يختص الخروج دائماً ببعض خاص، و دوام القسر بهذا النحو امتناعه ممنوع، مع أنّ في أصل امتناعه أيضاً كلام؛ فافهما

[17/77] قوله: و ذلك أنّ هذه الأبعاد هي الاتصالات أنفسها أو شيء يعرض للاتصال ... .

الظاهر: أنّ مراده بالاتصالات أنفسها هي الصورة الجسمية على ما يشمر اليه قوله بمد ذلك: «فق الأجسام اذاً شيء موضوع للاتصال و الانفصال و لمايعرض للاتصال من المقادير المحدودة».

١. ص : ـ بأن

فحاصل كلامه: أنّ الأبعاد هي إمّا نفس الصور الّتي هي الاتصالات بناءً على عدم تحقّق بعد آخر في الجسم غير الصورة الجسمية، أو شيء يعرض لتلك الصور بناءً على تحقّق بعد آخر في الجسم غير الصورة على ما يستدلّ عليه ستبدّل أسماد الشمعة مع بقاء صورتها الشخصية.

#### [١٨/٦٦] و قوله: على ما سنحقَّق ١.

إمّا يتملّق بالشق الأخير \_أي سنحقّق أنتها عارضة للصورة الجسمية لأنفسها بناء على التبدّل الّذي ذكرنا \_أو متعلّق بمجموع الشقين، أي سنحقّق أنّ فيه هذين الاحتالين، و لايحتمل سواهما من كونها معروضة للاتصال.

و قد قبل في هذا المقام: «يمني للأثبت أن كل جسم من حيث جسمية قبابل للانفسام و الانفصال، ظهر من أن صورة كل جسم و أبعاده المقدارية قائمة لابأنفسها بل في شيء آخر هو المعني بالهيولى، و ذلك لأن هذه الأبعاد المقدارية [١]: إمّا نفس الاتصالات ان كان المراد بالاتصال ما هو فصل الكمم [٧]: و إمّا أشياء عبارضة للاتصال. ان كان بالمعني الذي هو فصل للجوهر فائك قد علمت أنّ الاتصال بالمعني الذي هو فصل عمنين:

أحدهما: كون الشيء بحيث تتشارك أجزاؤه في حدود مشتركة.

و ثانيها: كون الشيء بحيث تقبل الأبعاد على الاطلاق، فاذا أطلق المتصل بالمعني الأول على الصورة الجسمية كان اتصالها معني عارضاً لها، وكانت تبلك الأبعاد [ب - 90] اتصالاتها، وكانت الصورة قابلة لهذا الاتصال و مقابله في ظاهر الأمر كا يظهر من تشكّلات الشمعة اذا أطلق عليها الاتصال بالمعنى الآخر الجسوهري

١. المصدر : سنحققها

كانت متصلة بذاتها لابأمر عارض، و ليست ذاته قابلة لهذا الاتصال و سقابله، اذ الشيء لايكون قابلاً لنفسه و لالمقابل نفسه، و على أيّ الوجهين ليست الأبعاد الكية كا يعرض لها الاتصال و الانفصال الا بالمعني الاضافي دون المعني الحقيق، لأنته ان كان المراد الاتصال الجوهري فكيف يعرض الجسوهر للمرض، و ان كان المراد الاتصال الكيّ فكيف يعرض الكم لنفسه أو لمقابله، فان لفظ الأبعاد اسم لنفس الكيات الاتصالية لاللأمور التي هي معروضة للاتصال، لأنّ تلك الأمور هي ذوات الابعاد لاالأبعاد أنفسها، و سيحقق الشيخ هذه المعاني في المقالة الثالثة»!، انتهى.

و أنت خبير بأنّ تفسيره لكلام الشيخ يأبي عنه كلامه الأخير الذي نقلنا آنفاً، و الموافق له هو التوجيه الذي ذكرنا، ثمّ ما ذكره من معنيي الاتصال و أنّ أحدهما فصل الكنمّ و الآخر فصل الجوهر، قد تكلّمنا عليه فيا مضى بعض الكلام، و لابأس بأن نعيده ا و نزيده هيهنا أيضاً.

فنفول: انَّ تشارك الأجزاء في الحدود كأنته يتحقّق في الصورة الجسمية أيضاً، و الاحتصاص له بالكمّ الآ أن يقال كها قلنا سابقاً انَّ المبدأية و المنتهائية المأخوذين في اشتراك الحدّ لعلّه يختصّان بالمقدار، اذ هما باعتبار الامتداد الانفس الممتد، وكذا كون الشيء قابلاً للأبعاد. و الظاهر أنّه يتحقّق في الجسم التعليمي أيضاً. الآ أن يراد بقبول الأبعاد عروض الامتداد، و حينئذ جعله فصلاً للجوهر لا يخق ما فيه.

و كيفها كان نقول: ان المعني الذي كان فصلاً للجوهر و كان زائسلاً بالانفصال لاندري أنه أي شيء؟ اذ لو كان المراد به ما يعبّر عنه بالفارسية بـ «كشيدگي» فهو الحكم على ما اعترفوا به أيضاً. و ان كان المراد هو كونه ذا أجزاء في ذاته على ما حقّفنا سابقاً فع الاغياض عن كونه فصلاً، اذ الظاهر أنته موجود في الكمّ أيضاً؛ و

<sup>\*</sup> تعليفة الهياب الشفاء / ٥٨٠٥٠ \*

۲. ص: نفیده ۵. ص: متصلاً

أنتهم لايجوزون عملة فصل الجوهر في العرض. نقول: ان هذا المعنى ظاهر أنسه لايجوزون عملة فضل الجوهر في العرض. نقول: ان هذا المعنى ظاهر أنسه لايزول بالانفصال و الانفكاك. و إن أريد به كونه ذا أجزاء في ذاته مع المعنى ـ الذي يعبر عنه بالفارسية: «بيوستكى كها ذكرنا من قبل ـ فنقول: ان القدر المسلم أن كل جسم مفرد لابد أن يكون أن أوّل وجوده ذا أجزاء في نفسه متصلة بهذا المعنى. و الآلكان في نفسه من قبل الجمردات أو أجزاء لاتحرى، و أمّا أنته بعد وجوده لابد أن يكون بهذا الاتصال و اذا عرض له الانفصال يصبر منعدماً فلانسلمه الم يجوز أن ينفصل وكان باقياً بعينه لابد لنفيه من دليل، و دعوى البداهة محنوعة.

و القول بأنّ الشيء لايكون ألف - ٩٦] قابلاً لنفسه و لالمقابل ننفسه كسلام لاحخل له في المقابل أن الشيء لايكون أنّ هذا الأمر الذي له أجزاء في ذاته و متصل في آن أوّل الوجود قابل لهذا الأمر و مقابله، بل ان هذا الامر الذي مستصل في ان أوّل الوجود أي يقال له بالفارسية: «يبوسته است» يجوز أن يعرض له الانفصال، و يقال له بالفارسية: «گسيخته است»، و ليس ذلك من قبول الشيء لنفسه و لمقابله في شيء كما لايخة.

و أيضاً نقول: زوال الامتداد بعروض الانفصال أيّ وجه له فان كان وجهه تحقّق. الاتصال الّذي هو فصل الكمّ بالمعني الّذي ذكره هذا القائل. فظاهر أنّ هذا المـمني لاياً بي الانفصال أصلاً. ضرورة أنـّه اذا كان الجسم مركّباً من أجزاء لاتتجرّى كان له الامتداد بهذا المعنى قطعاً، وكذا الجسم المركّب له الامتداد بهذا المعنى البتة.

و لو قيل: أنَّ الاشتراك في الحدّ هو أن يكون حدّ واحدٌ في الواقع بحيث يصلح لأن يصير مبداءاً لهذا الجزء و منتهى لآخرا و بالمكس. و في صورة الانفصال ليس

١. ق ، م : لايجؤزوا

۲. م : + به ۵ م : ملایکون

٦. م: الجزء

حد واحد في الواقع كذلك، بل لكلّ جزء مبدأ و منتهى على حدة لكن بتداخل المنفصل مبادئها و منتهياتها "، نقول من الظاهر أنّ ما يوجد في الكمّ المنصل المقابل للمنفصل ليس الا الاشتراك في الحدّ الذي لا يوجد في العدد، و ما سوى ذلك ليس مأخوذاً فيه، بل هو أمر زائد في الاعتبار، حتى أنّ الأجزاء التي لا تتجزّى أيضاً يحكم العقل بمغائرة مقدارها بعددها؛ نعم بعد ابطال الجزء يثبت أنّ الامتداد لابد أن تكون حدوده متحدة في الواقع و كان متصلاً كما في "الصورة الجسمية، و الا لزم أن يكون الجسم مركباً من الأجزاء التي لا تتجزى، فاتحاد الحدود في الواقع حقيقة هو نفس الا تصال الذي يقولون في الصورة الجسمية، أو ملزوم له، و هذا أيضاً كما يؤيد أنّ هذا الاتصال الذي في الصورة ليس فصلاً له، بل هو معنى متحقق في المقدار أيضاً.

و من العجب أنّ هذا القائل سيعترف بعد هذا بأنّ كون الجسم واقعاً في جهة من الجهات بتجعية المقدار، و لاندري أنته على هذا أيّ شيء يبق من معني الاتصال مع الجسم يكون ذاتياً له و منافياً للانفصال و زائلاً عند طريانه ؟ اذ حسينلذ يسلزم أن لايكون ذا أجزاء أيضاً في نفسه، فكيف بما يقال له: «بسيوستكى»؛ اذ ظاهر أنّ ذا الأجزاء في نفسه يكون متحيّزاً بالذات و في جهة من الجهات بالذات لابتبعية شيء آخر، و انكاره مكابرة صرفة و يرد عليه أيضاً؛ انّ مثل هذا لا يكسن أن يكون موضوعاً للاتصال الكتى على ما ادّعاه سابقاً كها نقلنا عنه.

و الحاصل: انّ اعترافه هذا منافٍ لما ادّعاه سابقاً. و سيدّعيه عن بعد ذلك أيضاً منافاة ظاهرة بحيث لامجال للارتياب فيه فافهم و تثبّت! فانّ المقام من مزالّ الأقدام.

۲. ص : منتهاها

<sup>£.</sup>م: .من

۱. ص . بنداخل

۴. م : . فی

ه. في: . بالذات

# [٢/٦٧] قوله: و الشيء الَّذي هو الاتصال نفسه أو المتصل بذاته ... .

كان المراد بالأول: الصورة، و بالتاني: المقدار. أو المراد بكلّ منها الأمران جميعاً. و حاصل الكلام: انّ الصورة و المقدار سواء قلنا انتها نفس الاتصال أو انتها متصلان بذاتها يستحيل أنّ يبقيا بعد الانفصال.

و أنت بعد [ب - ٩٦] احاطتك بما ذكرنا آنفاً خبير بما في هذا الكلام، اذ نقول: ان كونهما نفس الاتصال ظاهر أنته لامعني له بالمعاني التي انفهمه من الاتصال من الاعتداد و كونه ذا أجزاء، و الذي يقال له «بيوستگى» و لو أريد معني آخر فليبين حتى ينظر فيه، و أمّا كونه متصلاً بذاته، فان أريد به كونه موصوفاً حقيقياً للاتصال لاموصوفاً بالمرض، فحينتذ ان أريد بالاتصال الامتداد فحسلم، لكن لايجدي نفعاً؛ اذ ظاهر أنّ عند الانفصال الامتداد باتي بحاله كما ذكرنا؛ و كذا إن أريد بـه المـمني الناني.

و إن أزيد به المعني الأخير فسلّم أيضاً أنته موصوف به حقيقة. لكن لا نسلّم أنّ الموصوف الحقيق للاتصال لايمكن أن يعرضه الانفصال و هو ظاهر.

و إن أريد به أنّ ذاته مقتضي للاتصال. فظاهر أنّ المعنيين الأوّلين غيرمجمدٍ \*. أمّا المعني الأخير فغاية ما يسلّم أنّ الجسم المفرد يقتضي بذاته أن يكون آن أوّل وجوده متصلاً بهذا المعني. لكن لايلزم بعد ذلك أن يبق اتصاله الحاصل حين الاتحاد\. نعم يلزم أن ينفصل الى ما لااتصال فيه بناء على بطلان الجزء الّذي لايتجرّى، و من يدّعي أزيد من هذا فعليه البيان.

٣ ص: الا

٨. ق ، ك: الَّذِي

۲. کذا ٤. م : ـ ان

a. م : + ر الجاد ال. م : حين ايجاد

۷. ق: متصلات

[7/77] قوله: فبطل٬ ذلك البعد و حصل بعدان آخران، قد عـرفت مــا فــي بطلان ذلك البعد.

فان قلت: لاشك أن البعدين الآخيرين موجودان بالفعل شخصان، و لاتفاوت بينها و بين ما اذا وجد جسان منفصلان ابتداء، و لاشك أن هذين الشخصين لم يكونا قبل الانفصال فقد حدثا بعد الانفصال، و ظاهر أن الجسموع ليس الا هذين الشخصين، فهو أيضاً حدث بعد الانفصال؛ فظهر أنته لو لم يكن أسر آخر لزم أن يكون التغريق أعداماً بالمرة.

قلت: أمّا أولاً: فلانسلّم أنّ هذين الشخصين حدثا بعد الانفصال. بـل هـذان الشخصان كانا موجودين قبل الانفصال. لكن لم يكن لهما انفراد و استقلال. و بـعد الانفصال حصل لهما الانفراد و الاستقلال.

و أمّا ثانياً: فقد سلّمنا أنتها حدثا بعد الانفصال، لكن ظاهر أنسها لم يكونا معدومين صرفين، \_لأنته خلاف البديمة، و من يقول به فهو مباهت أ\_ بـل كـانا موجودين بنحو ما و بالقوّة، و حال الانفصال صارا موجودين بنحو أخر، أي بالفعل.

و حينئذ نقول: انّ المتصل الأوّل يمكن أن يقال: قد عدم و صار هذان الجزءان الموجودان بالقوّة موجودين بالفعل، و لايلزم حينئذ وجود شيء آخر، اذ يكني لعدم الانعدام بالمرّة كون الجزئين الكائنين بالقوّة موجودين عال الاتصال كائنين حينئذ بالفعل، و هو ظاهر.

و لو قيل: \_ انَّ الجَرْئِين كانا موجودين بوجود الكلَّ، فاذا سلَّمت أنَّ الكلَّ قد انعدم فلابد من القول بعدمها أيضاً؛ فلم يبق الاحدوث أمرين آخرين من كتم العدم

٢. م : الآخرين

غ م : ـ موجودين

الصرف \_ نقول: لا نسلم أنَّ وجود الجزئين بوجود الكلّ يستلزم انعدامها بانعدام الكلّ، انمّا ذلك اذا لم يحصل الله – ٩٧] حين انعدام الكلّ وجود الأجزاء البنحو آخر. و هيهنا قد حصل لهما وجود بنحو آخر، أي بالفعل. و يمكن أن يقال: انته لم يسعدم أيضاً: نعم قد حصل له وجود بنحو آخر.

بيانه: انّ المتصل الأوّل حال الاتصال كان موجوداً مستقلاً، وكان الأجزاء موجودة بوجوده بالقوّة، و بعد الانفصال صارت الأجزاء موجودة بالاستقلال، و صار الكلّ موجوداً بوجودها على عكس الحالة الأولى.

و لو قيل: انّ تبدل الوجود يستلزم تبدّل الذات، فهو ممنوع في مثل هذا التبدّل الّذي يكون من نجو وجود الى نحو آخر، أي من القوّة الى الفعل.

هذا كلّه من أنّ الاشكال مشترك الورود على القائلين بالهيولى و نافيه و هم أيضاً لابدّ أن يلتزموا بعض ما ذكرنا مع التزام أمور أخرى يشهد الحمس و البديهة ببطلانها كما بيّناه في تعليقاتنا على شرح الاشارات، و من أراد التفصيل فليراجعها .

#### [٤/٦٧] قوله: وكذلك اذا حدث اتصال ....

أي كان جسان منفصلان فصارا متصلاً واحداً، اذ الله عينئذ نقول بطل المتصلان الأولان و حدث متصل آخر من كتم العدم، فلابد من أمر باي لئلا يسلزم الانسعدام بالمزة.

فان قلت: ما تقول في هذا الحال؟

قلت: إمّا أن يقال أنَّ الشخصين الأوّلين لم ينعدما، بل هما موجودان لكن بطل

٢.كذا في النسخ. ٤.كذا في نسخ ٢. المصدر : حصل

١. ق: للاخر

۲. ق: ، پوجوده / ك : لوجوده

ە. ق : ئلېراجىھما

٧. ك ، م : و

انفرادهما ر استقلالها؛ أو يقال: انتهها صارا موجودين بنحو آخر، و الجموع أيضاً كان أوّلاً موجوداً بنحو و حينئذ صار موجوداً بنحو آخر، أو لم يكن أوّلاً موجوداً، بل صار حيننذ موجوداً. هذا كلّه مع اشتراك الالزام أيضاً كها ذكرنا.

# [7/77] قوله: ففي الأجسام اذن شيء موضوع للاتصال و الانفصال.

أراد بالموضوع الحلّ. لا المعني المصطلح و هو شائع في كلامهم. و لاحاجة الى ما قيل، و اثمًا قال: «أنته موضوع مع أنّ الهيولى مادّة للاتصال الجوهري \_أعني الصورة الجزنية \_ لأنتها باعتبار وجودها البقائي موضوع لكلّ صورة جسمية حادثة، و باعتبار تحصّلها بتلك الصورة مادّة أ»، انتهى.

مع أنه على هذا التجشّم لايوافق الاصطلاح أيضاً، كما لايخل.

# [٨/٦٧] قوله: و أيضاً فانّ الجسم من حيث هو جسم ... .

برهار آخر على وجود الهيولى. حاصله: أنّ الجسم من حيث له صورة الجسمية أمر بالفعل، و ظاهر أنته مستعد لأشياء كالصور النوعية و غيرها، و لايمكن أن يكون الشيء من حيث هو بالفعل بالقوّة، فلابدّ أن يكون في الجسم شيء آخر بسه يكون بالقوّة، و بالصورة يكون بالفعل.

و لا يخنى سخافة " هذا البرهان، لأنّ الشيء الايجوز أن يكون بالفعل شيئاً و كان بالقوّة أيضاً ذلك الشيء مثلاً يكون صورة بالفعل و صورة بالقوّة، الا أنّ الشيء الكانن بالفعل لايجوز أن تكون له قوّة شيء آخر و استعداده، كما فيا نحن فيه؛ اذ ليس فيا نحن فيه الا أنّ الأمر الكانن بالفعل الذي هو الصورة تستعدّ لأن تقوم بها الصور

د ق : العبرر ۲. تعليقة الهيات الشفاء / ۵۸

النوعية و الأعراض. اذ استحالة هذا لاندري سبيلاً [ب - ٩٧] اليها. و العجب من هؤلاء الأعلام أنتهم يكتفون في المطالب البرهانية بمثل هذه المقدّمات الواهية.

[٩/٦٧] قوله: و لايكون الشيء من حيث هو بالقوّة شيئاً هو، و من حيث هو بالفعل شيئاً آخر.

أي: لايكون الشيء الواحد من حيث هو بالقوّة شيئاً. و من حيث هو بالفعل شيئاً آخر، بل لابد أن تكون القوّة لشيء و الفعل لشيء آخر، أي لابد في أمر يكون فيه فعل و قوّة أن تكون قوّته باعتبار أمر و فعله " باعتبار أمر آخر، فيكون فيه شيئان. و قد عرفت ما فيه.

و قد قيل في هذا المقام: «و تلخيص هذا البيان على نظم القياس البرهاني هو: أنّ الجسم بالفعل من جهة ذاته، و كلّ ما هو بالفعل من جهة ذاته لايكون بالقوة، فالجسم لايكون بالقوة، و تجعل هذه النتيجة كبرى لقياس آخر من الشكل الناني و هو: انّ القابل للشيء أمر بالقوة، و لاشيء من الجسم الموجود بالقوّة، ينتج أن لاشيء من الجسم الموجود بقابل لشيء أن لاشيء من الجسم الموجود بقابل لشيء أن لاشيء من الجسم الموجود بقابل لشيء ها، انتهى،

و فساده ظاهر، لأنّ كبرى القياس الأوّل [١]:أن أريد بها أنّ ما يكون بالفعل الايكون بالفعل لايكون بالقوت من هذه الجهة، فهو مسلّم لكن لايجدى، اذ صغرى القياس الشاني حينئذ أن اخذت بمني أنّ القابل ليس له الفعلية أصلاً ففساده ظاهر، و ان اخذت بمني أنته بالقوّة بالنسبة الى المقبول فمسلّم، لكن لاينتج حينئذ؛ [٢]: و ان أريد بها أمّا يكون بالفعل لايكون قابلاً أصلاً، فبطلانه ظاهر.

ثمّ قيل متصلاً بما نقلنا: «و لزيادة التوضيح نقول: لاشكّ أنّ في الجسم قوّة، على

١٠ ص : من ١٠ بنابل ٤ عليقة الهيات الشفاء / ٦٠ .

أن توجد أمور كثيرة، فتلك القوّة إمّا أن تكون نفس حقيقة الجوهر المتصل. أوْ لا.

و الأوّل: باطل و الآ لزم أن يكون اذا فهمنا الاتسال الجسوهري فسهمنا أنسه استعداد لأمور كثيرة، و لم يمكننا تعقّل هذا الاتسال دون تعقّل هذه الأشياء، و ليس كذلك.

و الناني: لا يخلو إمّا أن يكون أمراً قائماً بذاته، أو لا. و الأوّل: باطل؛ لأنّ القوّة لو كانت قائمة بذاتها لكان الامكان جوهراً، لأنّ القوّة قسم من الامكان، و ليس كذلك لأنّه عرض. بل من أضعف الأعراض. و الشاني: لا يخلو إمّا أن يكون حامله الاتصال الجوهري، أو شيئاً آخر؛ و الأوّل باطل، و الآم يصح أن يبطل عند خروجه فيا يقوى عليه، فوجب أن يبق مع الانفصال، و ذلك لأنّ ذات القابل يجب وجوده مع المقبول، فهي قائمة "بشيء ح غير الاتصال \_ يقارن الاتصال و الانفصال و غيرهما من هيئات و صور فغير متناهية، و هو الهيولي "، انتهى.

و لا يخنى ما في جعل هذا توضيحاً للدليل الّذي ذكره الشيخ. اذ ظاهر أنته لاربط بينها أصلاً.

ثم قبل بعد ذلك: «و هيهنا أبحاث. الأوّل: ان قولكم: الجسم أو الاتصال من حيث هو جسم و اتصال ليس قوة على أمر، فسلم؛ و لكن لايلزم أن لايكون موصوفاً بالقوة و القوة موجودة فيه، و ليس اذا كانت القوّة قائمة بشيء الله - ٩٨) يلزم أن تكون هي هو.

فان قلتم: لو كانت قوّة الانفصال موجودة في الاتصال لكان الاتصال باقياً مع الانفصال، كان هذا رجوعاً ألى الهجّة السابقة.

و ان قلتم: انته اذا كانت القوّة قابلة بالاتصال و هو شيء متحصّل لكان شيء

٦. تعليقة الهيات الشفاء / ٦٠

١. ق : تعقل ٢. ص : حاصلة

٣. ق ، ك : قابلة 4. ص : بفارق

۵. م : . هیئات و صور

**१**४४ यूनी सहती

واحد بالقوّة و بالفعل معاً، و هو محال.

قلنا: الصحيح امتناع أن يكون شيء واحد من جهة واحدة قوة و فعلاً و أمّا اذا كان شيء واحد بالفعل بالقياس الى شيء و بالقوة بالقياس الى شيء آخر، فامتناعه غير مسلم، فالعقل و القوة يجوز أن يجتمعا في ذات واحدة بالنسبة الى شيئين بأن يكون جهة الفعلية ذاته و جهة القوة عدم شيء آخر عنه؛ و لامنافاة بين وجود شيء و عدم أشياء كثيرة عنه، فالغلط هيهنا منشأ من اهمال الحيثيات و من استعمال منشأ المن أصاف في موضع الحامل له، و لايلزم أن يكون الحامل بمني القوة و الامكان هو بعنه منشأ الفوة و الامكان هو بعنه منشأ الفوة و الامكان»، انتهى.

و لا يخنى ما في قوله: «كان هذا رجوعاً الى الحجة السابقة»؛ اذ يجوز الفرق بينها بأن يقال أنّ الحجة السابقة مبناها على أنّ الجسم لا ينعدم بالمرّة عند الانفصال و الصورة تنعدم بالانفصال، فلابد من وجود شيء آخر. و هذه الحجة على أنّ قسوّة الانفصال لا يجوز أن تكون في الصورة، اذ القابل لابد أن يجتمع مع المقبول، و الصورة لاتبق مع الانفصال، و لا يخنى ما بينها من الانفصال. لكن لا يذهب عليك أنّ حمل كلام الشيخ على هذا الوجه مما تأباه العبارة جداً. نعم لا يبعد محل برهانه الأوّل على هذا الوجه.

ثمّ هذا الوجه أيضاً ضعيف من ۗ وجهين:

أحدهما: ما تقدّم من أنّ الصورة لاتنعدم عند الانفصال.

و الآخر: انّا لا نسلّم أنّ ما يمكن أن يطرأ عليه شيء يجب أن يكون باقياً معه. و نو ادّعي أنته لابدّ من وجود شيء يكون قابلاً للانفصال بمني أن يعرضه و يقوم به، فهو بمنوع؛ بل غاية ما تلزم هذه الصورة يمكن أن ينفصل، فلملّ عروض الانفصال

٨ م: نشأ

على سبيل الطريان لا على سبيل العروض.

ثمّ قيل متصلاً بما نقلنا: «و الجواب أنّ كلّ صفة واقعية ـسواء كانت لها صورة وجودية، أولا ـ لابدّ لها من منشأ لحصولها و مصداق للحكم بها و مطابق لحملها، و ذلك المنشأ و المنتزع منه هو يجب أن يكون في مرتبة ذاته موصوفاً بتلك الصفة، بل يكون هو بعينه بحيث أن ايكون نفسها. ثمّ أنّ كثيراً من الأشياء يجد في ذاتها عدم أشياء كثيرة، فانّ زيداً مثلاً في ذاته بحيث تسلب عنه الشجرية و الفلكية و غيرهما أفلابد أن تكون في ذاته حيثية عدمية غير حيثية كونه زيداً، لأن زيدية زيد صفة وجودية يكن تعقلها من غير تعقل سلب شيء من الأشياء، ففيه لامحالة تركيب من وجود و عدم و كذلك الجسم بما هو جسم له في ذاته سلب كثير من الأشياء، و الرسم الجسمية بعينها معناها إب - ١٩٨ معني سلب السواد و الحركة و غيرهما، و الارم من تعقلها تعقل تلك السلوب، و ليس الأمر كذلك.

فاذاً كلّ من هذه الموجودات وكذا الجسم بما هو جسم مِركَب في الخارج من الأمرين:

أحدهما: ما به هو موجود بالفعل، و هو صورة ذاته.

و الآخر ما به هو أمر بالقوّة و هو مادّته وجهة نقصه و قصوره.

لكن يجب أن يعلم أنته فرق بين العدم الحض و بين العدم الواقعي الذي له حظً من النبوت كالعمل و الجهل و السكون و نظائره مما له مصداق في الحسارج. فسهذه الأعدام مما لابد فيها من قابل، فيلزم بحسبها تركيب الموضوعات من مادّة و صورة، و هي الّتي من شأن موضوعاتها أن يخرج من القوّة الى الفعل؛ و أمّا سسائر الأعسدام

> ۱. ق ، م : سأن ۱۳ ه اد انکه ساد .

٣ لا: كثير سلب ٤ م : أو

ه. کذا

٦.م:سلم

۲.ک، م: غیرها

الذهنية التي ليس لها منشأ انتزاع و تخصيص ا، فعلايوجب شيء منها التركيب الحنارجي، بل الذهني. و البساطة الحقة عنصة بواجب الوجود، لأنته محض الوجود بلا شوب عدم، فهو كلّ الوجود و كلّه الوجود»، انتهى.

و لا يخنى ما في هذا الجواب من السخافة و الوهن، لأنّ وجود منشأ الانتزاع للصفة الواقعية مسلّم، لكن لا يلزم أن يكون هو الصفة بعينها، بل ذلك كما لا معني له أصلاً. وحينئذ نقول: انّ منشأ الانتزاع هو نفس ذات الصورة الجسمية و نفس ذات زيد مثلاً. ثمّ القول بأنّ الهيولى معناها سلب الأشياء كأنّه أيضاً كما لا محصل له، وكيف يعقل كون أمر موجود جوهري نفس السلب و العدم، و أيضاً اذا كان معناها سلب الأشياء فالصورة الجسمية مثلاً اذا كانت هيولاها سلب الصور النوعية و الأعراض، فاذا خرج شيء من تلك الصور و الأعراض من القوة الى الفعل يسلزم أن تصير هيولاها معني آخر، و هو سلب أشياء اخرى غير ما خرج من القوة الى الفعل و هكذا، فيلزم أن تكون لها هيولات غير متناهية إمّا مجتمعة و إمّا متعاقبة. و كلّ منها باطل عندهم فها نحن فيه.

و بالجملة هذه الكلبات في غاية التشويش و الاضطراب، و لايعتدل على عقولنا، فلملّ فهمها <sup>ه</sup> لابدّ من طبع غريب و ذهن عجيب لايشبه طباعنا و أذهاننا.

[١/٦٨] قوله: و ليس معني جوهريّتها الّا انّها ....

لا يخنى أنّ كون حقيقة الجوهر هو معني الأمر و سلب الموضوع ممّا لاصحة له على رأي الشيخ من أنّ الجوهر جنس لما تحته، لأنّ معني الأمر و الشيء و نحوهما من

٨. م : تخشمن ٢. ق، ك: فلا

م : و هو 4 الشفاء / ٦١.

ە. مى: يقهمنا

الأمور العامة الاعتبارية الانتزاعية، و السلب بطريق الأولى؛ فكيف يمكن أن يكون مجموعها جنساً للأنواع المحصّلة الموجودة؟

ثمّ لو قلنا: انّ ليس مراد الشيخ أنّ حقيقة الجوهر هو الأمر و السلب، بل مراده أنّ معني الجوهر شيء هذان الأمران وجه له و حكاية عنه، فعيننذ لايلزم منه أن لاتكون الهيولى شيئاً معيناً بالفعل، وكيف يمكن أن يقال: انّ امراً موجوداً ممتازاً في الخارج على منا هنو ظناهر رأي الشيخ من أنّ الهيولى و الصورة موجودتان إللف – ٩٩] في الخارج بوجودين ممتازين، احديها حالة، و الأخرى: محلّ ليس أمراً مميّناً بالفعل؟

نعم لو قال أحد بأنّها في الخارج متّعدان في الوجود، لكان لايبعد حينئذ القول بأنّ الهيولى بأنّ الهيولى بأنّ الهيولى الهيولى الهيولى الهيولى الهيولى الاستعداد»، لأنّ الاستعداد أمر اضافي اعتباري ، كيف يجوز أن يكون فصلاً لأمر موجود خارجى ؟ و لو قيل: انّ الاستعداد وجه الفصل و عنوانه، فذلك ممّا لايجدي في المقام.

و بالجملة: القول بأنّ أمراً موجوداً في الخارج ممتازاً ليس أمراً معيّناً بالفعل و معناه السلب و العدم و الاضافة و نحوها شيء يصعب فهمه علينا، و نرى القول به عجباً جداً. و لعلّ عقلنا لايصل اليه.

[7/78] قوله: فاذن ليس هيهنا حقيقة للهيولي ... .

يكن توجيه الجواب بوجهين:

أحدهما: انَّ الهيولي ليس شيئاً بالفعل، فلا يرد نقضاً على ما ذكرنا: اذ حاصل ما

١. ق: البختمية ٢. ق: سيأً

ذكرنا أنّ الجسم من حيث الصورة شيء المانعل و مع ذلك مستعدّ لأيّ أمر شئت. فاستعداده لابدّ أن يكون لأمر آخر، اذ لايكن أن يكون الاستعداد من جهة الفعل. فالهيولى اذا لم تكن شيئاً بالفعل بهناء على أنتها عبارة عن الجوهر المستعدّ لكذا وكذا، والجوهرية أمر عام وأمر سلبي، وهما لايصيران سبباً للفعلية وكذا فصله الذي هو الاستعداد لايصير سبباً للفعلية به يكن نقضاً على ما ذكرنا، وهو ظاهر.

و ثانيهما: انّ الهيولى فعليتها بأنتها جوهر مستعدّ. و اذا كان معليتها بالاستعداد فلايرد نقضاً. اذ نحن ندّعي أنّ ما له فعلية و قوّة مغائرة للفعلّية، فلابدّ فيه من أمرين. و أمنا ما فعلّيته القوّة فلا. و هذه العبارة كأنتها اقرب من الوجه التاني.

> و قوله: بعد ذلك: «و يكون في نفسها و اعتبار وجود ذاتها بالقوّة». كأنّه اشبه بال جه الأول.

#### [٨/٦٨] قوله: و نسبة الهيولي الى هذين المعنيين ... .

لعلّه بعد ما قرّر جواب النقض بأنّ الهيولى ليست شيئاً بالفعل تكون فعلّيته عبر القوّة، بل حقيقة الجوهر المستعدّ، استشعر بأنته يجوز أن يـقال: اذا كـان فـيها الجوهرية و الاستعداد فلابد أن يكون فيها بازاه كلّ منها أمر، فيلزم أيضاً تعركّبها. فقال ال نسبته الميولى الى هذين الأمرين أشبه بنسبة البسيط الى الجنس و الفصل من نسبة المركّب إلى ما هو هيولى و صورة.

و قد قيل في هذا المقام بعد ما قال: «أنّ الجواب من وجهين:

أحدهما: منم كون الهيولي أمراً بالفعل» و بيّنه و شرحه بأنتها جوهر مستعد، و

۲. کدا

١. ق : هي

٣. ص ، ك ، م : + أو ليست شيئاً بالفعل.

<sup>£</sup> ق ، ک : نملیة

ه. ق : فعال

ليس شيء من هذين الأمرين يصير سبباً للفعلّية ببيان و شرح بالغ.

«و الوجه الثاني: انّ اختلاف الحيثيتين قد يكون موجباً للتركيب الخارجي\، و هو عند ما كانت الحيثيتان غير مجتمعتين في الوجود الواحد \_كالحركة و السكون و المتقدّم و التأختر \_و قد يكون موجباً للتركيب [ب - ٩٩]الذهني فقط، و هو عند ما كانت الحيثيتان مجتمعتين في الوجود كالماهية و الوجود و كالجنس و الفصل.

اذا تقرر هذا فنقول: انّ الجوهرية و الاستعداد مع قطع النظر عن كون شيء منها عدمياً أو لا، نسبتها الى الهيولى كنسبة الجنس و الفصل الى النوع البسيط، لاكنسبة المادّة و الصورة الى المركب. و المّا قال بلفظ التشبيه لأنّ فصل الشيء بالحقيقة معني وجودي محصل للجنس له نوعاً خاصاً من جملة الأنواع الموجودة المتأصلة في الأعيان، و ليس قولنا: «مستعد» من هذا القبيل لكنّه شبيه بالفصل، لكونه جزءاً خاصاً لمني الهيولى وحدها الذي هو قولنا: جوهر مستعد»، انتهى.

و فيه نظر؛ لأنّ حقيقة الايراد و النقض كان أنّ الصورة كها أنتها بالفعل صورة و لها استمداد، و بذلك يحكمون أنّ لابدّ لها منه أمر آخر كذلك الهيولى بالفعل هيولى، اذ كلّ شيء هو بالفعل ذلك الشيء، و لها أيضاً استعداد، فلابدّ لها من أمر آخر؛ و حينئذ لايتجه أصلاً في مقابلة أنّ حيثية الجموهرية و الاستعداد لايموجبان التركيب الحنارجي، لأنّها مما يجتمعان، و الحيثيتان اللتان توجبان التركيب الحنارجي هما الحيثيتان اللتان توجبان التركيب الحنارجي هما الحيثيتان اللتان لا عجمه طاهر.

و أيضاً لوصح هذا الجواب يبطل أصل استدلال الشيخ، اذ الحيثيتان اللتان في الصورة لاتتنافيان. اذ هما كونها صورة وكونها مستعدة. و هاتان لاتتنافيان. كما أنّ الجوهرية و الاستعداد، أو الهيولانية و الاستعداد لايتنافيان.

١. ق : الذمنى

و لو قبل: - انّ الصورية فعلّية فيهي تـنافي الاسـتعداد بخـلاف الجــوهرية و الهيولانية، اذ ليس فيهما فعلية ـفيرجع الى الجواب الأؤل، فالصواب في توجيه كلام الشيخ ما ذكرنا، فتدبّر أ

[17/78] قوله: فقد بان من هذا أنّ الصورة الجسمية من حيث هي صسورة جسمية محتاجة الى مادّة.

هذا تفريع على كلّ من الدليلين، اذ من الدليل الأوّل ظهر أنّ ما يقبل الفصل لابدً له من محلّ، و قد أثبت سابقاً أنّ طبيعة الجسمية بما هي طبيعة جسمية تقبل الفصل، فتبيّن آنّ طبيعة الجسمية من حيث هي طبيعة جسمية محتاجة الى المادّة، وكذا من الدليل الثاني ظهر أنّ طبيعة الصورة مطلقاً فيها فعلية، و لها قوّة فلابدّ من أمر آخر.

و قد قيل في هذا المقام: «و اعلم أنّ المنهج الثاني لاثبات الهيولى مستقلّ الدلالة على حاجة الجسمية بما هي جسمية الى المادّة. و لا على تركّب الجسم من الجوهرين في جميع الأجسام فلكية كانت أو عنصرية، اذ ما من جسم الآو فيه قوّة قبول شيء من الأشياء و أقلّها الحركة، و الفلكيات كلّها قابلة للحركة، كما برهن عليه في علم الطبيعة، فهي مركّبة من مادّة قابلة و جوهر صوري.

و أمّا المنهج الأوّل: و هو برهان الاتصال و الانفصال فهو أوّلاً جمارٍ في هذه الاجسام الّتي قبلها، ثمّ يحتاج الى التعميم بضمّ مقدمة أخرى، و هي كون الجسم بما هو جسم طبيعة نوعية محصلة، لايختلف بالحاجة و الغني الى شيء في نحو الوجود [الف - ١٠٠] و لهذا ذكر الشيخ و أو العاطفة في قوله: «و لأنّ طبيعة صورة الجسمية»، اشاره الى أنّ هذا المطلب قد خرج من الحجة الثانية، لكنّا نريد أن نستعمل في اثباته الشاره الى أنْ هذا المطلب قد خرج من الحجة الثانية، لكنّا نريد أن نستعمل في اثباته

۲. م : ـ فتدبر

۱. ص : لاينافی ۲. ق ، م : فتبت

الحجة الأولى و نتمّمها في بيانه.

فنفول: انَّ الطبيعة الجسمية ممَّا لاتختلف أفرادهـا في نحــو الوجــود بأن يكــون بعضها محتاجة الى مادّة \_كها في الأجسام القابلة للانفصال\_و بعضها غير محتاجة، بل قائمة بذاته كما في الأجسام الفلكية ـ و انَّما قلنا: لايختلف ۚ [في نحو الوجـود] و في الحاجة و الغني. لأنتها طبيعة نوعية بسيطة ليس يجوز أن تكون محتاجة كأجناس البسائط الى فصول ذانية تحصلها نوعاً بسيطاً تتر بها حقيقة جسميتها. نعم يمكن أن يمتاج الى فصول تدخل عليها و تجعلها نوعاً كاملاً زائداً معناه و وجوده عن معنى الجسمية و وجودها بأن يصير حيواناً أو فلكاً أو شجراً أو نوعاً آخر، و تلك الفصول لاعاله مأخوذة من صورة مقارنة أيضاً للهادّة، و لايكون حـكمها حكم الفيصول الحفيقية الَّتي وجودها يتضمّن ۚ في وجود الجنس الَّتي ُ لايمكن للجنس وجود، لا في الخارج و لافي الذهن الا بواحد منها، أنتهي.

و فيه نظر؛ لما علمت أنَّ المنهج الأوَّل أيضاً عامَّ الدلالة و يثبت من أنَّ طبيعة الجسمية من حيث هي تحتاج الى المادّة. لايقال: لعلّ مراده أنّ المنهج الأوّل ليس بعامّ الدلالة مع قطع النظر عمّا ضمّ اليه من ابطال مذهب ذيقراطيس، فهو في التعميم محتاج إمّا الى ما ذكره الشيخ هيهنا، و إمّا الى ما ذكره ثمّة من ابطال مذهب ذيقراطيس فكان له في التمميم منهجين؛ اذ نقول: مع قطع النظر عن ذلك لايكن اثبات الاحتياج إلى المادَّه بالمنهج الأوَّل أصلاً. لا أنته يمكن اثباته في الأجسام التي قبلنا الَّتي ينفصل دول ماعداها. و مع انضام ذلك يثبت الاحتياج مطلقاً. و هو ظاهر.^

٣. ص ، ق : . و لهذا ذكر الشبخ ... لا يختلف. الرفي المصندر اقتمها

٣ الله منصحة / ص ، م: مضمته د کذا

٦. ك: مذاهب ٥ معليقة الهيات الشقاء ١٦٢

۷ ۾ الاولي

٨ ١٠٠ و أيصاً برد عليه أنه ادا لم يكن بزهم الشيخ أنه اذا لبت امكان الانتمال بالنظر الى طبيعة الجسمية سواه

ثمّ ما ذكره من «أنّ الطبيعة النوعية لاتختلف أفرادها في نحو الوجود» ممنوع؛ اذ كما أنّ الطبيعة الجنسية لها أنحاء من الوجود باعتبار الفصول المضتنة فيها و بـذلك يمكن اختلاف أفرادها في الحاجة و نحوها، كذلك الطبيعة النوعية أيضاً لها أنحاء من الوجود باعتبار التشخصات المضتنة فيها، و بذلك يمكن اختلاف أفرادها في الحاجة و نحوها!، و النفرقة تحكم لابدً لها من دليل، اذ البديهة لاتشهد بها، بل بخلافها.

و أيضاً ما ذكره من أنّ الجنس لايمكن وجوده في الذهن الآ بواحد من الفصول، غير صحيح، اذ لاشك في امكان تعقّل الجنس بدون الفصل، الّا أن يسراد بـالذهن: الوهم. لاالعقل، أو يكون مراده أنته لايجـوز أن تـوجد في الذهـن طـبيعة محـصلة لابواحد منها، فافهم!

#### [١٢/٦٨] قوله: و لأنَّ طبيعة صورة الجسمية في نفسها ... .

قد علمت ما قيل في توجيه هذا العطف، و أنته لايكاد يصخ. فالظاهر أن يقال في التوجيه: أنَّ الشيخ أثبت بالمنهجين أنَّ طبيعة صورة الجسمية من حيث هي صورة جسمية محتاجة الى المادّة، كما صرّح به بقوله: «فقد بان من هذا»، الى آخره.

و لمّا كان بعد ذلك مظنّة أن يتوهّم أنته هل يجوز أن يكون بعض أفرادها غير محتاجة الى المادّة أم لا؟ بيّن أنته لايجوز ذلك. اذ الطبيعة الجسمية طبيعة نوعية. و ما يلحقها يلحقها على أنته شيء خارج من طبيعتها، لايسنضم " فسيها ـكالفصولــ

كانت جنساً أو نوعاً يتبت الاحتياج في جميع أفراد الجسم كف بثبت الاحتياج في الأجسام التي قبلناً تعداج
في التمديم إلى ما ذكره هيفنا، اذلم يثبت بما ذكره في إبطال مذهب ذيعفراطيس سوى جواز الانفصال بالنظر
الى طبيعة الجسمية لأوقوعه في الاجسام التي قبلنا، وحيثلاً بمكن أن يكون الجسمية طبيعة جنسية و تكون
فصولها جميعاً مانعة عن الانفصال، فلم يثبت الاحتياج إلى المادة في الجسم اصلاً، و هو ظاهر.

١. ص: - وكذلك الطبيعة ... نحوها ٢. ق ، ك: - يلحقها

فلايجوز أن يصير سبباً يتخلّف مقتضاها، فلابدٌ أن يكون كلّ جسمية محتاجة الى المادّة. فقوله: «و لأن» الى آخره، دليل قدّم على المدّعي، و هو قوله في آخر الفصل: «فلايجوز اذن أن تكون جسمية محتاجة الى مادّة» الى آخره. هـذا هـو الظاهر [ب - ١٠٠] من سياق كلامه.

و فيه أنته بعد ما ثبت أن طبيعة الجسمية محتاجة الى المادة من حيث طبيعتها فلاحاجة الى المادة من حيث طبيعتها فلاحاجة الى اثبات نوعيتها في تعميم الاحتياج في الأفراد، لأن مقتضى الطبيعة الواحدة لا يجوز تخلفه في أفرادها، سواء كانت نوعية أو جنسية. و ما يتوهم أنتسه يجوز ذلك في الجنسية دون النوعية توهم فاسد، و لعل الشيخ لرفع هذا التوهم الذي بين القوم و على سبيل التنزيل و الاستظهار تعرض لاثبات نوعية هذه الطبيعة و نفي جنسيتها، مع أن هذا المعنى أيضاً مسألة مهتة، يعلم هيهنا تقريباً، فافهم ال

#### [١٧/٦٨] قوله: و بيان هذا هو أنّ الجسمية اذا خالفت ... .

محصل الدليل الذي ذكره الشيخ أن كلّ ما يحكم المقل بأنه يجوز أن يكون موجوداً في الحارج بانفراده، أي من دون انضام معني آخر اليه في الوجود بأن يكونا موجودين بوجود واحد. لا بأن يكونا مقارنين في الوجود، فهو معني نوعي. و ان لم يجوز ذلك، بل يحكم بأنه لا يكن أن يوجد في الحارج الا بأن يوجد معني آخر أيضاً بوجوده، فهو معني جنسي حكالمقدار فان المقل لا يجوز أن يوجد في الحارج قابل القسمة منفرداً من دون أن يكون الحطية أو السطحية أو المسمية موجوداً بوجوده، و كالمدد فانه لا يجوز أن يوجد منفرداً بدون الاثنينية أو الثلاثية أو غيرهما. و هذا مما الاشك فيه و تشهد به الفطرة السليمة.

<sup>(1/</sup>VI) A

۲. ڭ : پئېت 4. ق ، م : التنزل

۲. ق: فهم

<sup>،</sup> ۱. ص: ميتا

ثمّ نقول: انّ الصورة الجسمية فقط أو المادّة مع الصورة الجسمية لاشكّ أنّ العقل يجوّز أن يكون موجوداً في الخارج طبيعة قائمة مشار اليها نمتازاً بدون انضام معنى اليه في الوجود بالمعنى الَّذي عرفت. و ما تلحقها من الأمور المغائرة ـسواء كانت صوراً أو أعراضاً ـ فائمًا تلحقها من خارج، أي يكون وجودها غير وجــوده، و يكــونان موجودين بوجودين٬ مفائرين لابوجود واحد. و هذا أيضاً كأنَّه ظاهر جداً و ان لم يكن في مرتبة ما قبله. فتبت جهذا أنّ طبيعة الجسمية ـسواء أريد بها الصورة فقط أو الصورة مع المادّة ـ طبيعة نوعية و اختلاف أفرادها بالخارجات؛ دون الفصول.

فان قلت: الطبيعة النوعية لابدً أن تحمل على أفرادها المتشخصة، و ظاهر أنّ في النشخّص دمعني آخر سوى الطبيعة، و الله لم يحصل امتياز بين الاشخاص، و لابدّ أن يكون هذا المعنى مضتناً في النوع لامقارناً له كالفصل المانسبة الى الجنسـ و الآ لكان كالجزء من الشخص، و الجزء لايكن حمله على الكلِّ على ما صرَّح به الشيخ في مواضم. فثبت أنَّ المعنى النوعي أيضاً لايمكن أن يوجد في الحارج ممتازاً مشــاراً البها بدون انضام معنى آخر اليه في الوجود. بمعنى كونهها موجودين بوجود واحد. فبطل الفرق الّذي ذكره الشيخ بين الجنس و النوع.

قلت: يكن دفعه بوجهين:

أحدهما: أن يقال: مراد الشيخ أنّ كملّ مــا لايجــوز وجــوده فى الخــارج قــاتمًا [الف ~ ١٠١] مشار اليها بدون انضهام معنى كلّى \ اليه في الوجود بالمعنى المذكور، فهو الجنس. و المنضمّ الى النوع في الوجود بهذا المعنى هو التشخّص الَّذي هو أمر شخصي لاكلِّي.

۱. ق ، ك : ـ بوجودين

٣. في . ك : ه

٦. ق: كما لفصل

۲. من : فتلبت

د کذا

٥. م: الشخص

٧. ص: الكلِّي

و تانيها: أن يقال أنّ في الجنس لابدّ من انضام معني اليه، و في النوع لا ينضم معني آليه، بل ليس المعني الحاصل في أفراد النوع الا معني واحد، و اختلاف الافراد امّا يحصل بمجرّد الوجود. و لهذا يقال: انّ النوع تمام حقيقة أفراده و الجنس جزء حقيقة أفراده.

و تحقيق كون المعني واحداً مع اختلاف الأشخاص يحتاج الى مزيد دقّة و تأمّل؛ و قد بسطنا الكلام في تعليقات شرح الاشارات . و على هذا المخالفة في قول الشيخ: «الجسمية اذا خالفت» الى آخره، يحمل إمّا على المخالفة الكلّية، أو المخالفة بحسب المعنى، فافهم!

[9/79] قوله: فانًا نعني بها الجسمية ّ الّذي 'كالصورة لاالّذي 'كالجنس. "

و في بعض النسخ «كالمادّة»، و الظاهر هو هذا؛ اذ الصورة لاوجه لها في هــذا المقام

و حاصل كلام الشيخ أنَّ ما ذكرنا من أنَّ الجسمية يجوز أن توجد في الخارج طبيعة قائمة محصلة بدون انضام أمر آخر اليه في الوجود، يعني كونها سوجودين بوجود واحد، هي الجسمية التي كالماذة، لاالجسمية التي كالماذة هي المأخوذة بشرط لا، أي جنس لأنواع الأجسام المتخالفه، والجسمية التي كالماذة هي المأخوذة بشرط لا، أي بشرط أن لايكون شيء من الصور النوعية منضاً فيه في الوجود، بل الجسمية فقط حسواء أريد بها الصورة الجسمية فقط، أو الصورة مع الماذة و قد عرفت الفرق بينها في البرهان. أي بين الجنس و الماذة بأنَّ الماذة هي المأخوذة بشرط لا، و الجنس هو

۲. العصند ، ورق 2.كذا، العصند : الّتي 2. م : معنى

المقالة الكانية

المأخوذ لابشرط<sup>1</sup>. و سيأتيك أيضاً ايضاح و بيان لهذا في الفصل الثالث من المقالة الحناسسة<sup>7</sup> في هذا الفنّ الّذي نحن بصدده.

و هيهنا اشكال و هو أنته قد تقرّر عندهم أنّ الكلّيات الخمسة "كلّها معروضها هو المأخوذ «لابشرط». لا «بشرط لا» أ، فعينئذ لايتصوّر أن يكون الجسم المأخوذ بشرط لا جنساً فايّ معني للمتكلّم في أنته جنس أم لا. و أيضاً كيف يكن أن يكون المأخوذ بشرط لانوعاً على ما قرّره.

و لو قبل: المراد بكونه جنساً أم لا، أنته بل هو طبيعة جنسية بمعني أنته اذا أخذ لابشرط يصير جنساً، أو أنته طبيعة نوعية يعني اذا أخذ لابشرط يصير نوعاً، و على هذا لاأشكال أصلاً من الوجهين. فنقول هذا أيضاً كما لايصح، لأنّ الشيخ صرّح بأنّ الجسم المأخوذ لابشرط جنس. و نقول: انّ كلامنا هيهنا ليس فيه، لأنته جنس، بل الكلام فيه مأخوذاً بشرط لا، فلايعقل هذا التوجيه أصلاً.

و حلّ الاشكال موقوف على تمهيد مقدّمة هي أنّ الأخذ بشرط لا و لابشرط<sup>٦</sup> انّما هو أمر اضافي يختلف بالنسبة الى الأشياء، فربّبا يكون شيئاً مأخوذاً بـشرط لابالنسبة الى شيء و لابشرط بالنسبة الى آخر.

و على هذا التول إب – ١٠١] حاصل الكلام: انّ الصورة الجسمية فقط أو هي مع المادّة لاتخلو [١]:إمّا أن يمكن أن تكون موجودة في الخارج بدون أن تستضمّ اليها<sup>٧</sup> المعاني الكلّية في الوجود بالمعني الّذي عرفت من اتحادهما في الوجود، [٢]: أو لايمكن.

فان لم تمكن. كانت الصورة الجسمية إمّا وحدها أو مع المادّة طبيعة جنسية بمعني أنّها اذا أخذت لابشرط، بالنسبة الى تلك المعاني جنساً للأنواع البسيطة التي تتحلّ في

١. ك : - و الجنس ... لايشرط ٢٠٣٠ الشفاء، الآلهيات / ٢١٣

٣. كذا ٤. ق: - شيرط لا

٥. ق : يعنَى ١٠ هـ : الاخذ و لايشرط و بشرط لا

٧. ص: اليه

العقل الى الصورة المذكورة و الى تلك المعاني، و تلك المعاني فضول لتلك الأنواع؛ و اذا أخدت الابشرط ـ لابالنسبة اليها ـ كانت مادّة عقلية لتلك الأنواع، و تلك المعاني صوراً عقلية.

و ان أمكن فحينئذ كانت الصورة المذكورة طبيعة نوعية، بمعني أنتها اذا أخذت لابشرط بالنسبة الى التعيّنات و التشخصات الّتي لابدّ أن تكون مسنضنّة اليها في الوجود، بمعني اتحادهما فيه. و تكون الأفراد الشخصية تنحلّ في العقل اليها و الى الصورة المذكورة تكون نوعاً لتلك الأفراد؛ و اذا أخذت بشرط لابالنسبة الى تسلك التعيّنات كانت مادة عقلية لها و لتلك الأفراد.

و حينئذ يكون ما به تختلف أنواع الأجسام صوراً ممتازة في الوجود الخارجي عن الصورة المذكورة، و تكون الصورة المذكورة مادة خارجية لها و لأنواع الأجسام امنا للصور فبمعني كونها جزءاً مادياً لها. و تلك الصور تكون صورة للصورة المذكورة و لأنواع الأجسام امنا للصورة فبمعني كونها حالة فبها؛ و إمنا للأنواع فبمعني كونها جزءاً صورياً لها. و أنواع الأجسام على هذا تكون مركبة مطلقة في الواقع، سواء ألتي تسمى بسائط في الاصطلاح و ألتي تسمى مركبات.

ثمّ انتهم يرعمون أنّ الصورة المذكورة على هذا اذا أخذت لابشرط بالنسبة الى تلك الصور الّتي تختلف بها الأجسام أنواعاً كانت جنساً لتلك الأنواع، و تلك الصور أيضاً اذا أخذت لابشرط بالنسبة الى تلك الصورة كانت فصلاً لتلك الأنواع.

و اذ قد عرفت هذا فنقول: مراد الشيخ أنّ الصورة الجسمية ـمأخوذة وحدها أو مع المادّة ـ لها وجود في الخارج، متحصّلة ممتازة بدون انسضهام مسمني كـلّي اليهـا في

١. ق ، ص : ـ لابشرط بالنسبة ... اذا اخلات

٦. ص : أو

الوجود، وحينئذ تكون طبيعة نوعية بالنسبة الى أفرادها الشخصية التي يستحل في العقل اليها و الى التشخصات، لا أن لايكون لها وجود ما لم ينضم اليها معني كلي في الوجود، حتى تكون طبيعة جنسية بالنسبة لي الأنواع البسيطة التي تنحل اليها و الى تلك المعاني الكلية. نعم مع ذلك اذا أخذت لابشرط بالنسبة الى الصور التي تنحلها في الحارج كانت جنساً للأنواع المركبة التي عبارة عن الصور المذكورة و عن تسلك الصور؛ و عند هذا ظهر حقيقة المقال و انحل الاشكال؛ فتدبّر!

# [17/79] قوله: على انَّك قد تحقَّقت فيما تبيَّن لك الفرق بينهما.

قيل: «معناه على الله إلف - ١٠٧] قد علمت الفرق بين المادة و الجنس فيا ظهر لله هبهنا من غير حاجة الى الرجوع الى موضع آخر في مثال الجسم و المقدار، فان المقدار و ما يشبهه لايمكن أن يكون مادة لأنواعه كالخط و السطح و الجسم الايمصل له في ذاته ذات عتورة الآ أن يكون مضمناً فيه معني أحد الفصول المتخالفة، فاذا تحصل و صار خطأ أو سطحاً أو غيرهما، فجاز أن تكون نفس ما به الاختلاف في الوجود، و أمّا الجسمية التي يكون الكلام فيها، فهي كا يصبح أن تكون موجودة عصلاً تكون مادة لكثير من الأنواع، لأنتها في نفسها طبيعة متحصلة ليست تفتقر الى فصل يجعلها نوعاً، اذ يكن للوهم تجريدها عن كل ما يزيد على كونها جوهراً قابلاً لفرض الأبعاد أو مادة و اتصال، و لم يكن للوهم تجريد الله تحريد الله تحريد الله تحريد الله تحريد الله تحريد المقدار عن كلّ ما يزيد على أكونه كما متصلاً ذا وضع، و ليس اذا ضمنا ال

۲. م : میناه

<sup>4</sup> ق: ذاناً وكذا يمكن أن يقرأ ما في سائر النسخ

٦. ص ، ك ، م : موجوداً

٨ ص: ، كونها جوهراً ... على

١. ص: الصورة

٣. ق: . فان المقدار

ه. ص: منضعاً

٧. كذا ، / في المصدر : موجوداً محصَّلاً

۸ ك: نريد

الجسمية فصولاً أو صوراً أخرى كانت بحيث يحصلها في أنّها جسمية حتى يكمون وجود ما به الاختلاف بين أنواعها بعينه هو وجود ما به الاشتراك فيها؛ و لاأيضاً اذا أنتنا مع الاتصال الجوهري شيئاً كان لأجل أنّ الاتصال ليس في نفسه شيئاً محصّلاً من شأنه أن يقوم مفرداً بذاته عن الضائم، بل العقل مما يجوّز وجود الجسمية، أعني المادة ذات الاتصال في الخارج من غير انضياف شيء اليها، لكن بحجج و براهين يعلم أنته لا يكن في الاعيان جسم مفارق عن كافة الصور الّتي كيالات زائدة على جسمية الجسم، و هي مباد لفصول ذاتية للأنواع الجسمانية، كالفلك و الحيوان و الشجر و الدواب و غيرها» أ، انتهى.

و لا يخفى أنّ الشيخ ادّعى أنّ الجسمية طبيعة متحصلة في نفسها لاتحتاج في الوجود الى انضام شيء اليها فيه أمّ استدركه بأنّ الجسمية الّتي ذكرنا أنّها كذلك ليست الجسمية الّتي حيى مادّة، يحفي المأخوذة بلاشرط بالنسبة الى الصور النوعية، و بشرط لاكذلك. و ذكر أنته عرف الفرق بين المأخوذ بشرط لا و بلاشرط في البرهان، و سيأتي بعد ذلك أيضاً. فعلى هذا لابدّ أن يكون الفرق الذي علم هيهنا من المثال الّذي أورده هو هذا الفرق، و ظاهر أنّ ما ذكره القائل لاربط له بهذا الفرق، بل غاية ما يفهم منه الفرق بين المقدار و الجسمية في أنّ الأولى الايمكن أن يتحصل في الوجود الخارجي بدون انضام شيء اليه في الوجود بخلاف النانية، و هذا ممّا لامدخل له في المقام. و الاستدراك الذي هو غرض الشيخ بخلاف النانية، و هذا ممّا لامدخل له في المقام. و الاستدراك الذي هو غرض الشيخ لئلا يعترض عليه أنّ ما ذكرته هيهنا من أنّ الجسمية ليست بجنس ينافي [ما]اشتهر بينكم أنّها جنس لأنواع الأجسام.

و الحاصل أنَّ بما ذكره الشيخ هيهنا من المثال على ما قرَّره القائل اتَّما يحسل

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٦٣

الفرق بين ما هو جنس و ما هو ليس بجنس بسبب إعطاء قانون هو أنته هل يحكم العقل بامكان وجود الشيء متحصّلاً في الخارج ممتازاً بدون انضام معني كلّي اليه، أو لا و على الأوّل: لا يكون جنساً، و على إب - ١٠٢ الثاني: يكون جنساً، و الغرض الفرق بين معني الجسم الذي حكم الشيخ عليه هينا بأنّه ليس بجنس، و معناه الذي هو جنس. و أين أحدهما امن الآخر؟ الآ أن يتكلّف و يقال اذا عرف الغرق بين ما هو جنس و ما ليس بجنس بالقانون المذكور هينا، عرف أنّ الجسم الذي حكم عليه بالجنسية أيّ معنى، و فيه ما فيه.

#### (٣/٧٠] قوله: الآمادة و اتصال فقط.

استثناء من قوله: «ليس تحصل نوعيتها شيء اس

# [٣/٧٠] قوله: وكذلك؟ اذا أثبتنا مع الاتصال شيئاً آخر ... .

الظاهر: ان مراده بـ «الاتصال» الصورة الجسمية وحدها. فكان ما ذكره سابقاً على هذا بقوله: «و أمّا الجسمية الّتي يتكلّم فيها» الى آخره، بياناً لأنّ الجسمية الله و السورة ـ لايحتاج في الوجود الى انضام شيء آخر اليه فيه، حتى يثبت به أنته ليس بطبيعة جنسية؛ و هذا بيان لأنّ الصورة الجسمية وحدها أيضاً كذلك، و دفع لتوهم أن يقال: انكم قد أثبتم أنّ الصورة لا يكن وجودها بدون المادّة، فكيف يقولون المّا في الوجود لا يحتاج الى انضام شيء اليها؟ فبيان الفرق بين المعنيين بما فصّله؛ و على هذا مراده «بقوله شيئاً آخر» الظاهر أنته الهيولى.

و يمكن أن يكون مراده بـ «الاتصال» لاالصورة الجسمية وحدها، بل الجسم، و

٨. ك : احد ٢. في المصدر : يشيء

۳. مصدر : کذا

كان ما سبقه هو أنّ الجسم لاتحصّل نوعيته شيء ينضم اليه سوى المادّة و الصورة؛ و مراده من هذا الكلام أنّا اذا أثبتنا شيئاً للجسم من الصور النوعية على ما برهن عليها و أنّها لابدّ منها في الجسم، فلاينافي ما ذكرنا من أنّ طبيعته تتحصّل بدون شيء آخر. و لايخنى أنّ كلام القائل الذي نقلنا آنفاً قد يعرض فيه تسلويحاً تنفسير " هذه العبارات من الشيخ، لكن فيه تشويش لايعلم أنته على أيّ معني حمل، كما يظهر من التأمّل فيه؛ فافهم!

[١٦/٧٠] قرله: و تلك الفصول ذاتيات له.

الضمير راجع الى قوله: «شيئاً».

[١٦/٧٠] قوله: لا يحوجه الى أن يصير بحصولها عير المقدار.

أي لايموج تلك الفصول ذلك الشيء الى أن يصير بسبب حصول تلك الفصول أمراً غير المقدار، بل مع الفصول أيضاً هو مقدار متعيّن.

و في بعض النسخ: «يحوجه» بدون «لا». و «عين المقدار» بدل «غير المقدار»؛ و معناه أيضاً عين المعنى الأوّل.

و في بعضها: «لايخرجه»، أي لايخرج تلك النصول ذلك الى أن يسصير يسسبب حصولها أمراً غير المقدار. و هو أيضاً متّحد معها في المآل.

[7/٧١] قوله: فلايجوز اذن أن تكون جسمية محتاجة الى مادّة ....

قد عرفت سابقاً أنَّ في احتياج جميع أفراد الجسمية الى المادّة كمني البرهانان

r. م: لتقسير ٢. المصدر: لحصولها

المقالة الثانية ٢٩٥

اللذان ذكرهما على تقدير تمامها، و لاحاجة الى ما ذكره من أنَّها ا طبيعة نــوعية. فلاتختلف أفرادها في الحاجة و عدمها.

فان قلت: لو قطع النظر عن أنّ البرهان أثبت أنّ طبيعة الجسمية من حيث هي جسمية تقتضي المادّة، و فرض أنته ثبت أنّ بعض أفراد الجسمية محتاج الى المادّة و حال فيها، فهل يثبت احتياج الجميع اليها و حلولها فيها؟ بناءً على ما ذكره الشيخ من أنها (الف – ١٠٣) طبيعة نوعية. وبالجملة هل يجوز أن يكون بعض أفراد طبيعة نوعية في محلّ و بعضها لافي محلّ أم لا؟

قلت: الظاهر بالنظر الى الوجدان و ان كان أنه لا يجوز، لكن يشكل اقامة البرهان عليه.

قيل في هذا المقام: «لما بيّن و حقّق البرهان أنّ الجسمية طبيعة واحدة لاتختلف أفرادها الّا بالخارجيات من الفصول الّتي لادخل لها في افادة الجسمية، وكـلّ سـا لاتختلف أفرادها الّا بالأمور الخارجة فهي نوع محصّل في الحنارج، فالجسمية طبيعة نوعية محصّلة.

ثمّ تجمل هذه النتيجة صغرى لبرهان آخر بأن نضمّ اليها كبرى، فسنقول: انّ الجسمية طبيعة نوعية، و كلّ طبيعة نوعية لاتختلف أفرادها في نحو الوجود، تنتج أنّ الجسمية لاتختلف أفرادها في نحو الوجود، فصرّح باللازم المقصود، و هو أنّ الجسمية لايجوز أن يكون بعض افرادها محتاجة الى مادّة و بعض أفرادها غير محتاجة الى مادّة، لأنّ الحاجة الى المادّة حاجة في نحو الوجود. و لايمكن أن يكون نحو وجود الطبيعة النوعية مختلفاً حتى تكون تارةً موجودة بوجود رابطي يحلّ في مادّة، و تارة توجد و بوجود استقلالي قائم لافي محل، و اللواحق الخارجية لايفير نحو وجود الشيء

۱. م : انهما ۲۰ ص : يثبت

٣. ص: محتاجه ). م: احالة ٥. ق: يحمل ، ٦. ق: مام مرة النوعي و لايصير سببها مستفنياً عن المادّة بوجه من الوجوه بـعد ان كــان بحسب. الذات مفتقراً اليها.

و بالجملة المحتاج الى المادة و الفني عنها نوعان مختلفان من الوجود، لا يمكن أن يكون المنقسم اليها طبيعة واحدة نوعية بوجه من الوجوه و سبباً من الأسباب، فكل ما يحتاج الى المادة لا يمكن تجرّده عنها، سواء كان جساً أو شبئاً آخر؛ فالجسم و كذا كلّ ذي مادة يكون مفتقراً في وجوده دائماً اليها، فكلّ جسمية مع قطع النظر عن اللواحق المادية من الكم و الكيف و غيرهما مفتقرة الى المادة، فقد بان أنّ كلّ جسم مؤلّف من مادة و صورة.

و هيهنا دقيقة يجب التنبيه عليها، و هو: انّ الجسمية يمكن أن توجد على وجه تكون صورة، و على وجه تكون مركباً من المادّة و الصورة، كما أنّ الواحد قد يوجد نفس الواحد و قد يوجد "شيئاً ذلك الشيء هو الواحد، فان أخذت الجسمية [ب] أن تكون نفس الممتد في الجهات الثلاث كانت جسمية بحتة [و] لا توجد كذلك الآ في الوهم أ، و ان اخذت شيئاً ذلك الشيء هو الممتد في تلك الجهات كانت مركبة من شيء و جسمية بالمعني الأوّل، فحاجة الجسمية بالمعني الأوّل الى المادّة حاجة وجودية، و حاجتها بالمعني الثاني إلى المادّة حاجة في الماهية و القوام؛ و سنوضع لك هذه المعاني في مباحث الماهية حيث يذكر أنّ الفصل بأيّ معني فصل، و بأيّ معني صورة، و بأيّ معني نوع، و أنّ صورة الشيء تمام حقيقة نوعه أ، حتى أنته لو أمكن وجودها مجردة عن المادّة لكانت صورة و نوعاً بسيطاً »، انتهى.

قد عرفت أنّ ما أثبته البرهان ليس مجرّد أنّ بعض أفراد الجسمية محتاجة الى

۱.کدا

۲. ص: يؤخذ 4. ك: . تلك

المادّة، حتى يحتاج اتمام المطلوب الى ما ذكره. ثمّ ما ذكره الب - ١٠٣]من أنّ الحاجة و الغني نوعان من الوجود و لايجوز أن يختلف وجود نوع واحد بالنوع، فأمر لامحصّل له عند العقل السليم، كما لايخنى على من له ذهن قويم و طبع مستقيم.

و لا يخنى أنّ الدقيقة التي ذكرها \_من أنّ الجسمية قد تكون بمعني الصورة فقط و قد تكون بمعني الصورة فقط و قد تكون بمني الجموع المركب من المادّة و الصورة؛ و أنّ المسعني الأوّل يحتاج في الوجود الى المادّة، و الثاني في الماهية و القوام \_كأنّها ليست أمراً دقيقاً، بل ظاهراً؛ و كأنّها لايحتاج الى جعلها من باب الواحد حيث يوجد تارةً أنّه نفس الواحد، و تارة أنّه هو الواحد.

و أيضاً ما سيذكره " بعد ذلك \_من الفصل " بين الفصل و الصورة و النوع، و من أنّ صورة الشيء تمام حقيقته ـ كأنّه لامدخل له في المعني الّذي هو بصدده، و هــو ظاهر؛ فافهم!

١. ص : ذكر ٢٠ م : سيذكر وكذا في يعض النسخ.

# [الفصل الثّالث] [في أنّ المادّة الجسمانية لا تتعرّى عن الصورة]

[2/٧٢] قوله: يستحيل أن توجد بالفعل معرّاة 'عن الصورة.

أي صورة مّا، أيّ صورةٍ كانت. لاخصوص الصورة الجسهانية ـو ما ذكره بقوله: «و أيضاً انتها ان فارقت» الى آخره، يثبت به أنسه لايجوز تسعريها عسن الصسورة الجسهانية.

# [٥/٧٢] قوله: و ممّا يوضع ذلك بسرعة انّا بينا ....

حاصله: أنّا بيّنا أنّ كلّ شيء يوجد فيه شيء بالفعل و مع ذلك كان فيه استعداد شيء، فكان له آ أمران. و المادّة الأخيرة اذا فرض تعرّبها آ عن جميع الصور و كانت موجودة فلاشك أنته يكون أمراً بالفعل، اذ كلّ موجود مستقلّ بالوجود أمر بالفعل قطعاً. و فيه أيضاً استعداد الأشياء، اذ هو مأخوذ في الهيولى، فيكون فيه أمران: مادّة و صورة، و كلامنا في المادّة الأخيرة.

و قد أشرنا سابقاً أنَّ هذه المقدمة ــأي أنَّ ما فيه فعليَّة و استعداد ففيه أمران ــ

١. المصدر : متعربة

لو تمّت لدلّت على أنّ الهيولى على تقدير المقارنة أيضاً فيها أمران، اذ العقل يحكم بأنّ كلّ موجود ممتاز فيه فعلية، و لاينفع كونها محلاً للصورة و متقوّمة اسها في نفي ذلك. نعم لو قال أحد بأنّ الهيولى و الصورة متحدثان في الوجود كما قاله المعض لما كان يبعد أن ينفع في المقام.

ثمّ قيل في هذا المقام: «المقصود في هذا الفصل بيان امتناع تجرّد الهيولى عن مطلق الصورة، و عليه براهين:

أحدها: ما سنح لنا و هو أنّ الهيولى كها بيّنه الشيخ أمر حقيقته أنـّه مـوجود مستعد<sup>4</sup>» فالاستعداد فصل الهيولى، و كلّ ما كانت ذاته نفس القـوّة و الاســـتعداد لا يكن وجوده معرّي عمّا يحصّله و يجعله نوعاً من الأنواع بالفعل، فالهيولى لا يمكن وجودها الآمم صورة تقوّمها موجودة الفعل.

فان قلت: جزء الموجود لابد أن يكون موجوداً بالفعل، فكيف جعلتم الهيولي في ذاتها أمراً بالقوة؟

قلت أ: جزء الموجود بالفعل لابد أن يكون بالفعل في الواقع أعمّ من أن يكون باعتبار ذاته بذاته أو باعتبار أمر يلزمه و يحصله بالفعل، سيّا الجزء المادي، فانّه الجزء الذي به يكون الشيء بالقوّة، كما يقال: أنّ الكلّي الطبيعي \_كالانسان المطلق مشلاً موجود في الخارج، مع أنّ كلّ موجود لابد أن يكون متشخّصاً، فانّ معني [الف - ١٠٤] ذلك أعمّ من أن يكون متشخّصاً بذاته و من حيث ذاته أو من حيث ما يقوم ذاته، فكذلك همهنا.

و بالجملة الهيولى لو كانت مستقلَّة الوجود أو كانت جزءاً صورياً لشيء لامتنع

JU: 4.7

4 كذا. و الواجب أن تكون كلِّ الضمائر و الاسماء مؤنثة

١. ق : مقرمة / م : منقدمة

۳. ق ، م : بته

٦. ق ، ك ، م : قلنا

<sup>8.</sup> ص : صورہ

كونها بالقوّة، و ليس الأمر كذلك. لأنتها بعض موجود مستقلٌ ا ذلك البعض غمير مستقل و لاتام الوجود، و كذلك كلّ مادّة. فاتّها بالقوّة ذلك الشيء بخلاف الصورة للشيء. فانّها بالفعل ذلك الشيء.

و ثانيها: ما أفاده الشيخ، و هو: انّ الميولى لو وجدت معرّاة عن الصورة لزم تركّبها من الهيولى و الصورة، و المفروض ليس كذلك، هذا خلف. بيان الملازمة: انّها لو وجدت قاغة بذاتها لكانت أمراً بالفعل، و كان فيها أيضاً استعداد شيء آخر، فيكون ذلك الوجود لها مركّباً من مادّة و صورة، على أنّ الكلام في مادّة المادّة، فيلزم إنّا التسلسل أو الانتهاء الى مادّة أولى، فكلّ مادّة أولى لاتمكن تعريتها عن الصورة ، و أوّل صورة تقوّم الهيولى البسيطة هي الجسمية، لأنّ الهيولى ما لم تتجسّم أوّلاً جسماً مطلقاً لم تتنوع بالأنواع الجسمانية و أنواع أنواعها، هذا ان كان المنظور اليه حالاً الهيولى و تحصلها شيئاً فشيئاً ترتيباً (مانياً بحسب التقوم الاستعدادي، و أمّا بالنظر في التربيب الذاتي بين الموجودات في أنضها فكلّ ما هو أقوى تحصلاً و أنّم وجوداً منهو أقدم وجوداً من الصور النوعية الّي وجوداً من الصور النوعية الّي مبادي الفصول القريبة كالناطق مثلاً حي أقدم في الوجود من الصور النوعية الّي هي مبادي الفصول البعيدة كالحساس و النامي و قابل الأبعاد على ترتيب قربها و هي مبادي الفصول البعيدة كالحساس و النامي و قابل الأبعاد على ترتيب قربها و بعدها. و المتأخر عن الجميع هي المادة الأولى التي بازاء الجنس الأقصى، أعني بعدها. و المتأخر عن الجميع هي المادّة الأولى التي بازاء الجنس الأقصى، أعني بعدها. و المتأخر عن الجميع هي المادّة الأولى التي بازاء الجنس الأقصى، أعني

١. ك : ٠٠

: + و

٣. ص: تقريقها. ك: تعريها

٥. ق ، م : العبور

۷. ص : ترتباً ۹. ق : ، الوجود

٨ ق : وجودها : و هكذا يمكن أن يقرأ ما في سائر التسخ .

٣. ق: سنقلة

£ ق∶من

٦. ق : فان

٠١. ك: الصورة

و فيه نظر؛ لأنّ البرهان الذي سنح له ليس شيئاً سوى ما ذكره الشيخ أصلاً. لأنّ المقدّمة القائلة بأنّ ما هو نفس القوّة و الاستعداد لايجوز وجموده مسعري علمًا يحصله و يجعله نوعاً من الأنواع ليس وجهها سوى أنّ ما هو موجود مستقلّ أمر محصل بالفعل قطعاً. فالقوّة لو كانت مستقلّة ففيها فعلية، و المفروض أنتها قوّة محضة. و هو بعينه ما ذكره الشيخ.

فان قلت: هذا الفاضل تمسّك بأنّ الهيولى قوّة محضة و الشيخ لم يتمسّك به، بل بأنّ ما فيه استعداد و فعلية يكون مركّباً.

قلت: كون الهيولي قوّة محضة بناءٌ على هذه المقدّمة أيضاً كها لايخنيٌّ.

ثمّ قد عرفت أنّ كون الهيولى جزء الموجود بالفعل و كذا كـونها جــزءاً مــادياً لايؤثّر في نني وجودها بالفعل مع امتيازها عن الصورة في الوجود و كونها محلاً لها. على ما هو الظاهر من كلامهم المّا يؤثّر لو كان يؤثّر اتحادهما " في الوجود.

و ما ذكره من أنّ الهيولى بازاء الجنس الأقصى \_أعني الجوهر \_ فهو تماّ لايكاد يصبح، لأنّ الهيولى نوع من أنواع الجوهر كسائر أنواعه و مركّب من الجوهر و فصله الذي هو القابل المستعد على ما ذكره الشيخ، فكيف يمكن أن يقال: انته بازاء الجنس الأقصى؟ الآ أن يكون مراده التشبيه به أفي عمومه و ابهامه: فافهم!

[١٦/٧٢] قوله: فيكون قد صادفه المقدار المختصّاً بحيّره السهدار - ١٠٤]. أي يكون الاختصاص بالحيّر مقدّماً على مصادفة المقدار.

٢. ق ، م : ـ فان قلت ... بختى

١. ق : وجهاً

ۇ. س ئىيە

٦. ص: + حين اتصاف اليه هكذا هر ما

۳. ك : ايجادهما ۵. ق : عمومه

٧ المصدر: بحدُ

### [1/73] قوله: فقد صادفه المقدار حيث أنضاف اليه (.

هكذا وجدنا في بعض النسخ الذي رأيـنا، و لايــوجد له محــصل. و الصــواب اسقاطه من البين لتمام الكلام بدونه و عدم مدخليته في المرام أصلاً. و لعلّه كان الواو<sup>٣</sup> يدلّ الفاء، و حيننذ يظهر له محصّل بجعل الواو للحال، كما لايخنق.

# [١٦/٧٢] قوله: و الآلم يكن حيّز أولى به من حيّز ؛

فيه نظر؛ اذيجوز أن تكون هيولى العالم الجسهاني مجرّداً ، ثمّ قارنتها الصور، و حصل كلّ في حيّره الذي هو فيه كها هو في أصل الخلقة عندهم. و الحاصل: انّا لانجد فرقاً بين أن يكون العالم الجسهاني قدياً و تكون هيولاه في كل امن أجزائها المنفصلة مختصة بحيرٌ حال مصادفة المقدار الاقبلها كها هو زعمهم و بين أن تكون حادثاً الم تكون هيولى أجزائه مختصة بحيرٌ حال تلك المصادفة من غير حاجة الى اختصاص سابق؛ و التفرقة تحكّم.

و لو قيل ..: انّ حدوث الأجسام عندهم ممّا لايصع، اذ لابدّ في الحدوث من حركة سابقة، و لاحركة عند عدم الأجسام مطلقاً نقول على تقدير التسليم: يجوز أن يحدث فوق الفلك الأوّل جسم أو أجسام كان هيولاها مجرّدة. ثمّ قارنتها الصورة الجسمية و النوعية و حصلت فوق الفلك الأوّل، كها أمكن ابتداءً أن توجد أجسام فوق الفلك الأوّل ولم تكن الأجسام منتهية اليه.

115.9

١٠. ق ، ك : قارنها

١. الواجب تأخير هذه التعليقة عن التعليقة الآتية.

٣. اكثر النسخ : + و ٣. يمكن أن يقرأ ما في النسخ : يدلُّ

إ. ق : . و الالم يكن حيز أولى به من حيّر. م : + و لايجوز أن يكون النحيز قد حصل له دفعة الخ.

اد في : قارتها د عدد

۷. ص ۵ گا د هیولی کل ۱۸ گذا

[٤/٧٣] قوله: و لايجوز أن يكون التحيّز قد حصل له دفعة ... .

هذا الكلام مع ما فيه من الاختلال التامّ \_كها لايخني على ذوي الأفهام\_ليس ممّاً يحتاج اليه. اذ بما قبله لو صحّ يتمّ الاستدلال، و لاحاجة معه الى شيء آخر، و هو ظاهر.ا

> [0/٧٤] قوله: و تلك المناسبة وضع ما. لعلّ للمنع مجالاً.

[3/٧٤] قوله: وكذلك إن كان قبوله المقدار ....

اذً الوجه السابق جارِ فيه أيضاً بمينه، كما لايخني.

[7/٧٤] قوله: على ان كان ما من شأنه أن ينبسط ....

فيه منع. اذ المسلّم ان كان ما ينْبسط<sup>٣</sup> فهو حين انبساطه ستحيّز و<sup>٤</sup> ذو وضع وجهة؛ و أمّا سابقاً على الانبساط فلا.

[10/42] قوله ؛ وكيف تكون ذات لاحيّز لها المي القوّة و لابالفعل تسقبل الكمّ.

الهيولي المفروض٬ تجرِّدها بالقوّة، وكأنت أراد بنذات الحسيّر ساله أجزاء،

١. ق . م : . هذا الكلام ... ظاهر

٣. ق ، من ، ك : تبت

٥. م : + فلا

£ ص: ـ و ٦. ص: دلها

۲. م: اذا

۸ ق: + و أنت خـــ

٧. کدا

فحاصله: انّ ما ليس له أجزاء بالفعل أي منفصلة و لابالقوّة أي متصلة ' لايقبل الكمّ. أو أراد بذات بالفعل الماتيز حقيقة، و بذات الحيّز بالقوّة الموصوف به بالعرض كها هنو شأن الهيولي عندهم. أو الأعمّ من الموصوف به بالعرض لمتصل .

و في بعض النسخ «لاجزء لها في القؤة و لابالفصل» و عــلى هــذا لاخــفاء في توجـيه. ٥

# [١٣/٧٤] قوله: و أيضاً فانَّها لاتخلو امَّا أن يكون ... .

حاصله: انّ وجود الهيولى ان كان وجود قابل ـأي مجرد القابلية ـ فلايخلو داغاً من مقبول، اذ مجرد القبول لا يمكن أن يكون موجوداً مستقلاً، بل لابدّ له من فعلية؛ و ان كان وجودها المخاص بها ـأي حقيقتها على ما هو المصطلح في الوجود الحاص ـ أمر متقوّم \_أي أمر فعلى ـ غير ذي كمّ و غير ذي حيرٌ، ثمّ يعرضه قبول الكمّ و التحيرٌ، فلا يخلو إمّا أن تبطل حقيقتها الحاصة بعد عروض هذا المعني، أولا. و الأوّل: عمال بالضرورة، وكيف يمكن أن تبطل حقيقة الشيء بورود عارض [الف - ١٠٥]

٨. ق ، ك : متصل ٢. ق : - الحيّز

ع. ق دم : مأز الاهم من ... المتصل.

٦٢. م: بالفرض

ه. ص. ك: + على الرجهين برد عليه [1]: ان أراد أنَّ ما لايكون كذلك لايقيل المقدار بالفعل فمسلّم، لكن لم يقل
 أحد بأنَّ حال التجرّد و يعرضها المقدار بل بعد حلول الصورة، و هي حينئذ ذات حبّر بالعرض، و ذات جزء
 بالقرّة أيضاً معرض. [۲]: و ان أراد أنَّ ما لايكون كذلك ليس من شأته قبول المقدار فهو أوّل البحث.

و لوقيل: مراده أنَّ المجرَّد لإيمكن أن يصير مجسَّماً يذاته على ما ادَّعاه بعض، و أشرنا اليه أيضاً سابقاً، ففيه أنَّ ايراد هذا الممنى بهذه العبارة ليس مستقيم، و الى وجه للعدول عن الصورة الى لِم المشدار لم يشل أنَّ المجرد لإيمكن أن يقبل الصورة الجسمية و يتجسَّم يديهةً، لأنَّ ما تحكم به البديهة على تقدير حكمها أوَّلاً امتناع تجسّم المجرد و تعبَرُه، و حكمها بامتناع القدير لبعية امتناع التجسّم كما لا يخفى. عليه و العارض حينئذ يعرض لأيّ شيء. و كذا لوقيل: انّ حقيقتها تتبدّل حينئذ لاستحالة الانقلاب أيضاً ضرورة و إمّا أن لاتبطل و لاتنقلب، لكن كان وجودها الحناص أمراً لايتقوم بالفعلية و عدم النجرّى، بل أمراً قابلاً فقط، لكن عرضه أوّلاً صورة و اصار بها بالفعل أمراً غير متحيّز و لامتجزَّ، بل من قبيل المجرّدات. ثمّ زال عنها هذه الصورة و حصل فما الصورة الجسمية، فصار متحيزاً و ذا أجزاء و وضع؛ فننقل الكلام حينئذ في الأمر المشترك الذي هو المادّة الأولى حقيقة و يفرض فيه ما فرض، و نقم الدليل.

و أنت خبير٬ بأنَّ هذه المقدمات الى هنا ممّا لأمدخل له في الاستدلال. بل يكني أن يفرض أوّلاً ما فرض الى آخر الدليل. و لاحاجة الى ما تقدّمه، و هو ظاهر.

و أيضاً يرد عليه أنّ في الشق الأوّل لايلزم مطلوبه، اذ غاية ما يلزم منه عـدم جواز التعرّي عن مطلق الصورة لا عن الصورة الجسمية الّذي هــو مـطلوبه عــلى الظاهر.

و يمكن على بعد أن يجمل الكلام من قوله: «و أيضاً فانّها لايخلو» إلى قلوله: «فلنفرض الآن» دليلاً آخر على امتناع تجزد الهيولى عن مطلق الصورة، لاعن خصوص الجسمية. و يكون قوله: «فلنفرض الآن» دليلاً على امتناع تجردها عن خصوص الجسمية ، و حينئذ لايرد شيء من الايرادين، لكنّه بعيد جداً. و أيضاً حينئذ لاتفاوت يعتد به بين هذا الدليل و الدليل الذي ذكره أوّل الفصل سوى اشتاله على زيادات لاحاجة الها !

۱. کذا ۲. ف ک : ـ و

٣. ق: نييل ٤. كذا

۵. کلاا ۲. ق: تنمیم

٧. ك : \_ و أنت خبير ٨. ك : \_ و بكون قوله ... الجسمية

٩. مس، ك: + و أنت عسر بما قر هذا الاستدلال من الاختلال اذ المقصود منه [1]: ان كان البات عدم جواز

١٠٦ حاشية الهيات الشّفاء

و' قد قيل في هذا المقام": «هذه سبيل آخر لامتناع تجرد الهيولى عن الجسمية. و هو أنّ وجودها لايخلو إنّا وجود قابل. أولا يكون وجود قابل.

و الناني محال كما دلّ عليه أحد مسالك اثبات الهيولى، و هو برهان القوّة و الفعل الدالّ على أنّ مادّة الجسم وجودها وجود القابلية؛ فتعين الأوّل، فتكون الهيولى لازمة القبول لديء تابي أنّ مادّة الجسم وجودها وجود القابلية؛ فتعين الأوّل، فتكون المقبولات، وهذا هو التحقيق. لكن الشيخ أراد زيادة الاستظهار فذكر أنّ في الاحتال الأوّل يلزم أن تكون دائمة القبول، فلاتصح تعريتها عن مقبول لها؛ و على الاحتال الثاني و هو أن لايكون وجودها وجود قابل فقط "»، الى آخر ما قاله.

و فيه نظر؛ لأنّ غاية ما يلزم من برهان القوّة و الفعل أنّ الهيولى يلزمه القبول لاالمقبول، فلايلزم امتناع تعرّبها عن المقبول. و لو حمل الكلام عسلى أنّ مسراده أنّ الهيولى مجرّد القابل و لايمكن أن تكون مجرد القبول موجوداً بالاستقلال، فع بعده عن العبارة الظهر حينئذ جداً الا فساد ما ذكره سابقاً من أنته سنح له برهان على هذا المطلب، اذ ليس حينئذ هذا الا ماسنح له صريحاً.

١. ق ، ك : ـ و كذا يعض السخ.

٣. تعليقة الهيات الشفاء / ٦٦ ٤. ق : تعريتها وكذا في بعض النسخ.

ه. کدا

ب تمرّي الهبرلى عن الصورة الجسمية كما هو الظاهر، و يذل عليه قوله. بعد ذلك، فيقى أن الماقة لانتمرّى عن الصورة الجسمية، فظاهر أنه لإيدل عليه أصلاً نعم قوله: وفلتفرض الآنه الى آخره. يدلّ على تقدير تمامه على أنّ الهبوئي لابمكن مفارقتها عن الصورة الجسمية بعد المقارنة لامطلقاً، و ما سبقه لامد على له في هذا العرام أصلاً، وكان الجمع بينه و بين ما سبقه كالجمع بين النصب و النزن و وضع الحجر بجنب الانسان. [7]. و ان كان المراد اثبات عدم جواز التمرّى عن مطلق المصورة فعع كونه خلاف الظاهر فيه أنّ ما سبق قوله: و انتخاز على هذا القول معه ليس الأكما قلنا، و هو ظاهر، الأ أنّ بقال ان ما سبق هذا القول لبيان عدم جواز التمرّى مطلقاً، و هذا القول لبيان عدم جواز المفارقة بعد المقارنة، و فيه من التكنّف ما لا يخفى. و بالجملة كلام الشبخ في خاية اختلال النشويش.

و أيضاً قد عرفت أن هذا الدليل لايدلّ على امتناع تجرّد الهيولى عن الصــورة الجـــمية ا؛ فافهم!

و ٢ لم يحدث مع هذه الحالة الآما يلزم هذه الحالة، فيجب أن يكون حال الآخر كذلك، لعلَّ جزء المادّة [ب - ١٠٥] أو كلّها لزمه أن يحدث عند المفارقة حال لايحدث للآخر، لابدً لنفيه من دليل.

[٩/٧٦] قوله: فنقول: و محال أن يتحد جوهران لأنتها ان اتحداً ....

لايخنى أنَّ ما ذكره وارد عليهم أيضاً، فما يقولون في مادَّة الهيولى أنَّ الجسم اذا انفصل يصير الهيولى اثنين، و اذا اتصل بعد الانفصال تصير الحصّتان الاثـنتان مــن الهيولى واحداً. و الجواب الجواب.

و ما قيل من أنّ الاتحاد فيها لامقدار له ممتنع: «اذ معني الاتحاد فيها له مقدار أن تزول من الجسمين صورتاهما المقداريتان. و يحدث لمادّتهما صورة مقدارية واحدة نسبتها الى المقداريتين أ [تشبه إنسبة الكلّ الى جزئيه، فيقال أنتهما اتحدتا.

و أمّا حقيقة الاتحاد بين أمرين متحصّلين فذلك محال. كما نبّه الشيخ بقوله: و من المحال أنّ يتحد جوهران. الى قوله: و كلامنا في نفس المادّة لافي شيء ذي سادّة» ٥. انتهى.

فغيه نظر؛ اذ لايلزم فيا نحن فيه أيضاً الاتحاد بين أمرين متحصّلين. اذ المفروض أنّ المادّة المشتركة بين الصورة الجسهانية و الغير الجسهانية حصل للما صورة جسهانية واحدة، و صارت جسهاً واحداً بالعرض، ثمّ انفصل الجسم و صارت المسادّة حصّتين

١. ق ، م : . و أيضاً قد... الجسمية ٢. ص : قال و

٣. في المصدر : اذا معنى ذلك الاتحاد أن يزول

<sup>£</sup> ص : المقدارتين

٥. تعليقة الهيات الشفاء / ٦٧

جسانيتين بالعرض، فيمكن أن تصير هاتين الحصتين\ واحداً إسبب زوال هاتين الصورتين و حدوث صورة واحدة عقلانية، كما يمكن ضرورتهما واحداً لسبب زوال الصورتين وحدوث صورة جسانية واحدة، و التفرقة لابد لها من دليل.

فان قلت: اذا فرض زوال احدى الصورتين و بقاء هيولاها مجرّدة بصورة عقلية. فنفرض الكلام في خصوص هذه الحصّة الجرّدة من الهيولي، و نقول: أيّ نسبة لها الى أصل الهيولي مع قطع النظر عن تعدَّدها ؟ و لا يمكن أن يقال: انَّها جزؤه لعدم تعدَّدها. و لا أنَّها عينه لما ذكره الشيخ من أنَّه يلزم أن يكون حكم الشيء و ينفصل منه شيء حكمه: و لاينفصل منه شيء و هو باطل بالضرورة.

قلت: ما تقولون في نسبة حصّة من الحيولي المصوّرة باحدى الصورتين الى أصل الهيولي الجرّد في نفسه؟ عن المقدار و التحيّرٌ \* و نحوهما، فما هو قولكم فيهو قبولنا. فتدبر!

[١٤/٧٦] قوله: فيجب أن يكونا و ليس لهما صورة جسمانية و لهما صورة مقدارية، و هذا خلف.

فيه: انَّ المَدَّعَى ابطال الاختلاف بالتفاوت في القدر أو غير ذلك، و هذا لايبطل الَّا الشَّقَ الأوَّل، و الأولى أن يبطُّل شقَّ الاختلاف أيضاً بما أبطل به الاختصاص.

[٥/٧٧] قوله: و بالجملة كلُّ شيء يجوز في وقت من الأوقسات أن يسمير

٣. ق: ـ حدوث صورة واحدة ... الصورتين.

٤ م : تفررها ... تقررها

٧. م : الحيز

٥. كذا و في العبارة اضطراب

٦ كذا (ق: دني نفسه

١. ص الحصنان

1.25.7

### اثنين ففي طباع ذاته استعداد الانقسام٬ ....

ان أراد باستعداد الانقسامِ الاستعدادُ القريب له، فهو و ان لم يحصل الا بمقارنة المقدار الذات \_ كما قاله \_ لكن لا نسلم أنّ ما يجوز في وقت من الأوقات أن يصير اثنين لابد أن يكون في طباع ذاته الاستعداد القريب للانقسام، بل يكفيه الاستعداد البعيد. و ان أراد مطلق الاستعداد فسلم أنته لابد (الف - ١٠٦) منه في جواز صيرورة شيء اثنين، لكن لانسلم أنته لايحصل الا بمقارنة المقدار الذات. الا أن يقال: ان هذا ليس كلاماً على حدة، بل هو نتيجة كلامه السابق و مبنى أعليه، و حينئذ يمكن أن يحمل الكلام على كل من الشقين و يتتم بالدليل الذي ذكره، و الشأن حينئذ في قام الدليل لكنه أمر آخر و قد تكلم فيه، و لايلزم هيهنا ايراد آخر هذا.

و قد قبل في هذا المقام بعد شرح قول الشيخ: «تفريع لما تبيّن و تحقّق أنّ الهيولى في ذاتها و هويتها أمر جساني لايمكن لماهيّتها نحو آخر من الوجود به يكون أسراً عقلياً غير قابل للقسمة، فلايمكن للذهن أن يتصوّر أمراً يكون في ذاته هيولى، اذ كلّ ما يتصوّر في الذهن فهو صورة عقلية وجودها وجود غير قابل الانقسام. لكن للذهن أن يتصوّر شيئاً هو بعينه عنوان جوهر بالقرّة غير متحصل الهوية قابل الكثرة و الوحدة، و ذلك العنوان أمر صوري عقلي غير قابل للقسمة أصلاً، فكلّ ما يحصل من الهيولى في الذهن تكون حقيقته غير حقيقة الهيولى، اللّا أنتها يصلح أن يصير عنواناً لها و أن يمكم عليها بأحكام الهيولى بحسب الفرض و التقدير كها في القضايا الحقيقية. و بهذا الوجه سيتضع الأحكام التي ذكرت في الاستدلال على نفي القضايا الحقيقية. و بهذا الوجه سيتضع الأحكام التي ذكرت في الاستدلال على نفي المسمية»، انتهى.

و فيه نظر؛ اذ غاية ما لزم من كلام الشيخ على تقدير تمامه أنَّ الهيولي لابدُّ أن

٦. ق: الضرب

١. المصدر : للاتقسام

<sup>2.</sup> ص ، ظ : . مبتی

۳. ق ، ك : يكون ه. ك : سساً

٦. تعليقة الهبات الشفاء / ٦٨

تكون في الخارج مقارناً الممقدار دائماً، و إنما أن تكون قابلاً المقسمة الفكّية أيها كانت. سواء كانت في الذهن أو في الخارج، فلابلزم منه شيئاً ممّا ذكره أصلاً، و هو ظاهر. بل لايلزم منه أن تكون قابلاً المقسمة الوهمية أيضاً اينها كانت، بل يجوز أن تكون في الذهن مجردة عن المقدار كها يشعر به كلام الشيخ بعد ذلك.

و أيضاً ليت شمرى كيف يحكم بأنّ الهيولى لايكن تعقّلها مع ما ذكر سابقاً من أنّ حقيقتها الجوهر المستعدّ و بنوا الاستدلالات عليه، و لو لم يكن هذا كنهها بـل وجهها، لأشكل اقام الاستدلالات المذكورة، فافهم!

### [٨/٧٧] قوله: و لان هذا الجوهر ....

قيل: «يريد بيان صحّة التخلخل و التكانف الحقيقيتين، و هما نوعان من الحركة في الكمة. و ذلك بيان أنّ الهيولى في ذاتها ليست بكمّ و ان كان وجودها غير منفك عن كمية. و الدليل على مغائرتها في الوجود عن الكية و المقدار قبولها الانقسام و الاتصال و الوحدة و الكثرة، و لاكذلك نفس المقدار و كذا الصورة الجسمية الّتي بها قوام الهيولى، فهي أمر مغائر للمقدار في الوهم، فاذاً نسبة الهيولى في ذاتها الى سائر الأقطار و المقادير نسبة واحدة، فلاتختص ذاتها من جهة ذاتها بقبول امتداد بعينه دون المتداد أطول منه أو اقصر و لابقبول مقدار بعينه دون مقدار أكبر أو أصغر منه، و ان كانت الصورة الجزئية واحدة في الصورتين لما علمت أنّ الصورة الجوهرية إلى - ١٠٦ أيضاً كمّا لاجزء لها متعيّناً وهياً أو حسياً، و لاتفاوت بين واحدة صنها و واحدة أخرى في العظم و الصغر و غير ذلك بحسب ذاتها، بل بحسب ما يعرضها من المقدار فهي أيضاً كمّا لابجب بحسبها الاختصاص بقدر دون قدر، فنسبة ما هو غير متحيّز في

ج کدا

۱. کذا

ء کذا

المقالة الثانية الأداء

ذاته ـ كالهيولى و الخير متحيّز بحيّزها متعيّناً وهمياً أو حسياً بل فرضياً عقلياً فقط ـ كالصورة الجسمية ـ الى أيّ مقدار معيّن نسبة واحدة، و الآلكان له مقدار معيّن يطابق ما يساويه دون ما يفضل عليه أو ينقض عنه، و الحال أنته غير متحبّز و غير مختلف النسبة الى كلّ و جزء، فمحال أن يكون جزء منه في ذاته يطابق جزءاً سن المقدار و هو في ذاته معرّي عن التجرّى بالقرّة القريبة نعم يمكن أن يتصف بذلك ثانياً و بالعرض، فيحصل له من جهة المقدار جزء وكلّ، فيطابق جزوّه المقدار وكلّه كلّ المقدار، كسائر الأوصاف الّتي تكون بالعرض، كالتحيّز و قبول الاشارة و الشكل و الحركة و غير ذلك. فظهر ممّا ذكر أنته يمكن للهادّة أن تصغر بالتكاثف و تعظم بالتخلخل». انتهى.

و فيه نظر:

أمتا أوّلاً: فلأنّ كون الهيولى مغائراً للكمّ و المقدار لايقتضى أن تكون نسبتها الى جميع المقادير على السوية، ألا ترى أنّ الصورة النوعية مغائرة للحيّر مع أنّ نسبتها الى جميع الأحياز ليست على السوية ؟

و أمتا ثانياً: فلأنّ ما ذكره من «أنّ الصورة الجسمية ممّا لاجزء له متعيّناً وهمياً أو حسياً بل فرضاً عقلياً». ان أراد به أنّ طبيعة الصورة كذلك، فيهو كذلك، لكن لاينفع فيا هو بصدده. و ان أراد أنّ الصورة الشخصية كذلك، فلاخفاء في بطلانه و عدم معقوليته، بل لابدّ أن يقال كها أشرنا اليه سابقاً أنّ الصورة الشخصية لها في ذاتها أجزاء خاصة لا أن تحصل لها الأجزاء واعتبار عروض الامتداد، و تلك الأجزاء الحناصة يلزمها الامتداد قطعاً، و ذلك لما ذكرنا من أنّ البديمة يحكم بأن الشيء الذي

د م : أو

۲. ق : جزء ٤. في النسخ : معيّناً

تمليقة الهيات الشفاء / ١٨
 ٥. ڧ : + خاصة لا أن يحصل لها الاجزاء

لاتكون له أجزاء في ذاته لايكن أن يحصل له بسبب الفير، اذ الجزء بمنزلة الذاتيات؛ فكما لامعني لأن يحصل خزءه من فكما لامعني لأن يحصل خزءه من غيره، كذلك لامعني لأن يحصل جزءه من غيره و هو ظاهر ٢. و قد بيّنا الفرق هناك بين الصورة الجسمية و بسين الهيولى و الأعراض.

فالصواب في توجيه كلام الشيخ أن يقال: مراده أنّ الهيولى لما لم تكن لها في ذاتها أجزاء لتكون متكمّمة بذاتها كالصورة الجسمية لما ظهر في ضمن اشبات الهيولى بالبرهان الأوّل أنّ ما يكون كذلك يتقدّم بالانفصال، و الهيولى لابد أن لاتنعدم بالانفصال، فاذن لا يجب أنّ تختص ذاتها بقبول قطر و قدر بعينه، بل يمكن أن يجوز العقل أن تكون نسبتها الى جميع الأقطار و الأقدار على السوية و أن كانت الصورة أن يمكن أيضاً بهذا المعني أن يصغر بالتكاثف و يعظم بالتخلخل. فما ذكره رضع للاستهاد في التخلخل و التكاثف، و بيان صحة تجويز هما لا امكانها الواقعي.

ثمّ يستدل بعد ذلك على وقوعها بمشاهدة الحسّ<sup>0</sup>، و على هذا لا يرد شي. على

١. ك : . الَّذِي لايكرن

٣. ص : + و كيف يقول عاقل بذلك، اذ مجموع أجزاء الوهبية المحسوسة معروض المقدار، و كيف يمكن أن يكون المارض ليس للعرض؟ و أيضاً اذاكان هذا المجموع بسبب المقدار فما الصورة الجسمية الشخصية التي يعرضها المقدار و بسببه تحصل تلك الإجزاء. و من البيئن أنَّ الصورة الجسمية المخصوصة المحسوسة لبست الا ذلك المجموع، و القرل بأنّ أمراض سفسطة ظاهر، و بالجملة هذا القول من الغرائب، و العجب من هذا الناضل أنّه يزهم أن الانصال يقول الأبعاد ذائي للصورة وصل لها و مع ذلك يقول هذا القول.

٣. ك : ١ المغل ٢. ان كانت الصورة

ع. من . ك : + لكن نيه بُعد شيء، و هو أنّ قول الشيخ: وو نسبة ما هو خير متحيّر و لامتكسمه الى آخره، سواء كان مراده به الهيولى و الصورة الحسية لايستقيم أصلاً، و هذا الترجيه لاينفع الاّ في تصحيح ما سبقه، اذ لاوجه لأن ينال أنّ نسبة ما هو متحيّز و لامتكشم في ذاته الى جميع المقادير على السوية، و الا لكان له في ذاته مندار بطابق ما يساويه دون ما يفضل عليه أو ينقص عنه، سواء أويد بغير المتكثم في ذاته المتكثم بالعرض، أو المتكثم بالعرض، أي الميورة، و هو ظاهر سيّما في الصورة الأغيرة. ألا ترى أنّ

الشيخ في كلامه هذا".

نعم في المقام اشكال قد أشرنا [الف - ١٠٧] اليه سابقاً أيضاً، و هو: ان الصورة الجسمية كها علمت لابد أن تكون لها أجزاء متميّنة في ذاتها، و لامعني لأن تحصل لها الأجزاء بسبب المقدار، و حينئذ يشكل أمر التخلخل و التكاثف مع بقاء الصورة الجسمية الواحدة بعينها، كها أشار اليه الشيخ هيهنا أيضاً حيث قال: «و ان كانت الصورة الجسمانية واحدة». و لعل التفصّى عنه على سا قلنا سابقاً بأن يقال أن بالتخلخل و التكاثف لا تزيد الأجزاء و لا تنقص عمّا هو في الواقع من حيث الجزئية، الما تنبدّل أوضاعها حيث كانت مندمجة، فتصير منتقشة أو بالعكس، و بذلك يتفاوت مقدادها و كمتنا؛ فتدرًا

### [12/77] قوله: و هذا المحسوس!

أي وجود التخلخل و التكاثف محسوس، يشهد به الحسّ على ما ذكروه مسن الأمثلة المشهورة الّتي لاحاجة الى ذكرها.

[١٥/٧٧] قوله: بل يجب أن يكون تعيّن المقدار عليها ... .

قيل: «يعني لايكنى في تعيين المقدار الجسمي وجود الهيولى و وجود الصورة الجسمية فقط، بل لابد فيه من سبب غيرهما، و ذلك السبب لابد و أن يكون مس

الأشخاص الأربعة مثلاً منكشمة باعتبار عروض الكمّ المنفصل و لايصحّ أن يقال ان نسبتها الى جميع الأحداد
 على السواء، و الآلكان لها في ذاته عده يطابق ما يساويه!؟ وكيف يقول بمثل ذلك عاقل.

٦. ق ، م : معينة

۱. ص ، ك : ـ و على هذا ... هذا

ع. كذا / المصدر : محسوس.

٢ كذا و في المصدر : الجسمية

ق ، م : تعين و هكذا يمكن أن يقرأ ما في بعض النسخ.

أحوالها المقارنة لها لأنته لايخلو [١]: إِمّا أن يكون أمراً صقارناً لها \_كالصورة ' و الأعراض \_ و [٢]: إِمّا أن يكون أمراً خارجاً مبائناً. أمّا السبب المبائن فالايخلو [الف]: إمّا أن تكون افادته المقدار للهادة المتقدّرة بتوسط شيء آخر بأن يؤثّر أثراً يتبع ذلك الأثر حصول المقدار، أو لم يفيد استعداداً أوّلاً ثمّ يفيد بواسطة المقدار [ب]: أو لاتكون افادته بتوسط شيء آخر.

فالشق الأوّل من الترديد الأوّل هو الظاهر "، و كذا الأوّل من الثاني يرجع الى ما هو المطلوب، و هو أنّ السبب القريب لحصول المقدار صورة أو عرض، فيكون اختلاف المقادير في الأجسام للاختلاف أحوالها من الصور و الاعراض. و أمّا الشق الثاني من الثاني فهو باطل، و الألزم أن تكون المواد و الأجسام كلّها لكونها متساوية الاستحقاق للكمّ متاثلة المقادير و الأحجام؛ لأنّ الهيولى قابلة صرفة و الجسسمية طبيعة واحدة، مقتضاها واحد، و الغاعل الخارج نسبته الى المقادير نسبة واحدة، فيلزم أن لايختلف أثره في القوابل المتساوية الاستعداد، فلا تختلف مقاديرها، و اللازم باطل لأنّ الوجود يكذبه، فكذا الملزوم»، "انتهى.

### و فيه نظر:

أمتا أولاً: فلأنتك قد عرفت أنّ الصورة الجسمية لها في ذاتها أجزام، فيجوز أن تقتضي قدراً خاصاً و يحصل للهيولى أيضاً ذلك القدر بسببها، فلاحاجة الى أمر آخر. بل نقول: ما لزم من كلام الشيخ أنّ الهيولى يجوز العقل أن تكون نسبتها الى جميع المقادير على السوية، و لم يثبت أنتها كذلك في الواقع، فيجوز أن يقتضى كلّ هيولى خاصة قدراً خاصاً من دون حاجة إلى سبب آخر.

فان قلت: ما ذكره من شهادة الحش بالتخلخل و التكاثف يدلُّ على أنَّ نسبة

۱. ق: كالصور

۲. ق : ر 1. ق : معاملة

٣. من : المط

الصورة الواحدة و الهيولي الواحدة الى المقادير المختلفة واحدة في الواقع، لابمـجرّد تجويز [ب – ١٠٧] العقل، فلايمكن اذن اسناد' المقدار الى الصورة الحناصّة أو الهيولي الخاصة

قلت: لعلَّ الصورة الخاصَّة أو الهيولي الخاصَّة تقتضيان بالطبع قدراً خاصًّا ان لم يكن مانم من خارج ـكالقـــر الّذي يحصل به التخلخل و التكاثف مثلاً ـ ألا ترى أنئهم يسندون المقدار الى الصورة النوعية مع أنَّ في صورة التخلخل و التكاثف قد تبق الصورة الواحدة النوعية أيضاً بعينها.

و يمكن دفع الايرادين عن الشيخ بأن يقال مراده أنَّ الهيولي لاتكنى في تمعيَّن المقدار، بل لابدّ من أمر غيرها من صورها و أحوالها. سواء كانت صورة جسمية. أولاً؛ لا كما قاله القائل من أنَّ الصورة الجسمية أيضاً لاتكنى و حينئذ اندفاع الايراد. الأوَّل ظاهر. و أمَّا اندفاع الايراد الثاني فبأن يقال: انَّ تشخَّص الهيولي بالصورة و الهيولي المتشخصة اذا اقتضت مقداراً سميّناً فىللصورة سدخل فسيه أبــضاً. و هـــو المطلوب.

فان قلت: هل يكن دفع هذا الايراد بأنّ الهيولي قابلة محضة، فلايكن أن تقتضى قدراً خاصاً على ما يفهم من كلام القائل؟

قلت: لا، اذ معنى اقتضائها القدر الخاص ليس الَّا أنته ؟ لا تقبل الآ هذا القدر، و هذا لاينافي كونها قابلة محضة، اذ ليس فيه؛ فاعلَّية أصلاً<sup>0</sup>.

و أمَّا ثانياً: فلأنَّ كون نسبة الفاعل إلى المقادير واحدة على تقدير تسليمه الَّمَا هو على تقدير عدم حصول أمر خارج، و أمتا على تقدير حصول أمر خارج فلا.

٢. ق ، ص ، م : اقتضى ۱. ص: استناد

<sup>1.25.6</sup> ٥. ص ، ك : + و الأولى في دفع الإيرادين عن الشيخ أن يقال: انَّ الصورة الخاصَّة و ان كانت لها أجزاء معيَّنة بذانها و يمكر أن يفتض مقداراً خاصاً و أثها لابد أن يكون بمدخلية أمر في المادة.

مثلاً كما أنّ نسبة الفاعل الى جميع الصور على السوية، و عند ما فصل، فأصل الجسم و قطعه بوجه خاص يفيض من الفاعل صورتان على المادّة خاصّتان لا فنقول فيا نحن فيه أيضاً: انّه كما أنّ بسبب الأمر الخارج الّذي هو الفصل يفيض من الفاعل صورتان خاصّتان على المادّة مع تساوي نسبته الى جميع الصور من دون حصول استعداد و خاصّتان على المادّة. و يمكن أن يقال: انته ليس فيا قلته أن لا يمكون استعداد و حال للهادّة بسببه يفيض الصورتان من الفاعل، بل المقدار السابق و الصورة السابقة اللذان لهما امّا أعدام المبيد من أنه لا يمكن أن يتميّن المقدار أعم من أن يمكون ذلك العرض نفس المقدار صورة أو عرض في المادّة ليتميّن المقدار، اذ الصورة ممن أن يمكون ذلك العرض نفس المقدار، فلا أو غيره، و لا فيا قلته نفس المقدار، فلا أم غيره، و لا فيا قلته نفس المقدار، فلا أو غيره، و لا فيا قلته نفس المقدار، فلا أمورة خافهم!

## [٧/٧٨] قوله: و مع ذلك أيضاً فليس يجب أن يصدر ... .

أي على أنّا نقول: انته لايجوز أن يصدر عن ذلك السبب حجم لا أن يصدر عنه حجم متسادٍ في جميع الأجسام ''، اذ عند مساواة النسبة كلّ حجم يـصدر يكـون ترجيعاً من غير مرجّع.

١. ص ، ك : على خاصتان المادة

۳. م : خاصان

۱. م : حاصان

ه. ص : دو العمين اك: متمين

۷. ص : . و

۸ ق : أو ۱۰. م : للاجسام

۲. ق: دائه ۵. ق: دحصول

٨. م: لهما ١٠. م: ١

المقالة الثانية

EIV

## [٩/٧٨] قوله: و لاأيضاً لكونها مادّة لها مصوّر بالكمية المصور.

بصيغة اسم الفاعل، أي المقدار الخاص [الف - ١٠٨] لا يجوز أن يكون لنفس المادة بذاتها و لاللهادة، و باعتبار أن لها فاعل يصوّرها بالكية، أي لنفس المادة مع الفاعل فقط. بل لابد من أمر يستحق به المادة لأن يفيض من الفاعل الكية الخاصة، و لا يمكن أن يفيض منه الكية الخاصة من دون مرجّح، و الا لزم الترجيح من غير مرجّح، لنساوي نسبة الفاعل و القابل إلى جميع الأحجام و الاقدار.

### [٧٠/٧٨] قوله: و يجوز أن تختلف بالنوع مطلقاً.

أي ذلك الأمر الذي به يفيض من الفاعل الأقدار الهنتلفة على المــادّة يجبــوز أن يكون أمراً مختلفاً بالنوع مطلقاً. كالحرارة و البرودة، فان الحرارة تعدّ للمقدار الأعظم و البرودة للمقدار الأصغر، و الحرارة و البرودة مختلفتان بالنوع رأســاً و مــطلقاً، لا أنتها تتخدان عسب الظاهر تحت نوع واحد.

# [11/٧٨] قوله: و يجوز أن تختلف بالأشد و الأضعف.

كمراتب الحرارات و البرودات، فان كلّ مرتبة منها يقتضي مقداراً خاصاً. و تلك المراتب و ان كانت أموراً مختلفة بالنوع عند التحقيق لكن بحسب الظاهر تعدّ نـوعاً واحداً. فجميع مراتب الحرارات تعدّ مـن نـوع الحمرارة، و جمـيع مراتب البرودات تعدّمن نوع البرودة.

٨. س: مل ٧٠. له: تصورها

# [11/78] قوله\: و ان كان الأشد و الأضعف قد يقارب الاختلاف في النوع حسننذ.

المقارنة و المخالفة التي ذكرهما بين الاختلاف بالنوع، و بين الأشد و الاضعف، إنا ما ذكرنا من ملاحظة الواقع و الظاهر و إننا باعتبار أن الاختلاف في النوع مطلق و هذا نوع خاص منه، و إننا باعتبار أنته لا يرى أن التفاوت بالشدة و الضعف تفاوت بالفصول بل بالمصنفات، و إننا أنته يرى رأي الاشراقيين من أنّ التفاوت بالشدة و الضعف بنفس الماهية لا بأمر آخر؛ فافهم!

# [١٤/٧٨] قوله: و هذا أيضاً مبدأ للطبيعيات.

أي تهيئؤ المادّة المعيّنة لمقادير مختلفة و جواز تعاقبها عليها مبدأ من سبادي و الطبيعيات «حيث يبتني عليه كثير من مقاصد الطبيعيين، كحركات النمو و الذبول و حدوث البخارات و السحب و الرياح و الأمطار و الشلوج و العيون و الزلازل و غيرها». كذا قبل أ.

## [10/78] قوله: و أيضاً فان كلّ جسم يختص لامحالة ... .

يريد اثبات الصور النوعية للأجسام. و حاصله: انّ كلّ جسم مختص حميرٌ بحيرٌ بطلبه عند الحروج منه و يستقر فيه عند الوصول اليه، و ذلك ليس للجسمية لتساوي نسبتها الى جميع الأمكنة، و لاللهيولى لكونها قابلة محضة، فيكون لأمر آخر غيرها و هو الصورة النوعية. و كذا بعض الأجسام غير قابل للتشكيل و الانفصال و بعضها قابل لها بمسر و بعضها بيسر، و ما ذلك الاللهيولى

١. ق : . قوله

ص ، ك : المقاربة
 ق : من عبادي /ك : مبادي من

لما ذكرنا.

و لايخنى أنَّ الدليل الأوَّل بمكن توجيهه بوجوه:

أحدها: أن يكون بيان اختصاص كلّ جسم [ب - ١٠٨] بحميّر، بـناؤه عــلى المشاهدة كيا نشاهد هذا الطــلب في الانشاهد هذا الطــلب في الأفلاك.

و ثانيها: أن يكون بناؤه على النحو المشهور، من أنّ كلّ جسم اذا خلى و طبعه<sup>ر</sup> يكون في مكان مخصوص، و هذا الوجه عامّ.

و ثالثها: أن يكون حاصل الدليل أنّ كلّ جسم في حيّر لامحالة كونه فيه، لابدّ له من سبب، و هذا أيضاً عامّ، لكنّه وهن جدّاً، كها لايخنق.

ثم هيهنا مقامان:

أحدهما: اثبات أمر في الجسم سوى الهيولي و الصورة الجسمية.

و الآخر: كون ذلك الأمر صورة أي جوهراً لاعرضاً.

أمتا الأمر الأوّل فني الدليل الأوّل يتمسّك [١]: تارة في نني كون ذلك الاقتضاء و الطلب من أمر خارج بأجزاء الدليل على النحو المشهور من أن يفرض الجسم مخلّى بطبعه ٢، بحيث لايؤثّر فيه أمر من خارج، و الكلام له و عليه مشهور في الكتب، لاحاجة الى ذكره. [٢]: و تارةً بأن المفارق نسبته الى جميع الأجسام على السوية، و هو كها ترى. [٣]: و تارة بأنتا نعلم بديهة أنّ هذا الطلب و الحركة من ذات الجسم لامن خارج، و هو قريب. و في الدليل الثاني أيضاً يتمسّك بالوجهين الأخيرين، و قد عرفت حال كلّ منها.

و أمنا الأمر الثاني [١]: فتارة يتمسّلك فيه بانًا نعلم بديهة أنّ الأمـر الّــذي في

الجسم و تصدر الآثار المحسوسة منه أمر داخل في حقيقة الجسم التي لهما وحدة حقيقية، و يعلم أيضاً بديمة أنّ الحقيقة الواحدة بالوحدة الحسقيقية لايستآلف مسن المجوهر و العرض، فيكون ذلك الأمر جوهراً؛ و كلّ من المقدّمتين محلّ كلام. [١]: و تارةً بأنّ اختصاص الأجسام بالأعراض لابدّ له من سبب، و لايكون من الهيولى و الصورة لاشتراكها، و لامن الحارج لتساوى نسبته، فيكون لأمر داخل.

و أورد عليه تارةً بمنع تساوي نسبته الخارج، و تارة بالنقض بالصورة النوعية؛ اذ نقول أنّ اختصاص الأجسام بالصورة أيضاً لابدً له من سبب، الى آخر الدليل؛ فيلزم أن تكون للصور أيضاً صور أخرى و هكذا الى غير النهاية. و قد يدفع هذا النقض بأنّ الصور سبب لتخصص الأجسام، فلايعقل سؤال أنسه لم اختُص هذا الجسم بهذه الصورة بخلاف الأعراض هذا.

و قد قيل في اثبات أنّ هذا الأمر صورة لاعرض: «أنّ الآثار المختلفة لابدّ لها من مخصصات مختلفة، فهي ان كانت ذاتيات للأجسام و مبادي لفصولها فتكون جواهر، اذ مقوم الجوهر جوهر، و ان كانت أعراضاً فتكون كالآثار الخارجية فتحتاج الى مختصات غيرها، فننقل الكلام الى مخصصات الخصصات؛ فامّا أن يستسلسل، أو يدور، أو ينتهى الى مخصصات هي ذاتيات ينقسم بها الجسم الطبيعي أنواعاً. والأولان ممتنعان، فتعيّن الثالث، و هو المطلوب»، الله على الله عمد التهي.

و فيه نظر؛ لجسواز أن يكون التسلسل بطريق التعاقب بأن يكون كــلَّ عــرض سابق معدًا للاحق. ° و هو غير محال عندهم.

ثمّ قال هذا القائل: «طريق آخر لاثبات هذه الصور، و هي من جهة تـقويمها للطبيعة الجسمية وجوداً؛ فائها و ان كانت محصّلة نوعية في العقل الا أنتها محتاجة في

۲. ص: عن

۱. ق : به تصوّرا

<sup>1.</sup> تعليقة الهيات الشفاء / ٧٠

٣. ق: يمنع

الوجود الى محصلات و مقومات أخرى، اذ محال أن يكون الجسم المركب من الهيولى و الصورة الامتدادية أمراً قائماً بالفعل لايكون شيئاً من الأنواع الستي تحت الجسم المطلق. فاذاً مثل هذا الجسم يكون جنساً بوجه و ان لم يكن جنساً من كلّ وجه، كها حقّق في موضعه. فيجب أن يقوّمه و يقسّمه بالفعل شيء يجري مجري الفصول، و ما يقوّمه بالفعل يجب أن يكون داخلاً في قوامه موجوداً، و ان لم تكن داخلاً في قوامه ماهية و معني و هو جوهر، فذلك المقوّم جوهر، و هو المسمى المالصورة و الطبيعة»."

و فيه نظر؛ لأنَّ ما ذكره من أنَّ الجسم المركّب من الهيولى و الصورة محمال أن يكون امرا قائماً بالغمل [1]: ان أراد أنته لايجوز أن يكون طبيعة محصّلة في الخارج فهو مع كونه ممنوعاً خلاف ما صرّح به الشيخ سابقاً من أنَّ الصورة طبيعة محصّلة قائمة و اعترف به "هذا القاتل ثمّة و هيهنا أيضاً. [7]: و ان أراد أنَّ وجوده في الخارج موقوف على الصورة النوعية، و أنَّ للصورة النوعية مدخلاً في وجودها، فمهو أوّل البحث و عين النزاع. فكيف يسلم ذلك من يقول أنَّ الصور النوعية أعراض. و هو ظاهر.

ثمّ قوله: «يجب أن يكون داخلاً في قوامه موجوداً» لايفهم له معني؛ الآ أن يحمل على مجرّد أنته لابدّ أن يكون له مدخل في وجوده.

ثمّ قال هذا القائل: «كلمه عرشية: أن الذي هدانا الله اليه بنوره و أفاض على قلبنا بفضله هو أنّ الصور النوعية ليست بجواهر و لابأعراض، بل همي وجمودات خاصة للجمهانيات النوعية، و الوجود ليس بجوهر في ذاته و لاعرض، بل لاتحاده بالماهية يوصف بأحدهما، و ذلك لما أشير اليه من أنّ فصول الجواهس متحدة مع

من: الممنى ٢. تعليقة الهيات الشفاء / ٧١.

۳. ق: ـ به

الصور، و الجنس ليس بجنس للفصل المقتم و لكن متحد معه في الوجود، الآ أنّ للمقل أن يغرق بينها بحسب المعني و المفهوم، متحدان معنيّ، أحدهما لازم أعمة للآخر، و الآخر عارض أخصّ له! فاذا لم يكن فصل الجوهر بالقرض، كيف و الفصل لم يكن عرضاً أيضاً، لما عرفت من استحالة تقوّم الجوهر بالعرض، كيف و الفصل أقوى تحصّلاً من الجنس!؟ و لما كانت حقيقة الفصل هي بعينها الصورة الخدارجة فوجب أن لايكون تلك الصورة أيضاً تحت مقولة الجوهر بالذات، و لاأبيضاً تحت شيء من المقولات الباقية العرضية، و مع ذلك معلوم أنتها غير مفتقرة الى الموضوع، وهذا بعينه حال الوجود من أنّ وجود الجوهر يحمل عليه الجوهر لا إب - ١٠٩] بأن يكون الجوهر جنساً له، اذ لاماهية للوجود بذاته حتى يكون له جنس، لكنّه متحد مع الماهية في الخارج، فوجود الجوهر و وجود العرض عرض بهذا الوجه الذي ذكرنا»، "انتهى.

و أنت خبير بأنَّ هذا الوجود الذي ذكره كها أنته وجود للفصل لابدُّ أن يكون وجوداً للجنس أيضاً، فيكون حقيقة المركّب وجوداً بسيطاً تنتزع منه أمور متعددة من الجنس و الفصل، فيلزم أن يستتني التركيب الخسارجسي رأسساً، و همو خملاف الضرورة؛ فافهم.

[2/49] قوله: فاذن السادّة اذا جرّدت في الوهم فقد فُعل بها ما لايثبت معه في الوجود.

يعني أنّ المادّة اذا جرّدت في الوهم فقد فعل بها فعل. و هو التجريد، لاتــثبت المادّة مع ذلك الفعل في الوجود أي الخارج. و الحماصل: أنّ تجرد المادّة عن الصور في

٨. ق: بله

الخارج محال، لكن يمكن في الوهم، هذا هو الظاهر من سياق العبارة.

و قد قيل في تفسيرها: «فاذن المادّة مطلقاً اذا جرّدها الوهم عن الصورة و صيّرها في الذهن بحيث لاتقبل الاشارة و القسمة و التحيّر فكأنته قد جعل المادّة غير المادّة، و فعل بها أمراً لا يكن أن يكون معه في الوجود الخارجي، و قد أشرنا الى أنّ القضايا المعقودة في أحكام الهيولى مجسردة عن الصورة كلّها حقيقيات، يكون الحكم فيها على الموضوع مجسب التقدير»، انتهى. و هذا مع بعده عن العبارة قد تكلّمنا عليه سابقاً.

# [الفصل الرّابع]

# [في تقديم الصورة على المادّة في مرتبة الوجود]

[ ١٤/٨٠] قوله: و أيضاً أنّ كلامنا في الحال بين المادّة و [بين] الصورة ....
يعني أنّ الكلام في العلاقة التي بين المادّة و الصورة من حيث الوجود، اذ بيّنا أنّ كلاّ منها لا يمكن أن يوجد بدون الآخر، و هيهنا يريد أن يحقق أنّ هذه العلاقة التي بينها من حيث الوجود من أيّ جهةٍ. فنقول: لا يمكن أن يكون من حيث انّ الهيولى استعداد للصورة؛ لأنّ الاستعداد للشيء من حيث هو استعداد لا يوجب وجوده، بل لا بدّ من أمر آخر، و هو ظاهر و ان كان الاستعداد للشيء " يجوز وجوده، لكنّ الكلام في وجوب وجوده، و أنّه عن أيّ جهة.

و قد قيل في توجيه هذه العبارة: «ان كلامنا في الحال بسين المادّة و الصورة المتلازمتين المودتين معاً، و اضافة الاستعداد لاتعرض للمادّة بالقياس الى الصورة الموجودة معها، بل بالقياس الى الصورة التي هي غير موجودة بالفعل بل بالقوّة، و كذا الصورة صورة لمادّة هي بالقوّة، و اذا تحققت بالفعل بطل كونها مادّة بالقياس الى

٦. المعسدر: قان

ة. من: المادة

أ. ق : مالى أخره ... الصورة
 أ. مادر منائد

المقات الثانية (٢٠

هذه الصورة, فتصير بها مادة أخرى لصورة أخرى، فانّ الهيولى مبهمة الوجود، كلّما تحصلت بصورة تجدّد لها نحو آخر من الوجود تقع به مستعدة لصورة أخرى، فثبت أن ليس التعلّق بينها تعلّق المتضايفين، بل علاقة التلازم الوجودي على نحسو غمير التضائف'»، انتهى لا

و لايخنى أنَّ قول الشيخ: «و ان كان يجوز ذلك» يأبي عن هذا الحمل، و أيضاً الاستعداد المأخوذ في الهيولى الذي خرج مـن البرهـان ليس الا مجـرّد القـبول، لا الاستعداد بالمعنى المصطلح الذي (الف – ١٩٠) لايجامع الفعل؛ و هو ظاهر.

# (٤/٨١) قوله: فلايجوز أن يكون رفع أحدهما علَّة ....

لايخنى أنّ اقحام 4 حديث الرفع في البين، و هذا التطويل الّذي تجسّمه الشميخ مستدرك في البيان، و ليس أيضاً كما له مدخل في توضيح المقصود و تبيينه، بل لافائدة فيه الا تكثير السواد و تسويد الفؤاد.

و كان حتى البرهان أن يقول: و كل شيئين ليس أحدهما علّة للآخر و لامعلولاً له. ثمّ بينها هذه العلاقة، فامًا أن يكونا معلولين لتالت، أولا، و لايجوز فيا نحن فيه أن لايكونا معلولين لتالت، أولا، و لايجوز فيا نحن فيه أن لايكونا معلولين لتالت، لأنّ مثل الهيولي و الصورة لاتكون واجب الوجود، فتكون عكن الوجود؛ و لايجوز أن يصير شيء منها واجباً بالآخر، اذ هو خلاف الفرض؛ فيجب أن يصير هو و صاحبه في آخر الأمر اذا ارتقينا في العلل بشيء " ثالت، فبق أن يكونا معلولين لتالت، فلننظر كيف يمكن أن يكون ذات كلّ واحد منها إلى، قوله: «و أمّا إن كان رفع أحدهما».

و أنت خبير بأنَّ بهذا القدر يتمَّ البيان و لا مدخل للزوائد الَّتي أوردها الشيخ

٨. ق: المنضائف

# أصلاً لا في التعميم و لا في التوضيح.

# [٤/٨٧] قوله: فيجب أن يصير واجب الوجود عو و صاحبه ....

فيه نظر؛ اذ جميع الممكنات لايلزم أن تنتهي الى علّة واحدة موجبة، كيف و لو كان كذلك للزم من عدم كلّ ممكن \_ معاذ اللّه تعالى \_ عدم الواجب!؟ فالصواب أن لا يتعرّض لهذه المقدّمة، بل يقال: انّ المتلازمين اذا لم يكن أحدها علّة للآخر لابدٌ أن يكونا معلولى علّة ثالثة رابطة بينهها أ، و هذا الربط امّا بأن يقيم كلّ منها بالآخر أو أحدها بالآخرة الى الشق الأول معالى، فتعيّن الثاني. فيؤول بالآخرة الى الشق الأول معالى، فتعيّن أعاث كثيرة أوردناها في تعليقات الاشارات أخدها للآطلاع عليها فليراجع اليها.

# [١٦/٨٢] قوله: و يكون الحقّ هو القسم الّذي قلنا ... .

يعني اذا كان أحدهما بعينه أقرب فيرجع الى القسم الأوّل في الدليل الّذي قلنا أنّ أحدهما علّة و الآخر معلول، كما أنّ القسم الأخير الّذي يأتي بعد ذلك أيضاً يرجع الى هذا القسم. فعلى أيّ تقديم يثبت أنّ أحدهما علّة للآخر، فحينتذ ينبغي أن ينظر في أنته ايّها.

و قيل في توجيه هذا المقام اشارة الى هذا القسم الذي ذكر الشيخ أنته يرجع الى القسم الأوّل، و هذا هو موضع الحقّ على وجه واحد من الوجوه الّتي يحتمله في أوّل النظر: «اذ الحقّ أنّ العلاقة بينهما علاقة علّة و معلول بشرط أن يكون التلازم بينهما تلازم معلولي علّة واحدة. و أمتا الشقّ الباقي وهو إن كان رفع المرفوع منهما يوجب

۲. ق: منهما

<sup>£.</sup> المصدر ، ورق

٨ ك: + و

<sup>7.</sup> ك : نغسم

المقالة الثانية ٢٧

رفع أمر ثالث فوجب رفعه رفع الآخر، و ذلك يستلزم أن يكون وجود أحدهما علّة علّة الآخر، و الآخر معلول معلول صاحبه، و علة العلة علّة، كما أنّ معلول المعلول معلول، فقد رجع الأمر هيهنا الى أن يكون أحدهما علّة و الآخر إب - ١١٠ معلولاً. و هذا الشق و هو كون أحدهما علّة مطلقة للآخر و الآخر معلولاً على الاطلاق باطل، لكن الشيخ لم يلتفت الى ابطاله؛ لأنته تما سيظهر بطلانه في خلال ما يذكره و شرع في تعيين ما هو صالح للعلّية منها، سواه كانت علّية استقلة أم غير مستقلة». انتهى.

و أنت خبر بأن حمل الحق في كلام الشيخ على ما يفهم من كلام هذا القائل بعيد جداً , بل الظاهر هو ما ذكرنا مع أن ما ادّعاه \_ أن الحق أن العلاقة بينها علاقة علّة و معلول، بشرط أن يكون التلازم بينها تلازم معلولي علّة واحدة \_ أمر لاشاهد عليه، اذ لم يثبت من كلام الشيخ في هذا الموضع و غيره، و لامن كلام غيره أنّ الهيولى و الصورة لابد أن يكونا معلولي علّة واحدة، بل الشيخ يصرّح بعيد هذا بأنّا علّة السورة يجوز أن تكون غير علّة الهيولى التي تشاركها الصورة، اللا أن يكون المراد بمعلوليتها لثالث باعتبار انتهها لابد أن ينتهها بالاخرة الى واجب الوجود، لكنّه بعيد في المقام و إن كان الشيخ جعل هذا الانتهاء هيهنا من قبيل الاشتراك في العلّة.

ثمّ ما ذكره من أنّ هذا الشقّ و إن كان باطلاً لكن لم يلتفت الشيخ الى ابطاله فأمر غريب، و ليت شعري من أين عليه هذا الشقّ، هو كون أحدهما علّة مطلقه للآخر، اذ ليس فيه الآكونه مطلق العلّية، لا العلّية المطلقة؛ فتنبّت!

٧٥ : علد الشفاء / ٧٥

٣. ق : بيان 4 ق : أن

ه. ك ، م : ـ كوئه

### [٥/٨٣] قوله: لأنَّ لها قوَّة القبول و الاستعداد ... .

قد عرفت أن ليس المراد بـ «الاستعداد» هيهنا سوى القبول، و هـ و لايهنافي الفعل و الدوام ، حينئذ نني عليه المادّة بالنسبة الى الصور التي لايفارقها بهذا الوجه مشكل الآ أن يحمل الكلام على أنّ المستعدّ بما هو مستعدّ لايكون سبباً لوجود ما هو مستعدّ له، بل لو كان سبباً له لكان فيه فعلية وراء الاستعداد، و كان قوله ، «و لو كان سبباً» وجها آخر، لا أن يكون من تتمة سابقة. لكن حينئذ يرد عليه الايراد على هذا الوجه الآخر، و سلم الأول عنه.

[١٥/٨٣] قوله: فإنَّ العقل ليس بنقيض عن تجويز هذا، ثمَّ البحث يـوجب وجود القسمين جميعاً.

الظاهر أنّ هذا اشارة الى كون العلّة علّة لما هو مقارن و لما هو مبائن، و أنّ القسمين هما هما. و يحتمل أن يكون الشارة الى كون العلّة متقدّمة بالذات و الزمان، و كونها مقارنة و مبائنة جميعاً، و يكون القسان قسمين الترديدين كـلّيها و مـثال القسمين، في الترديد الأوّل ظاهر، و في الثاني مثل الموضوع للعرض و الباري تعالى للعالم.

و قد قيل: «أنتها ذكر الشيخ هذين التعميمين، لأنَّ كثيراً من الأوهام العامية ذهبت الى أنَّ الوجود زائد على ماهية الواجب تعالى، و الماهية علَّة للوجود قياساً على لوازم الماهيات، فجوّزوا أنَّ الماهية لابشرط الوجود علَّة لوجود نفسها، و لم يجوّزواذلك في غير وجودها، بل اشترطوا الوجود للملّة قبل الاتحاد اذا [الف - ١١١]

٢. ق : . و الدوام

٤. ق ، ص : + عليه

٦. ك : ذهب

١. ق: + النلازم

<sup>[</sup>V/AT] .T

ە. ص ، ك : مفارق

٧. ص: الإيجاد

كانت علَّة لغيرها.

و أيضاً منهم من زعم أنّ السبب للشيء هو الذي يكون متقدّماً عليه بالزمان، و هو الذي لاتكون السببية لازمة له. و هذا مذهب أكثر المتكلّمين؛ فأنتهم زعموا أنّ منهوم كون الشيء فاعلاً يستدعي سبق زمان عليه لم يكن فاعلاً، ثمّ سنع له، قصد و ارادة من جهتها صدر عنه المعلول، حتى أنتهم يتحاشون عن كون النار فاعلة للحرارة، و الماء فاعلاً للبرودة، لأنتها لاينفكان عنها. و كذا ربّا يتوهم أنّ سبب الشيء لابذ أن يبائنه في الوجود دون أن يقارنه، فلايستون مثل الأربعة للزوجية أو المئلّت للخطوط فاعلاً أو سبباً لها، بل موصوفاً بها فقط.

فالفرض من من التعييم و الذي قبله أن يظهر و يبين أن استحالة كون الماذة علّة للصورة ليست من جهة أنته لو كانت علّة لها ازم أن لاتكون سابقة عليها في الوجود. أو ازم أن تكون علّة الشيء مقارنة لمعلوله، فان شيئاً من هذه الأسور الأربعة المذكورة في السرديدين لاينافي السببية، اذ جميع هذه الأقسام مما هو واقع في بهاب الأسباب للأشياء أ، بل الذي أحال كون الماذة سبباً للصورة هو أن ليست لها ذات بالفعل قبل الصورة لابالذات و لابالنزمان، و السبب للشيء لابد أن يكون له ذات بالفعل متقدماً على ذلك الشيء، ضرباً من التعدم، ذاتياً كان أو زمانياً»، انتهى.

١. ق: الآ

۲. ص: پستمون

ا. م : بين

٦. ق: دللانساء

[11//8] قوله: فتكون المادّة في العقّيقة لها قبول الصورة. و أمـّا خاصية ١ كلّ صورة فانسّما تكون عن تلك العلل و أنسّما يكون كلّ صورة ... .

هذا الاستدلال من العجائب، اذ ظاهر على كلّ أحد أنته اذا كان شيء مع أمر عبباً لخصوص فرد آخر منها و هكذا، سبباً لخصوص فرد آخر منها و هكذا، فلايلزم بمجرّد ذلك أن لايكون لذلك الشيء صنع في تلك الخصوصات أصلاً. ألا تري أنّ الشيخ بعيد ذلك يقول: انّ الاضاءة تحصل من سبب مضيء و من كيفية لابعينها، ثمّ تلك الكيفية تقيم الشعاع على خاصية فير الخاصية الّتي تقيمه كيفية أخري!؟ فلو كان ما ذكره الشيخ هيهنا حقّاً للزم أن لايكون للسبب المضيء دخل في الاضاءة. و بالجملة فساد هذا أظهر من أن يحنى.

ثم قبل في هذا المقام في توجيه هذا الوجه: «و أمّا الوجه الثالث فبيانه ميستدعي تهيد مقدّمة، وهي: ان الجسمية وإن كانت باعتبار ذاتها مجردة في الذهن عما عداها و مأخوذة بنفسها، و بالاعتبار الّذي هو بحسبه مجزء للأجسام الطبيعية منوعاً محصلاً غير مختلفة الأفراد، الله أنتها من جهة ماهيتها الأصلية من غير شرط التجرد و اللاتجرد و الاطلاق و التعين و بحسب وجودها في الأعيان طبيعة جنسية غير مجردة عن المنصوصيات المختلفة التي بها صارت أنواعاً مختلفة. و بالجملة لايمكن أن يوجد في الخارج شيء هو جسم فقط بل لابد أن يكون إمّا فلكا أو ناراً إب - ١١١] أو هواة أو انساناً أو فرساً، فجعل الشيء جسماً هو بعينه جعله فلكاً أو عنصراً أو انساناً أو غير ذلك، بل جعل الجسمية و وجودها تابعان المجعل الكل من المنصصات الصورية غير ذلك، بل جعل الجسمية و وجودها تابعان المجعل الكل من المنصصات الصورية

٦. ق: المجالب فقط

وق:طبعه

٦. ق: فيانه

٨ ق ، ك : الطبيعة

١٠. ق ، س ، م : مانعان

١. بعض النسخ : خاصة

۳. ق: . امر

٥. ق: خاصه غير الخاصة

۷. ق ، س: بجسية

٨ ك: حنساً

الَّتِي بها تصير أنواعاً بحسب أحد الاعتبارين، و ما ذكرناه أوَّلاً باعتبار آخر.

اذ تقرّر هذا فنقول: لو كانت المادّة علّة قريبة للصورة لزم أن لاتكون الصور ٢٠ الجسهانية مختلفة الأنواع، و التالي محال ١٣، فالمقدّم مثله.

بيان الشرطية اللزومية: انّ المادّة من حيث هي مادّة لااختلاف فيها أصلاً لما علمت أنّ المادّة شيء بالقوّة، و القوّة أمر عدمي، و العدم بما هو عدم لا اختلاف فيه أصلاً. و ما قيل في المشهور \_ أنّ هيوليات الأفلاك متخالفة الأنواع و مخالفة لهيولي المناصر \_ فالمراد به أنتها كذلك في الوجود من جهة الصور اللازمة لها المقوّمة ألم لوجودها بالفعل لا أنتها كذلك في ذاتها باعتبار ذاتها، اذ لا ذات لها مجرّدة عن الصور 10، و لو كانت الهيوليات متخالفة الذوات في أنفسها لكانت مركبة من الهيولي و الصورة لاشتراكها في الهيولية، فكانت الهيولي هي التي لااختلاف في ذاتها الا بالصور، فاذا كانت كذلك كان ما يقتضيه أن و يستلزمه من الصور أيضاً غير مختلفة المقيقة، اذ

و أنت خبير بأنّ ما ذكره في تمهيد المقدّمة كما لامحصّل له أصلاً. و قد مرّ اشارة اليه أيضاً فيا سبق بيانه أنّ كون الجسمية المأخوذة بشرط لانوعاً محصّلاً في الذهن ماذا أريد به؟ [١]: فان أريد به^ أنته يجوز أن تكون الجسمية بهذا الاعتبار موجودة في الذهن ـ بدون أن ينضمّ اليها شيء في الوجود، بمني كونها مسوجودين بسوجود واحد و إن كان لايمكن أن يوجد في الخارج كذلك ـ فهو فاسد قطعاً؛ اذ كلّ جنس حاله كذلك، لأنته يمكن أن يوجد في الذهن بشرط ١٩ تجريده عمّا عداه من المماني

۱۱. ك: يجمله

١٢. ص : الصورة

١٤. ق : المتقومة

۱۱. ص: پرچبه

۸۸. ق: . فان لربد به

۱۳. بعض النسخ : معتوع ...

١٥. ص : الصورة

۱۷. ك : قال

١٩. م: لشرط

الفصلية و إن كان لايمكن وجوده في الخارج كذلك . فعينئذ أيّ معني لما ذكره الشيخ. و تجسم الاستدلال عمليه من أنّ الجسمية طبيعة نـوعية و اخــتلافها بالخارجيات دون الفصول و ما ذكره هذا القائل أيضاً من أنتها نـوع محـصل غـير مختلفة الأفراد . [۲]: و ان أريد به معني آخر، فليبين . اذ لانفهم معني معقولاً في المقام سوى ما ذكرنا.

ثمّ التوجيه الذي ذكره لكلامهم من أنّ هيوليات الأفلاك متخالفة الأنواع يجري في المناصر. أيضاً مع أنتهم فرّقوا بين هيولى الأفلاك و المناصر و قالوا انّ هيولى الأفلاك متخالفة بخلاف هيولى المناصر الّا أن يقال فرقهم لم بينهما باعتبار أنّ هيولى المناصر عندهم شخص واحد. فلملّ هيولى الأفلاك لم تكن شخصاً واحداً عندهم و إن كانت نوعاً واحداً هذا.

و بما ذكرنا ظهر أنّ الاختلاف الذي ادّعاه الشيخ في الصورة اختلاف شخصي، و حينئذ يوهن (الف – ٢١٢) استدلاله جدًاً، الاّ أن يقال غرض الشيخ ليس الصورة الجسمية بل الصور النوعية. و مراده من الاستدلال بهذا الوجه التالث، الاستدلال على عدم كون الهيولى علّة للصور النوعية لا للجسمية أيضاً، فافهما

[٤/٨٦] قوله: قابلاً لان لاينفذ فيه الشعاع.

أى لاير د منه و ينعكس كها في الصقيل لا أن ينفذ و يخرج منه كها في الشفاف.

۱. ق : ۵ کدلک

٦. ق : ـ الافراد

٣. ص: ١ الانواع يجري ... الافلاك 2. كذا

ه. ص : + و زايد المناصر و قالوا ان هيولي الإفلاك متخالفة بخلاف هيولي العناصر الا أن يقال فرقهم ولي.
 ٢. بعض النسخ : الصيقل

[٨/٨٦] قوله: و لا يبعد اذا تامّلت أن تجد الهذا أمثلة أشدّ موافقة.

قيل: «و رَبّما يمثل منه المقام بأن يشبه ذلك المسبدأ المستحفظ لوجمود الممادّة المستحفظ لوجمود الممادّة المستبقاة بالصور المتعاقبة، تزيل واحدة منها. و تقير أخرى بدلها»." انتهى.

و لايذهب عليك أنّ معقب البدل على الميولى لوكان فعله مجرّد ايجباد الصور المتعاقبة في الهيولي، وكانت الصور موجدة و مبقية اللهيولي لما كان هذا موافقاً لمذهبهم اذ على هذا يصير المعقّب علّة لا بعيدة، و الصورة ^ علّة مطلقة ^ قريبة، و هذا كا لا يجوّزونه، بل لابدّ لأن يكون ذلك المعقّب فعل قريب في الهيولى بتوسط الصور المتعاقبة، أو لامر آخر غير ذلك المعقّب. و على هذا محسك السقف إن كان له أثر قريب في اسساك السقف بتوسط الدعامة، حتى كان المالدعامة آلة له في الفعل مجزلة المنشار للنجار، فحينئذ المثال المعامة، حتى كان المعامة من صدور فعل من أمس شخصي مع انضام أمر كلّي، و أما لحصوص المادة فعلى تقدير واحد و هو أن يكون المؤثر " في الهيولى موجد الصور، فالمثال مطابق من وجه. و أمّا على التقدير الآخر و هو أن يكون موجد كلّ منها على حدة فليس بتام الانطباق و تمام الانطباق <sup>11</sup> عند ما يفرض أنّ شخصاً عسك سقفاً معاونة دعامات متعاقبة يقتضيها الشخص آخر.

باق

| ۱. ص: يتغذ                      | ۴. م : تمثیل           |
|---------------------------------|------------------------|
| ٣. تعليقة الهيات الشفاء / ٧٧-٧٨ | \$. ص : المبدل         |
| ٥. ق : منعينة                   | ٦. ص : ـ للهيولي       |
| ٧. ق : عليه                     | ٨ ك : + مطلقه          |
| ٩. ق : مطالبه                   | ۱۰، ص: متسک            |
| ۱۱.کذا                          | ۱۲. س : المثل          |
| ٦٣. ص : للمؤثر                  | ١٤. ق : ـ و تمام الائط |
|                                 |                        |

م: ينصيما، و يمكن أن يقرأ ما في يعض التسخ: يقتض

# [٨/٨٧] قوله: فنقول انَّا الانمنع أن يكون الواحد ... .

هذا الجواب يحتمل وجهين:

أحدهما: انّ المسلّم أن علَّة الواحد بالعدد لابدّ أن يكون فيها واحد بالعدد و إن كان فيها أمر كلّي أيضاً. حتّى أنّ فاعله أيضاً لو كان هو الجموع لكان جائزاً.

و ثانيها: انَّ ما نسلَم هو أنَّ فاعل الواحد بالعدد لابدُ أن يكون واحداً بالعدد ، و أمنا ما سوا، من الشرائط و نحوها فلا. و فيا نحن فيه الفاعل هو المفارق ، و هو واحد بالعدد. و الصورة بمنزلة الشرط، و الآلة، فلايضر <sup>4</sup>كونها واحدة بالعموم، و كان قول الشيخ: «و لايتم ايجابها» الى آخره، ناظر الى الوجه الثاني، و لعلّه اقسرب الى الصواب أيضاً.

ثمّ قد قيل في المقام بعد توجيه جواب الشيخ: «و أمّنا الوجه الثاني في الجواب السانح لنا بعونه تعالى، فهو أن أن الهيولى ليست شخصاً متعيّن الذات، بل هي مبهمة الهوية. ضعيفة الوحدة و الوجود حتى أنّ وحدتها الشخصية شبيهة [ب - ١١٢] بالوحدة الجنسية، لأنته يكني في انحفاظ تشخّصها مطلق الصورة على أيّ وجه كانت. ثمّ انّ الصورة التي هي الواسطة في وجودها ليست عبارة عن المعني الذهني و الماهية على هي من غير انضام الوجود الخارجي اليها، أذ لاخفاء في أنّ سبب الهيولى ليس مفهوم الصورة و معناها، بل السبب وجودها الخارجي لابالخصوص، فالمقل لايمنع من سببية أمثل هذا العام المتحصل البنعو ما من الوجود لمثل هذا الواحد الذي وحدته المعدية لايكون أقوي من الوحدة الجسنية، لأنّ تعيّنه الشخصي يحصل بمطلق وحدته المعدية لايكون أقوي من الوحدة الجسنية، لأنّ تعيّنه الشخصي يحصل بمطلق

ص: اتما ۲. ق: + و ان كان فيهما ... بالمدد

٣. ق : المقارن ٢. ص : يصير

٥. ق: و هو ٨٠ كذا

٧. ق : فالقمل ٨ م : لايمتنع

٩. ق ، ك : سببه ١٠ المتحصل، ص : المتحصلة...

الصورة لابصورة خاصّة نوعاً. و الجنس ممّا يحـتاج في تعيّنه النوعي الى فصل مـن الفصول النوعة الّتي هي بازاء الصور النوعية. لا أيّ فصل مخصوص.

و أمَّا الافتقار الى انضهام الأمر القدسي فليس لأنَّ مـرتبة تشخَّص الحيولى تستدعي الاستناد الى واحد شخصي البتة، بل لأنّ الصورة في وجودها وكونها سبباً افتقرت اليه. لتكون طبيعتها محفوظة الوجود به و بواحد من شخصياتها المتعاقبة.

و ممّا يوضح ما ذكرناه أنّهم ذكروا في كيفية افتقار كلّ من المادّة و الصورة الى الأخرى في التشخّص أنّ تشخص الهيولى بنفس ذات الصورة المطلقة لاجويتها الشخصية المعينة، فالصورة بطبيعتها لابشخصها أقدم من شخصية الهيولى و ماهيتها جميعاً و أمّا الصورة فتفتقر في تشخّصها الى هيولى متعيّنة تعيّناً مستفاداً من الصورة لامن تعيّن الصورة "ممّن النهى.

و لا يخنى أنّ ما ذكره مع ما فيه من ارتكاب الاستثناء في المقدّمة الكلّية العقلية من أنّ المؤثر في الواحد بالعدد لابدّ أن يكون واحداً بالعدد، فيه أنته كأنته فلم يأخذ مقصود القوم على وجهه، اذ ظاهر أنّ مقصودهم أنّ الأمر القدسي لابدّ أن يكون مؤثّراً قريباً في الهيولى. لا أن يكون الافتقار اليه بجرّد أن يكون موجداً للصورة ، اذ على هذا تصير الصورة علّة قريبة مطلقة، و هم يتحاشون عنه؛ فتنبّت!

## [17/47] قوله: فالصورة أمّا صور لاتفارقها المادّة ....

أعاد هذا التقسيم ثانياً لافادة بعض ما عسى أن لايستفاد فيا سبق من كميفية استبقاء المادّة في الصورة الثانية على كلّ من الاحتالين اللذين يتصوّر أنّ فيها من كون علّة الصورة و الهيولي واحدة، و من كون علّتها متفائرتين و من ذكر وجه آخر لعدم

١. ق و بعض النسخ: القديم

٦. ق ، ك : . و غ. ص : الصورة

٣. تعليقة الهيات الشنناء ٢ ٧٢

جواز كون الهيولي علَّة للصورة لم يذكر فيا سبق.

### [٤/٨٨] قوله: فذلك أظهر فيها.

أي كون القوام للصورة أوّلاً، ثمّ للهبولى أظهر في صورة يكون لكلّ من الهيولى و الصورة مؤثّر آخر منه في صورة يكون لهما مؤثّر واحد. وكان وجه الأظهرية: انّ في الصورة الثانية يتوهّم كونهما آفي مرتبة واحدة حيث مما معلولا علّة واحدة، و أمّا في الصورة الأولى فليس فيها توهّم أصلاً.

## [١٣/٨٨] قوله: و لا يجوز أن يقال انَّ الصورة ....

هذه المرتبة من الكلام ممّا لاوقع لها أصلاً. و ما أدري أيّ وجم لايراده.

#### [7/٨٩] قوله: و لاشيئان اثنان ... .

و في بعض النسخ: «و لاشيئين» [الف - ١١٣] و لابدّ حيننذ من تقدير مثل «و لاتجد شيئين» و نحوه. و قد قيل: «تقديره: و قد بينا أنّ [ال] شيئين اثنين»، و هو كها ترى.

# [١٣/٨٩] قيل: و بيّن؛ بهذا أنّ كلّ صورة توجد في مادّة مجسّمة ....

كان مراده أنته بيّن بما ذكر من أنّ المادّة لايجوز أن يكون علّة للصورة أن كلّ صورة توجد في مادّة محسّمة فبملّة يوجد، و لايكني في وجودها المادّة؛ اذ الدليل جارٍ في كلّ صورة. لكن لمّا كان دأب الشيخ التكرار و التغفّن في الكلام و ابداء الوجـــو،

۵. ك: لها

المقالة الثانية

الكثيرة لمطلب واحد لم يقنع بهذا بل. بسط الكلام.

و قال: «أمتا الحمادثة فظاهر، اذ لو كان المادّة هي العلّة لكانت دائمة الوجــود لاحادثة، و أمتا الدائمة فلأنّ نسبة المادّة الى جميع الصور على السوية، فــلو فــرض كونها علّة للصورة أيضاً لكان تحتاج الى علّة لتخصّص الصورة.

و هذا انتها يصخ على تقدير كون جميع الهيوليات واحدة بالنوع أو بالشخص، و أمّا على ما هو المشهور من اختلاف هيوليات الأفلاك بالنوع فلا، و يمكن أن لايكون مراده أنته لابدّ من علّة لوجود الصورة، بل أنته لابدّ من علّة لتنخصّص\ الصور بالمادّة آ، لكن حيننذ كونه مبنياً عا آسبق لايخلو من خفاء.

و على هذا وجه الظهور <sup>4</sup> في الصور الحسادثة أيضاً ظساهر، اذ المسفارق المسوجد للصور لوكان كافياً في وجود الصور الحادثة لما كانت حادثة على ما هو زعمهم من قدم المفارق<sup>6</sup>، فلابدّ من أمر آخر من <sup>7</sup> الاستعداد و نحوه.

و أمتا الصور الدائمة ففيها اشكال، اذ على تسليم كون نسبة المادة الى جميع الصور على السواء، لم لايجوز أن يكون المفارق علّة للصورة الخاصة و كانت تلك الصورة الخاصة تخصص المادة؟ لا أنّ المادة اختصت بتلك الصورة حتى يسأل عن سبب تخصصها اللّا أن يكون مراده بعلّة الخصص أعمّ من أن يكون نفس علّة الصورة أو أمر آخر مرجّح و مخصص من الاستعداد و نحوه، و الفرض انّ الهيولى وحدها لاتكنى في التخصيص.

ثم انته لوحملنا الكلام على الصور النوعية و اختصاصها لا في خصوصيات الصور الجسمية أيضاً لما كان يلزم اشكال من حيث أنّهم يقولون: انّ تشخّص الصورة

۱. ص : انخصیص

٣. ق ، ك : فيما

8. ق: المارف

٦. ص : عن ه مـــ دالنخهـ ه

٣. ق: بها لمادة

٤. ق: لظهور

٧. ص : تخصيص . ٨ ص : التخصيص

بالمادة. فكيف يقول الشيخ أنته لابد من خصوصية الصورة من علّة سوى المادّة هذا؟ و قد قيل في هذا المقام: «و ممّا يجب أن يعلم أنّ الصورة و إن كانت بما هي صورة علّة لوجود الهيولى على الوجه الذي سبق، لكنّها ممّا يفتقر اليها من جهة تميّنها الشخصي و ما يلزم شخصها من التناهي و التشكّل».

ثم قال: «و هيهنا بحث و هو: ان لقائل أن يقول: ان تشخص الصورة سيم اذا كانت طبيعة نوعية متكثّرة الأشخاص لابد أن تكون بالماذة، فتلك الماذة إن كانت متشخصة بذاتها ـ كها يدل عليه ظاهر كلام بعض المققين ـ يلزم كونها أمراً متعيّناً بالفعل أ. و هو محال؛ و إن كان تشخّصها بماذة أخرى يعود الكلام الى كيفية [ب - ١٦٣] تشخّص ماذة الماذة، فتسلسل؛ و إن كانت متشخّصة بالصورة يلزم الدور.

فليعلم أنّ معني تشخّص الصورة بالهيولى غير معني تشخّص الهيولى بالصورة، فانّ معني الأوّل أنتها تتشخّص بالهيولى من حيث هي قابلة للتشخّص لما يلزمه من الأعراض المسأة بالمشخّصات، لأنّ حقيقة الهيولى كها مرّ هي القابلية و الاستعداد. وهذا معني قولهم: كلّ نوع يحتمل الكثرة فانتها يتشخّص بالمادّة، أي يحتاج الى قابل يقبل الهوية الشخصية أو ما يلزمها، والقابل لايكون فاعلاً.

و أمتا معنى أن تشخّص المادّة بالصورة فهو: انّ الصورة فنسها ممّا تتعيّن بالهيولى. كما أنّ السواد نفسه ممّا يتسوّد به الجسم، فالهيولى باستعدادها علّة قابلية للـصورة الشخصية، و الصورة بنفسها لابتشخصيها علّة فاعلية لتشخّص الهيولى. و أمسًا الصورة بشخصها فهى علّة لكون الهيولى جوهراً خاصّاً مـتشخّصاً بـالفعل غير

۲. ص، ف : . مادّة

غ قن دمعنی

٦. في النسخ: تشخصها

٥، ص: + قي

المقالة الكانية ٢٩٩

جوهريته الناقصة و تشخّصها الناقص المستمرّ، فلايلزم الدور لاخــتلاف الجــهة».' انتهى.

و لا يخنى أنّ ما ذكره من معني تشخّص الصورة بالهيولى ممّا لايستقيم، اذ على هذا لامعني لما يسقولون: «انّ الصورة لاتحتاج في الوجود الى الهيولى، بمل في التشخّص»، لفوات المقابلة في بين الشقين. و أيضاً الهيولى كما أنتها قبابلة للصورة الشخصية كذلك قابلة لطبيعة الصورة، فلم يسندون تشخّص الصورة البها؟

و الدور الذي ذكره لاحاجة في دفعه الى هذا. بل ما نقلنا عنه سبابقاً سن أنَّ تشخّص الصورة بشخص الهيولى. و تشخّص الهيولى بنفس الصورة تماً يدفعه. و كأنته لم يقنع به لما فيه من اسناد فاعلية مًا الى الهيولى. و هو ينافي قاعدتهم من أنتها قابلة محضة.

ثمّ ما ذكره من حصول تشخّصين للهيولى أحدهما: باعتبار نفس الصورة، و الآخر: باعتبار الصورة الشخصية \_ أمر لايظهر له محصّل، و انتها هو مجرد عبارة. و أيضاً القول بأنّ نفس طبيعة الصورة من حيث الوجود لها دخل في وجود الهيولى و تشخّصها ثمّ الهيولى المشخّصة يصير سبباً لتشخص الصورة \_ على ما هو ظاهر كلامهم \_ معني غير معقول، اذ ظاهر أنّ التشخّص في مرتبة الوجود، و لامعني لأن يصير شيء بعد الوجود متشخّصاً بسبب أمر خارج، و المنازع مكابر.

فالحَقَ على تقدير صحّة ما ذكروه من أنّ تكثّر أشخاص نوع واحد بالمادّة أنته يلزم في الكثّر الأشخاص المادّة، يعني أنته لايتكثّر شخصية ما لامادّة له؛ لا أنّ المادّة سبب التكثّر الفاعل اذا أوجد الصورة أوجدها متشخّصة، لكن لابدّ من مادّة حتّى

٢. ق ، ك : - الصورة

£ ص: ينشخص

٦. ق ، ك : من

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٨١

۲. ص : پستندون

ە. ك : يقع

٧. تعليقة الهيات الشفاء / ٨٢

تصير متكثّرة، و الّا فيوجد شخص واحد فقط.

و بالجملة حديث التشخص و سببه وكيفيّته و تكثّره و وحدته أمر صعب جداً. و ما هو دائر بينهم و سائر على السنتهم ليس ممّا يسمن و يغني من جوع.

ثمّ هذا القائل أورد هيهنا تقريباً اشكالاً على الحكماء و هو أنّ: «تقدّم الصورة على المادّة و تقدّمها على الجسم و تقدّم المفارق على الجميع ينافي قولهم: انّ الجوهر جنس لما تحته اذ عندهم أنّ الذاتي لايختلف بالتقدّم و التأخّر، و بهسذا نفوا ذاتسية الوجود (الف - ١٤٤) حيث يقع فيه التقدّم و التأخّر» .

و قرر الجواب على وضق ما يستفاد من كلام الشيخ في قاطيغورياس ان الاختلاف في نفس المعني بالتقدّم و التأخّر ينافي الذاتية كها في الوجود، و أمتا هيهنا فليس كذلك؛ اذ ليس الاختلاف بين الأمور المذكورة في الجوهرية بالتقدّم و التأخّر، حتى لايكون الجوهر جنساً، بل اختلافها بالتقدّم و التأخّر في الوجود. فغاية ما يلزم منه أنّ جوهراً مقدّم في الوجود على جوهر آخر، و لامحذور فيه: انشا المحذور اذا كان جوهر أقدم من حيث الجوهرية من جوهر آخر، بمعني أنّ جوهرية أحد الجواهر صار سبباً لجوهرية آخر، و ما نحن فيه ليس كذلك.

ثمّ قال: «و العجب من بعض أجلّة المتأخّرين و من يحـذو حذوه حيث انّهم ذهبوا الى اعتبارية معني الوجود، و جعلوا المجعول و الجاعل نفس الماهيّات ثمّ انّهم انكروا التشكيك بالتقدّم و التأخّر في الذاتيات، فيلزمهم التناقض في كون جوهر علّة لجوهر آخر، و هم لايشعرون. و أمّا اتباع الرواقيين في فلمّا زعموا أنّ الوجود لاحقيقة له في الخارج ذهبوا الى جواز التشكيك في الذاتي بالتقدّم و التأخّر و الشدّة و الضمف و الى أنّ جوهراً أقدم و أشد في أنته جوهر من جوهر آخر، و جعلوا جواهر هذا

١. ق ، م : لهذا ٢. تعليقة الهبات الشفاء / ٨٢

ا، نعلیه الهاب الشاه ۱ ۱۰ میله

٣. ك : ١٤ الدين الدواني

العالم' بصورها النوعية كظلال جواهر العالم الأعلى و صورها المفارقة، و الكلّ عندنا راجع الى الوجود و مراتبه و درجاته في الشدّة و الضعف و العلوّ و الدنوّ»، انتهى.

و لايذهب عليك أنّ التمجب الذي فعله من بعض أجلة المتأخّرين ليس في موقعه أصلاً، لأنّ معني كون الجمعول و الجاعل نفس الماهيات على ما صرّح به ذلك البعض هو أنّ القائلين بالجعل المركّب كها يقولون: انّ أثير الفاعل هيو الاتبصاف بالوجود. نحن نقول: انّ اثره هو نفس المعلول، و غاية ما يلزم منه أن جوهراً يكون أثره جوهراً آخر، و ذات جوهر يكون أقدم من ذات جوهر آخر، و عدا ليس تشكيكاً للجوهر أ، بل التشكيك فيه أن يكون جوهر أقدم في الجوهرية بالمعني الذي ذكرنا من أن تصير جوهرية فرد سبباً لجوهرية فرد آخر، و هبهنا ليس كذلك، بل فرد جوهر صار سبباً لفرد جوهر آخر.

و لو قيل: انّ الذات ما ثم يصر<sup>ه</sup> أثراً لم يكن جوهراً، فصارت الجوهرية معلولة \_ فمع أنته مشترك الورود<sup>٦</sup> في الجمل البسيط و المركّب ـ نقول في جوابه: انّ جوهرية الجوهر ليست معلّلة حتى تحتاج الى الوجود، نعم يلزمها الوجود.

فان قلت: تقدّم فرد الجوهر على فرد آخر ان قيل انته في الوجود، فيرجع هذا القول الى الجعل المركّب؛ و إن كان في الجوهرية، فيلزم التشكيك في الذاتي، كها قاله هذا القائل.

قلت: لانسلَم أنته اذا قبل ان النقدّم في الوجود يرجع هـذا القـول الى الجـعل المركّب؛ اذ لامنافاة بين أن يكون الأثر نفس الذات و يكون التقدّم في الوجود. و لو سلّم فنقول اذا لم يكن إب - ١١٤] النقدّم في الوجود لا يلزم أن يكون في الجـوهرية ٧.

7. تعليقة الهيات الشفاء / ٨٢ 2. ص : في الجوهر ٢. ك : الوجود ۱. ص : العلم ۲. ك : ـ أخر و

٥. في النسخ : لم يصير

٧. ق: الجرهر

بل يجوز أن يكون نفس ذات هذا الجوهر مقدّماً ۚ في الجوهرية بالمعنى الّذي ذكرنا. و القول بأنَّه لامعني لتقدِّم نفس ذات الجوهر بل لابدُّ من ارجاعه الى التقدِّم في الوجودِ كلامُ آخر، على تقدير تمامه يبطل مذهبهم في الجمعل البسيط، لا أنته يسلزم عسليهم التشكيك في الذاتي.

فان قلت: لعلَّ الاشراقيين أيضاً مرادهم بالتقدُّم و التأخِّر في الذاتي هذا المعنى. قلت": حينئذ فنعم الوفاق.

و الحاصل أنَّ التقدُّم التأخُّر الَّذي أنكره ذلك البعض المعقَّق هو ما ذكرنا و لايلزم عليه هذا من ألذي ذهب اليه من الجعل البسيط، فإن كان الاشراقيون أيضاً ينكرون هذا المعنى و يثبتون معنى آخر فلانزاع له معهم في هذا المعنى، و إن كان يثبتون ذلك فالنزاع معهم قائم .

ثمّ لايخني ما في الشرطية التي ذكرها من أنَّ الرواقيين لما زعموا أنّ الوجسود لاحقيقة لها ذهبوا إلى جواز التشكيك في الذاتي، إذ مدا المقدّم لا يستلزم التالي ألاترى أنّ المشائين قالوا بالأوّل دون الثاني!؟ فافهم ١٠

قد تمَّت المقالة الثانية و يتلوه أن شأه الله الكلام في المقاله الثالثة .

٢. ص : فقلت

<sup>4</sup> ق ، ك : ـ أن

ا. ص ، م : + لا أن يكون مقدّماً ٣. م : + فافهم



## قوله: **المقالة الثالثة**

من «الغرض من هذه المقالة البحث عن أحوال انواع المقولات التسع العرضية و الدر وجودها و اثبات عرضيتها و تحقيق ماهية أقسامها الأولية و أحوالها و البراضها الذاتبة، اذ الكلّ من عوارض الموجود بما هو موجود، قحري بها أن يذكر في الدر من هذه الحبثيات الوجودية آ»، انتهى.

(٣/٩٣)قوله:

# [الفصل الأول]

# فصل في الاشارة الى ما ينبغي أن يبحث عنه من حال المقولات التسع [و] في عرضيتها

قيل: «المقصود من هذا الفصل هو اثبات أنتها أعراض ليست بجواهر كها ظـنّه بمض الناس في المقولتين منها. أعني الكمّ و الكيف.

و اعلم أنّ العرضية هي عبارة عن الوجود المتعلق بالموضوع بخلاف الجوهر، فاتبا عبارة عن نفس الماهية المشتركة بين الجواهر، فالجوهر ذاتي لما تحته، و الذاتي لايعلل، فكون الشيء جوهراً لا يحتاج الى الاثبات، انتها يحتاج الى الحدّ بخلاف كون الشيء عرضاً، لأنّ معني العرض عرضي لما تحته بمعني عارض الماهية لاعارض الوجود. و كثير من لايغرق بين هذين المعنيين، فزعم أنّ مثل الوجود و الوحدة و معني العرض عوارض خارجية كأقسام الأعراض، يثل السواد و الحركة و اللون و غيرها حو ليس الأمر كذلك، بل العرضية قسم من الوجود، و الوجود عين الماهية خارجاً، و غيره تصوراً بحسب الملاحظة الذهنية و الاعتبار العقل.

ثمّ لايلزم من ذلك أن يكون اثبات الوجود للأعراض معيّناً عن اثبات عرضيتها. و لم يكونا مطلبين متفايرين. و ذلك لأنّ العرضية و إن كانت وجوداً الآ أنته ّ نحو

۲.کدا

خاص من الوجود، طبيعة الوجود أعم من الوجود الخاص و اثبات الأعمّ لا يعني عن اثبات الأخص و لا يوجبه، فبعد اثبات كون الشيء [الف - ١١٥] داخلاً في مطلق الوجود يفتقر الى استيناف بحث عن اثبات وجوده الخاص ثمّ اثبات عوارضه و أحواله الذاتية و اقسامه، كما فعله الشيخ متابعاً للحكاء» أ، انتهى.

و فيه أمور، أحدها: جعل العرضية عبارة عن الوجود، و هو محلّ نظر. اذ الظاهر أنّ وجود العرض معني آخر و عرضيته معني آخر، اذ العرضية هي الحسلول في الحسوضوع و هو إن كان وجوداً فهو وجود رابطي، و الوجود الرابطي و الوجود في نفسه إمّا نوعان متبائنان أو الوجود مشترك لفظي بينها، و ما اشتهر بينهم من أنّ وجود العرض في نفسه وجوده في موضوعه ممّا لانفهمه، فعسي أن يكون غير سا نفهمه.

و ثانيها: القول بأنّ الجوهر هو نفس الماهية المشتركة، و فيه أنّ الجوهر لايفهم منه الا الموجود لافي موضوع، و هو اليضاً مثل العرض في كونه عرضياً. و على زعم هذا القائل ينبغي أن يكون أيضاً نوعاً خاصاً من الوجود.

و بالجملة جعل الجوهر الماهية المشتركة و العرض أمراً عرضياً بمّا لاشاهد له. و لادليل عليه، و ليت شعري من أين فهموا أنّ في أنواع الجواهر أمراً مشــتركاً و في مقولات العرض ليس أمر مشترك!؟ و لعلّهم فهموه و بـالمكاشفة، و الآ فـظاهر أنّ طريق البرهان اليه مسدود.

١. تعليقة الهيات الشفاء / ٨٣ . ٨٣

الله عن الله الموجود ... من ...

११४ वेशी ग्राह्मी

فأمّا الجسم فاثباته مستغنى عنه، لأنته محسوس معلوم بالبديمة.

و قد قيل في شرح هذا الكلام: «أمّا الجسم فقد أثبته بالحقيقة، لأنه الد أبطل تركّبه من الجواهر المتفاصلة، و اذا بطل ذلك فيثبت اتصاله، اذ الاتصال ذاتي للجسم و مبدأ فصله الذي هو قابل فرض الأبعاد، الآ أنّه الايحتاج بعد ابطال الجواهر الفردة أو بعد اثبات الهيولى و الصورة الى استيناف نظر، اذ اثباتها و كيفية تعلّق كلّ منها بالأخرى هو بعينه اثباته؛ لأنته عبارة عنها جميعاً على الوجه المذكور» و انتهى.

و فيه أشياء، أحدها: أنته لاحاجة أصلاً إلى ما ذكره، اذ ظاهر أنّ غرض الشيخ أنّ اثبات الجسم مستغني عنه، لأنته أمر محسوس كيا قررنا، و لا يحتاج إلى اقسامة الدليا عليه.

و ثانيها: انّ تعليله بثبوت الاتصال عند ابطال تركّب الجسم مسن الجسواهسر المتفاصلة بأنّ الاتصال ذاتي للجسم و مبدأ فصله، لايظهر له وجه.

و ثالثها: ان قوله: «اللّا أنته لايحتاج» الى آخره، لايظهر أنته استثناء مــن أيّ شيء.

### [٧/٩٣] قوله: و أمَّا الفارق فقد اثبتناه بالقوَّة القريبة من الفعل ....

قيل: «و^ أمّا العقل فقد أثبته بها من حيث مبدأية للصورة و مبدأية للمهيولى بشركة الصورة بوجه و بتوسطها بوجه. و لكن لاسالفعل بحسب الخسصوص، بــل بالقرّة القريبة من الفعل، لأنّه يتحقّق وجوده الخاصّ العقل بضمّ مــقدّمات سهــلة

۸ ک: ـ فیل و

٢. ق : يثبت / م : فثبت

۱. م : فلائه ۳. ق: : لانه

<sup>£.</sup> ق: نفیه

٥. تعليقة الهيات الشفاء / ٨٣ ٨

٧. ك ، م : ثبوت

٩ ق ك : مشتركة . ق : شركة

الثفاء الثفاء الثفاء

الحصول بعد اثبات كونه علّة إب - ١٩٥] للصورة و المادّة، و هي ان ذلك المبدأ لو كان غير المفارق المحض لكان إمّا جسماً أو مادّة أو صورة أو نفساً أو عرضاً، و الكلّ باطل. أمّا الثلاثة الأوّل فظاهر، لأنتها معلولة له، و علّة الجسم و مبدئه لا يمكن أن يكون جسماً أو صورة جسمانية، لأنّ الكلام ينتقل الى سبب وجودها، فيتسلسل أو يدور، لأنّ تأثير الجسماني بمشاركة الوضع، و لاوضع لشيء بالقياس الى ما لم يوجد بعد، فالجسم و جزؤه لا يمكن أن يكون علّة لجسم آخر و لا لجزئه. و أمّا النفس فهي أيضاً مفتقرة في فعله الى الجسم فلاتأثير الحافيا يفتقر في تأثيرها اليه. و أمّا العرض فان كان من عوارض الأجسام و الجسمانيات فهو متأخّر عنها، و إن كان عرضاً لمفارق فاستلزم وجود المفارق، فصح وجود المجوهر المفارق على أيّ الوجهين.

و سيجيء اثباته و اثبات كثرته في المقالة التاسعة على أنته قد وقع اثباته في علم النفس من كتاب الطبيعيات من جهة الحاجة في خروج النفس من حدّ العقل بالقوّة الى حدّ العقل بالقول، و استكالها به الى عزج ايّاها من النقصان العقلي الى كيالة، و لايكون ذلك المخرج بحسب الفطرة الا كاملاً عقلياً بالفعل، و الا لاحتاج الى عزج آخر يكله إن كان عقلاً بالقوّة، فيلزم الدور و التسلسل، أ، انتهى.

# [١٣/٩٣] قوله: وكذلك النسبة التي هي إفي أين ....

قبل: «و أنتها لم يذكر الشيخ مقولة الجدة لأنتها لم يظهر كونها مقولة أخسرى في نفسها غير الوضع الحناص و بالجملة فحكمها في ظهور عرضيتها مما قد نبّه عليه بما أ ذكر».

ثم قال: «و اعلم أنّ صاحب التلويحات ذهب الى أنّ هذه الأجناس السبعة

۲. ص: سانه

١. ص: تأثيرها

٤. تعليقة الهبات الشفاء / ٨٣

۴. ص : عن

٦. ق ، ك : ما / المصدر : مما

٥. في المصدر : النبب

النسبية كلّها مندرجة تحت جنس واحد، مستدلاً بأنّ النسبة مفهوم واحد، و هي داخلة في مفهوم كلّ من السبعة، فيكون ذاتياً و جنساً لها. و عنده أنّ المقولات خمسة: الجموهر و الكمّ و الكيف و النسبة و الحركة. و كثيراً مّا يستظهر شبه الحميج و المتمجّب بأن لاحينئذ له برهان حصر المقولات، و نحن على أنّ حجته في كون السبعة مشتركة في أمر ذاتي هو مطلق النسبة مقدوحة، و ذلك لأنّ التحقيق أنّ النسبة بما هي نسبة ليست معني مستقلاً في نفسه مع قطع النظر عن خصوصية الطرفين، و هذا لايخنى على متأمل، فاذن لو كانت لهذه النسب السبع جامع مشترك ذاتي لزم أن يكون لاطرافها أيضاً جنس واحد، و ليس كذلك. و أمّا كون الحركة مقولة أخسرى فسها أبطاناه أيضاً في الأسفار»، انتهى.

و لا يخنى. أنّ حجّة التلويحات مقدوحة بمنع كون النسبة داخلة في مفهوم هذه السبعة، و لعلها كانت عرضية لها. و أمّا القدح الذي ذكره هذا القائل ففيه: أنّ كون النسبة معني غير مستقل مع قطع النظر عن خصوصية الطرفين لايستدعي أن يكون لأطراف هذه النسب السبع جنس واحد، لو كان لهذه [الف - ١٦٦] النسب السبع جامع مشترك ذاتي، بل لانسبة بين طرفي هذا المحكم أصلاً؛ فافهم!

[17/98] قوله: فأمّا شكوك أصحاب القول بجوهرية الكيف فالأحرى بها أن يورد في العلم الطبيعي، كأنّا قدا فعلنا لاذلك.

قيل: «و انتها كان البحث من أحوال اقسام الكيفية حريًّا بأن يـذكر في العـلم

۱. ص : شعبه

٣. تعليقة الهبات الشفاء / ٨٠ ـ ٨٤ و، الأسفار ج ٤/٤ و تلويعات / ١١

٣. ك : منع 4. ق : كون

s. س : لجرهرية ٦٠. ص : فقد

٧. ق: نقلنا

الطبيعي، لأنّ أكثرها أمور مفتقرة في وجودها و حدودها الى المادّة الجمهانية و إن كان بعض اقسامها. كالقدرة و الارادة و العشسق و أمشالها -ممّا يمكن أن يسوجد لا في الأجسام. و لا في النفوس المتعلّقة بها. فاذا بحث عن ذلك البعض في الطبيعي لم يكن البحث على وجه العموم، بل على وجه يختص بالمتفيّرات و المتعلّقات بالأجسام، و لكن يمكن للعالم الالمّي أن يبحث عن اقسامها جيماً على الوجه الأعمّ الكلّي بحيث يصير من أحوال الموجود المطلق كها نقلنا، لكن قد تكلّم عن كثير من أحوالها في يصير من أحوال الموجود المطلق كها نقلنا، لكن قد تكلّم عن كثير من أحوالها في وجمه الطبيعيات على الوجه المخاص اللائق بها و عن كثير منها في هذا العلم على وجمه يليق به» أ، انتهى.

و لا يخنى أنّ افتقار أكثر الكيفيّات في الحدود الى المادّة الجسهانية عمّا لااستقامة له و إن كان الشيخ أيضاً قال به في بعض المواضع، و الافتقار في الوجود مشترك بينها و بين الكيات. فلايستقيم اذن وجه آخرية ايراد شكوك جوهرية الكيف في الطبيعيات ودن شكوك جوهرية الكمّ، لكن الشيخ لمّا قال بافتقار صدود بعض الكيفيّات الى المادّة الجسهانية فيصح توجيه كلامه بما ذكر بناءً عليه.

و يمكن أن يكون وجه الآخرية المذكورة أنّ اكثر الكيفيّات يـتعلّق وجــوده بالاستعداد المتعلّق بالمادّة، فيكون موضع البحث عنه الطـبيعيات بخــلاف الكــمّ. اذ لايتعلّق وجوده بالاستعداد، فلايكون من الطبيعيات، اذ المعتبر فيها أن يكون المنظور في الأبحاث الّتي فيها القوّة و الاستعداد.

و بالجملة ما دعاهم الى جعل البحث عن الكيفيّات من الطبيعي و اخراج البحث عن الكمّ عنه هو وجه الآخرية المذكورة أيثاً ما كان، و قد <sup>4</sup> بق حينئذ اشكال آخر

١. ق: بلتفت

۳. ص: بينهما

.. حق ، <del>بدند</del> .

o. ص : . في الطبيعيات -

۲. تعلیلهٔ الهبات الشفاء / ۸٤ ٤ م : آشِرلیهٔ / ق : وجه آشر و به

٦. ق: الاعروبة

ه م: اما

٧. ق : الأجراء به / م : الآخرثية ٨

१०।

و هو أنته على هذا ينبغي ١٠ أن يذكر شكوك جوهرية الكمّ في الرياضيات كها ينبغي ١٠ أن يذكر ٢٠ شكوك جوهرية الكيف في الطبيعيات. و إن كان الملحوظ ٢٣ أنّ هذا البحث عن نحو الوجود و هو لايناسب الرياضي، بل الآلهي، فكذا نقول في الكيف أيضاً. و بالجملة لايخلو الكلام عن كدر.

#### [13/92] قوله: كأنتا قد فعلنا ذلك

كأنته لم يفعل ذلك، اذ قد تصفّحنا قدراً و لم نجده و كأنته زاغ عنه البصر.

### [12/42] قوله: و أمّا اصحاب القول بجوهرية الكمّ فمن ذهب ... .

قيل: «أمّا القول مجوهرية الخطوط و السطوح و النقط فني غاية السقوط، لأنّ هذه الأمور أطراف و نهايات. و النهاية من حيث كونها نهاية عدم اضافي إب - ١١٦] الّا أنّ الخط و السطح لكلّ منهها ١٤ جهة أخرى يكون بها كمّاً قائماً بكمّ آخر مستغني القوام عنه.

و أمّا المقدار الجسمي فالقول بجوهريته لايخلو عن قموّة؛ و ما استدلَّ عملى عرضيته باختلاف تشكلات الشمعة مع بقائه 10 بشخصه، ففيه أمّه لملّ الباقي همو شخص الصورة الطبيعة مع مقدار مّا و جسمية مّا، فانّ التحقيق أنّ ما بازاء الجنس في كلّ مركب خارجي أنسًا يعتبر فيه على وجه الابهام، فالمقدار الجسهاني إن كان مجرّداً عن صورة أخرى يقع بها نوعاً آخر، فتبدّل اشكاله يوجب بطلانه، لأنّ نوعيته قد تمّ بكونه مقداراً. و أمّا اذا كانت مع المقدار صورة أخرى بها تممّ نوعية الجسم

۸۰. ق ، ص ، ك : يبلى

١٢. ك : + فيه

<sup>15.</sup> ق ، ك : منها

۱۱. ق، ص ، ک: يېقى

۱۲. ك : + فيه

۱۵. ق ، ص ، م : بناء

بالمعني الجنسي، و الجنس بما هو جنس معني مبهم غير متحصل، فتبدّل ما هو بازائه و هو بمنزلة المادّة لايوجب بطلان وجود المركّب منها. و قد علم سابقاً أنّ الصورة الشخصية لايفتقر الا الى مادّة لها مطلق التشخّص بصورة مّا على الاطلاق، فستبدّل المقدار على جسم واحد لايدلّ على عرضيته»، انتهى.

و لا يخنى أن فهم المقصود من الايراد الذي ذكره في غاية الخنفاه. و الأولى في الايراد أن يقال: بقاء الصورة الجسمية الشخصية مع تبدّل المقدار لايوجب عرضيته ألا ترى أنته تتبدّل الصور النوعية في الكون و الفساد على شخص الصورة الجسمية مع أنتها جواهر عندهم، و لعلّ ما ذكره أيضاً يراد به هذا، لكن تطبيقه عليه مشكل حداً.

و يمكن الجواب عن هذا الايراد الذي أوردنا بأنّ الصور النوعية و ان لم يكن لها مدخل في وجود الصور الجسمية و تشخّصها، لكن لها مدخل في تحسّل أنواع الجسم، و هم قد اعتبروا في الجوهر الحال إمّا تقوّم الحلّ به أو تصيره اليّاه نوعاً، و المقدار قد يثبت عدم تقويمه لوجود الصورة بدليل النبذل. و أمّا عدم تصيّر الجسم نوعاً فظاهر، اذ الظاهر أنّ الأجسام ذوات المقادير المنتلفة ليست أنواعاً مختلفة.

و لقائل أن يقول أنّ التبدّل لايدلّ على عدم تقويمه للوجود. اذ لعلّ مقداراً مّا له مدخل في تقوّم الصورة الجسمية، كما أنّ صورة مّا جسميته \* لهـا مــدخل في تــقوّم الهيولي؛ فافهم!

[10/98] قوله: فقد قال أن هذه هي الابعاد المقوّمة للجوهر الجسماني. تقويها له عنوع.

٢. ق: بطبيعته علة

١. تعليفة الهبات الشفاء / ٨٤

<sup>£</sup> ق ، م : نصيّره / ص : نميين

٣. م : الصورة

ه. م : جسمية

المقالة الثالثة

[0/90] قوله: ثمّ هي بما هي وحدة مستغنية عن أن تكون شيئاً من الأشياء.

ان أريد به أنَّ الوَّحدة لايَجب أن تكون عين شيء من الأشياء، فهو مسلّم، لكن لايدّل على استغنائه عن الأشياء، و هو ظاهر. و ان أريد أنتها مستغنية عن الأشياء فهو أوّل البحث.

## [٦/٩٥] قوله: وكلّ شيء فانتما يصير ....

ان أريد التوقّف فمنوع و ان أريد الاستلزام فسلّم لكن لايجدي نفعاً.

# [١٣/٩٥] قوله: فيجب علينا أوّلاً أن نبيّن أنّ المقادير ... .

قيل: «وجه التقديم و التأخير في هذه المقاصد الثلاثة أنّ بيان ماهية الشيء و تعريفها و تحديدها و تقسيمها الذي هو أيضاً من باب القول الشارح أقدم من اثبات الله – ١١٧] نحو وجودها و كونها من الجواهر أو الأعراض، و كذلك الاستغال باثبات نحو وجود الشيء و معرفته بالبرهان أحرى بالتقديم من الاستغال بدفع شكوك المشككين، لأنّ المقصود في الأوّل تكيل العارف نفسه، و في الساني غالباً اصلاح حال الغير و مصلحة النظام. و تكيل النفس أهمّ من اصلاح حال الفير، فيكون أولى بالتقديم م. انتهى.

٣. ق ، ك : . حال

# [الفصل الثّاني] [في الكلام في الواحد]

[7/97] قوله: و ذلك بعد الواحد بالعرض أي غيره.

[٧/٩٧] قوله: و الواحد بالعرض هو أن يقال ... .

لا يخنى أنّ هذا هو معني الاتحاد و الهوهو. و أمّا تحقيق معني الوحدة فيه فلا يخلو عن اشكال، اذ الواحد في صورة الاتحاد بالعرض امّا أن يكون كلّ من الطرفين أو مجموعها. و الأوّل ظاهر أنّه لامعني له هيهنا لا و الثاني يشكل الفرق بين وحدته بهذا الاعتبار و وحدته الاعتبارية الّتي يعتبر مثلها في الجموعات كالعشرة الواحدة و العسكر الواحد و نحوهما. و لعلّ الفرق أنّ في الثاني يلاحظ تكثّر الأجزاه و يجمل المجموع أمراً واحداً. و في الأوّل لا يلاحظ تكثّر الأجزاه، بل يؤخذ المجموع. كأنته لاتكثّر فيه و لاجزء له، بل هُو امر واحد البسط باعتبار أنّ كلّا من أجزائه عين

٨. ق : ـ هيهنا ١٠ : الآخر

---

٣ ق،م: پرجد

٤. ق : . واحد ص : + في الأوَّل لابلاحظه تكثر الاجزاء لا...

100 개최

الآخر بالمرض و ارجاع معني الوحدة فيهها الى وحدة الأمر المتفق ' ممّا فيه بعيد.

و قد قيل اشارة الى: «الواحد بالعرض و هو ما تكون أشياء مستعددة بـالذات متوافقة في أمر واحد هو جهة وحدتها، و هي إمّا مقوّمة لتلك الأشياء أو عارضة لها، أو لامقوّمة و لاعارضة، بل اضافة محضة و نسبة صرفة، كها يقال نسبة المـلك الي المدينة و النفس الى البدن واحدة، أي هما واحد في النسبة»، انتهى.

و هذا الحمر ممّا لايصح، فكأنته من باب الاختصار لظهور الأمر.

### [٨/٩٧] قوله: و ذلك إمّا موضوع و محمول عرضي.

قيل: «و أمّا قول الشيخ و ذلك امّا موضوع و محمول عرضي فينبغي  $^{7}$  له أن يبيّن جهة الوحدة فيهما، و أنته من أيّ جهة يقال: انّ زيداً و ابن عبداللّه و  $^{4}$  زيداً و الطبيب واحد  $^{7}$  و الحق أنّ جهة الوحدة في الموضوع و المحمول العرضي هي الوجود بالعرض» و انتهى.

و أنت خبير بأنّ جهة الوحدة في الوحدة العرضية لايلزم أن يكون أمراً واحداً كموضوع واحد أو محمول واحد للطرفين\. اذ كها يجوز أن تكون وحدة أمر متملّق بالطرفين جهةً لوحدة الطرفين، فكذا يجوز أن يكون معني آخر متعلّق بهها يكون جهةً لوحدتها، اذ لادليل على انحصار الجهة في الأمر الأوّل، و هو ظاهر.

و حينئذ نقول: انّ جهة الوحدة في الموضوع و المحمول العرضي هو كون أحدها حالاً في الآخر، كيف و اذا جاز أن يكون كونها حالين في محلّ واحد أو محلّين لحال واحد جهةً لوحدتها، فلم لايجوز أن يكون حلول أحدهما في الآخر جهة لها، بل هي أولى و اقر ب كما لايجو !؟

٩. م : المتعين

Y. تعليقة الهيات الشفاء / £. م : أو

<sup>2</sup> ق ، 4 : فيبغى

٦. ق ، ك : لطرفين

و القول بأنّ الأوّلين يرجعان إلى وحدة الموضوع و الهمول، فلذا يصحّ أن يكونا [ب - ١٧٧] جهة الوحدة. و أمّا الأخير حفلها لم يرجع إلى وحدة شيء فلايصلح المجهية "\_ فساده " ظاهر؛ اذ أيّ دليل على أنّ جهة الوحدة لابدّ أن تكون وحدة أمر فتثبت أ. لكنّ الواحد الذي بالذات منه واحد بالجنس \_أي الجنس الواحد كالحيوان الذي هو جنس \_ واحد.

#### [10/47] قوله: و هو الواحد بالفصل.

أي الواحد النوعي يلزمه أن يكون واحداً بالفصل. أي يكون له فصل واحد، و الا فظاهر أنّ معني الواحد بالنوع و الواحد بالفصل متغايران. و الأوّل: هو الانسان، و التاني: الناطق<sup>9</sup>. فكيف يكونان متحدين؟ و لاأدري ما فائدة هذا الكلام من الشيخ، و أيّ منظور له فيه!؟

#### [۱۵/۹۷] قوله: و منه واحد بالمناسبة.

أي المناسبة الواحدة مثلاً نسبة الملك الى المدينة و نسبة الربّان الى السفينة واحدة، لابمعني أنّها متحدان في النسبة، اذ على هذا يرجع الى الاتحاد بالعرض، بل بمعني أنّ هذه النسبة الكلّية الّتي تتحقّق في هذا و هذا نسبة واحدة، كها أنّ الحسوان جنس واحد.

و لايخنى أنّ النسبة لاتخلو من أن يكون إمّا جنساً أو نــوعاً أو خــيرهما مــن الكلّيات الخمس، لكن لايلاحظ في هذا الاعتبار كونها^ أحــد هـــذه الكــلتّيات، اذ

١. ٤ : فلايصخ
 ١٠ ص : فلايصة
 ١٠ ص : فلساده
 ١٠ قالمناطق
 ١٠ قالمناطق
 ١٠ قالمناطق
 ١٠ قالمناطق
 ١٠ قالمناطق
 ١٠ قالمناطق

بهدا الاعتبار وحدة النسبة ترجع الى وحدة الكلّيات، بل انتها يلاحظ محض كونها نسبة، كما يلاحظ الحيوان مثلاً واحداً من دون ملاحظة جنسية. و لعلّ اعتبار هذا الاعتبار فيها الاعتبار في خصوص النسبة من بين ساير الكلّيات الطبيعية لشيوع هذا الاعتبار فيها دون غيرها. كما أنّ في الوحدة بالعرض أيضاً يجعل اتحاد الطرفين فيها قسماً خاصاً من الاتحاد دون ما عداها من الكلّيات الطبيعية، مثلاً لم يجعلوا الاتحاد في الحسيوانية و الانسانية و النباتية و نحوها أقساماً خاصة للوحدة بالعرض، و جعلوا الاتحاد في النسبة قسماً خاصاً منها، و كأنته لامنشأ لذلك كلّه سوى الشيوع الذي ذكرته. و منه واحد بالموضوع.

و بما قرّرنا. مراد الشيخ من قوله: الواحد بالجنس و النوع و المناسبة و الموضوع. اندفع عنه ما قيل: «ثمّ المجب من الشيخ كيف جعل الواحد بالجنس و الواحد بالنوع و بالمناسبة و بالموضوع من أقسام الواحد بالذات»، انتهى و العكس 4 التعجّب.

#### [٣/٩٨] قوله: و الواحد بالنوع كذلك ... .

قيل: «ثم لايخنى أنّ الغرض من جعل الواحد بالنوع قسهاً و الواحد بالجنس قسهاً آخر، و كذا اعتبار القرب و البعد في الجنس في أقسام الواحد، لمدلّ على شفاوت الوحدات قوّة و ضعفاً، فلايحسن حينئذ اعتبار النوع الاضافي و تقسيمه بالقرب و البعدا، لأنته يختلّ به المقصود، و يفوت الفرض من مسرفة درجات الوحدة في الكال و النقص. و لافائدة هيهنا في أخذ اعتبار الم يكن في الآخر، فتكون مرتبة

٨ ص: + ان

١. ق : بهذه النوع و المناسبة ٢. ك : بالجنس و النوع و المناسبة

٣. تمليقة الهيات الشفاء / ٨٧

٧. ص : عن

٩. ق : . اعتبار / ص . ك . م : الاعتبارين

خاصة من الوحدة كوحدة الجنس القريب قوية أو ضعيفةً لايختلف بأن يعتبر كونها نوعاً [الف - ١١٨] اضافياً بعيداً أو جنساً قريباً؛ و الّذي يؤثّر هيهنا ليس الّا اعتبار مراتب القرب و البعد للواحد بالقياس الى الواحد المحصّل الشخصي. سواء كان اسمه جنساً أو نوعاً اضافياً. فلافائدة للخلاف في هذا الاعتبار الا مجرد اختلاف<sup>ا</sup> العنوان و التسمية»، انتهى.

و أنت خبير بأنّ انحصار الفرض في هذه التقسيات ـ ما" ذكره ـ ممّا لاشــاهـد عليه، فايراده نما لاورود له.

### [7/98] قوله: و معلوم أنَّ الواحد بالجنس كثير بالنوع ... .

بيان أحوال و أحكام لأنواع الواحدات الَّتي ذكرها. و هو أنَّ الواحد بالجنس ـأى الجنس الواحدـ تكون له أنواع كثيرة البتة. بناءٌ على ما تقرّر عندهم مـن أنّ الجنس لابدَ أن يكون مقولاً على كثيرين مختلفين في الواقع، و لايكني القول بحسب الفرض.

و أمَّا الواحد بالنوع فيجوز أن تكون له أشخاص كثيرة. و يكون قدوله عــلى كثيرين في الواقع؟ و أن لاتكون له أ، بل يكون نوعه منحصراً في فرد ُ، بل لايكون له فرد أصلاً.

و كأنته لم يذكر الشيخ هذا القسم اعتاداً على الظهور، وكون النوع كذلك بناة على أنـّه لم يعتبروا فيه القول على كثيرين في الواقع، بل اكتفوا فيه بالقول الفرضي<sup>v</sup> الضأً^.

> ٢. تعليقة الهيات الشفاء / ٨٧ ١. ك: الإختلاف

٤. أي: فيجوز أن لا تكون له أشخاص كندة ٣ ص: فيما

٦. ك: فكأت ٥. ص : الفرد

4. م : الفرضي

۸ ص وم : + هذا

१६९ वर्षी ग्राह्म

و قد قبل في هذا المقام: «قد علمت أنّ الموصوف بالذات بالوحدة الجنسية ليس الآ نفس طبيعة الجنس عليه المستكثرة الآ نفس طبيعة المجنس بها هي طبيعة مبهمة غير متحصلة، و أنّ الأنبواع المستكثرة بالذات واحدة بالعرض، و جهة وحدتها هي الجنس، و كذا الموصوف بالذات بالواحد النوعي ليس الاّ طبيعة متحصلة نوعية نوعاً قريباً. و أمّا الاعداد الواقعة تحتها فهي كثيرة بالذات واحدة بالعرض.

و كلام الشيخ هيهنا في الواحد بالذات و هو ما لاتكون أمور كثيرة مشتركة في واحد، فلامناسبة للكثير بالعدد، و لاللكثير بالنوع لأن يعدّ من أقسام الواحد بالذات؛ فانّ الأشخاص بما هي أشخاص كثرتها و اختلافها بالتشخّصات، و هي بها تصير أشخاصاً و لااتحاد في التشخّصات، فالأشخاص بما هي أشخاص و ذوات تشخّصات يكون المعني النوعي خارجاً عنها، فيكون اتحاد الهويات الشخصية اتحاداً عرضياً أي بالمرضو و كذا اتحاد الأنواع في الجنس»، انتهى.

و بما قرّرنا مراد الشيخ من أنته في صدد بيان أحكام الوحدات؟ ظهر عدم اتجاه هذا الكلام رأساً. اذ ليس مراد الشيخ أنّ الأنواع و الأشخاص الكثيرة من أقسام الواحد بالذات. حتى يرد ما أورده. و ليت شعري من أين فسهم أنّ الشيخ جمل الأنواع و الأشخاص من الواحد بالذات!؟ اذ ليس في كلامه ما يوهم ذلك أصلاً.

ثم تكثر الأشخاص و الأنواع و عدم اتحادهما بالذات أمر ظاهر، لاحاجة الى ما تجشّمه من جعل النوع و الجنس خارجاً عنها، حتى يكون اتحادهما فيها اتحاداً بالعرض، اذ الاتحاد في الأمر الداخل أيضاً اتحاد بالعرض، و لايلزم أن يكون الاتحاد بالعرض اتحاداً في الأمر الخارج. و هو ظاهر، هذا مع ما في إب - ١١٨ جمل النوع و الجنس خارجاً عن الأشخاص و الأنواع، اذ لايظهر له وجه صحّة و استقامة أصلاً؛

۱. م : فكلام

فأفهم!

[٨/٩٨] قوله: فيكون من جهة نوعاً ....

يفهم من ظاهر هذا الكلام أنته فرق بين النبوع المستكثّر الأسخاص و النبوع المنتصر في الفرد في هذا المعني، أي في كونه نوعاً و كلّياً من جهة، و ليس بنوع و لا كلّي من جهة، و لايفهم ظاهراً فرق بينها! اذ النوع لو اعتبر من حيث المفهوم فهو نوع و كلّى، و إذا اعتبر من حيث المنصوصية فهو ليس بنوع و لاكلّي سواه كان منحصراً في الفرد أم لا؛ وكان الفرق بينها بزعم أنّ المتكثر الأشخاص لابد فيه من انضام مسخّصات من خارج دون المنحصر في الفرد، اذ تشخّصه ابنفس ماهيته؛ فيحينئذ يصح أن الناني باعتبار نوع و كلّى، و باعتبار لا، بخلاف الأول، لكن في كملّ من هاين المقارات؟.

# [12/98] قوله: و- هو أمّا في الخطوط فالّذي لازاوية له ... .

قيل: «هذا المقدار غير كان في الاتصال الحقيق، فأنسه اذا النصل رأس خط برأس خط آخر بحيث لازاوية بينهها، بل كانا على استقامة، و لكن توجد بينهها نقطة لم يكن الجسم متصلاً واحداً في الحقيقة، بل في الاشارة الحسية فقط، فينبغي أن يقال: المتصل في الحضوط ما لاتكون له نقطة في الوسط بالفعل، وفي السطوح مالايكون بين أجزائه حداً بالفعل، وفي الأجسام ما لا يكون بين أجزأته سطح بالفعل، أ، انشى.

و نمه نظر؛ لأنّ الشيخ لمّا قال انّ المتصل الحقيقي ما تكون فيه الكثرة بالقوّة فقط. فظاهر أنّ منل الخط الّذي ذكره هذا القائل خارج عنه لوجود الكثرة فيه بمالفعل

٢. ص : الهائين

171 건널! 리트네

قطماً، و لاحاجة الى التصريح بخروجه. و انتها ذكر الّذي لازاوية له لحصول الاشتباه في أنّ ذا الزاوية له لحصول الاشتباه في أنّ ذا الزاوية هل هو متصل حقيقي و ليس فيه كثرة النافعل، أم لا أ فحقّق أنّ المتصل الحقيقي. و أمّا الذي ذكره القائل فلافائدة في النمرّض له فافهم! بالفعل لكنّه متصل، بل المتصل الحقيقي. و أمّا الّذي ذكره القائل فلافائدة في النمرّض له؛ فافهم!

[١٧/٩٨] قوله: الآ أن اطرافها تلتقي عند حدّ مشترك مثل جهلة الخيطين المحيطين بالزاوية.

كلام الشيخ هيهنا و في مواضع أخرى تدلّ على أنّ مثل الخطّين الهيطين بالزاوية الغير المتاسين موجودان بالفعل، و أنّها يلتقيان عند حدّ واحدا في الواقع مشترك، اذ لو كان حدّاهما متغارين في الواقع و متحدين في الحسّ الما كان فرق بينها و بمين الخطين المتاسين، و حيننذ يشكل الأمر من حيث انته ميلزم قيام عرض واحد بحلّين، و كأنته يجوز هذا في مثل هذه الصورة، و يزعم أنّ دليل استناعه لايجري هيهنا؛ فتديّر!

### [1/99] قوله: و يليه أن تكون الاطراف متماسة ... .

قيل في هذا المقام: «فما ليلي المتصل الحقيقي هو الذي فيه كثرة بالفعل من أحاد نوعه. الآ أن اطرافها تلتقي عند حدّ مشترك، مثل الله – ١١٩] مجموع الحنطّين المحيطين بالزاوية، بل مجموع الحنطّين المتلاقيين على طرف مشترك من غير زاوية، و يليه ما يكون أموراً متخالفة متاشة أطرافها متلاصقة يمسر انفكاك بعضها عن بعض لشدّة

۲. کدا

۸. مس: مذا

<sup>£</sup> ص : الجنس

۲. م : عند حدود حد

٦. ص: فيما

الالتحام. فيكون لها اتحاد في الحركة. لكن الحقّ أنّ وحدة حركتها تابعة للالتصاق<sup>ا</sup> الواقع بينها. و هو ضرب من الوحدة. لا أنّ اتحادها تابع لوحدة حـركتها. و ذلك كالأعضاء الحيوانية»<sup>۲</sup>. انتهى.

#### و فيه نظر:

أمّا اولاً: فلأنّ قوله: «بل مجموع الخطين المتلاقيين على طرف مشترك من غير زاوية» ليس بصحيح، لأنّ هذين الخطين لو كانا متلاصقين بحيث يتحرك كلّ منها بحركة الآخر فها من القسم الثالث، و ان لم يكونا متلاصقين بل متاشين فقط فيكونان خارجين عن المقسم، اذا المقسم هو الوحدة بالاتصال، و هما واحدان بالتماس. و قد جعلها الشيخ قبل هذا متقابلين حيث قال: «و قد يكون بالاتصال و قد يكون بالتماس» و لو فرض عدم خروجها عن المقسم فلاشك أنّ وحدتها أضعف من وحدة القسم الثالث، فكيف عدمها من القسم الثاني.

و أمّا تأنياً: فلأنته يفهم من ظاهر كلامه حيث قال أوّلاً من آحاد نوعه و ثانياً أموراً متخالفة، أنته يعتبر في القسم الثالث أن لايكونا من نبوع واحد كأعضاء الحيوان الّتي مثّل بها؛ و ظاهر أنته ليس كذلك، بل الحيطين المتلاصقين و عمشلاً الجسمين المتلاصقين اللّذين يكونان من نوع واحد، كعظمين مثلاً أيضاً من القسم البالث؛ فافهم!

[0/٩٩] قوله: و الوحدة بالجملة في هذه أضعف. الظاهر أنته اشارة الى القسم الثالث.

۲. تعليقة الهيات الشفاء / ۸۸

<sup>1.</sup> ك : . و

174 전비 전대

[٩/٩٩] قوله: و الوحدة بالاتصال إمّا معتبرة مع المقدار فـقط، و إمّـا (أن تكون] مع طبيعة أخرى، مثل أن تكون ماء أو هواء.

يعني أنّ الوحدة الاتصالية قد يعتبر معروضها المقدار فسقط، و يسقال: الواحسد بالاتصال. و يراد به: المقدار المتصل الواحد. و قد يعتبر معروضه أمراً آخر و طبيعة أخرى كالماء و الهواء و نحوهما، و يقال: الواحد بالاتصال و يراد به المساء المتصل الواحد و نحوهما.

# [١٠/٩٩] قوله: و يعرض الواحد ابالاتصال أن يكون واحداً في الموضوع ...

يعني لابد أن يكون الواحد بالاتصال واحداً الملوضوع أيضاً، أي موضوعاً واحداً، بمعني أن لايكون أشياة متخالفة بالنوع الحقى يكون موضوعات متعددة؛ بل لابد أن يكون المتصل الواحد أمراً واحداً متفقاً بالنوع، لا أن يكون بعض أجزائه من نوع و بعضها الآخر من نوع آخر. و هذا ما يقولون و اشتهر بينهم و تمسكوا به في رد مذهب ذيقراطيس من أن المتصل الواحد لاينقسم الى أجزاء متخالفة بالطبع، بل أقسامه كلها متفقة في الطبع.

### [١١/٩٩] قوله: فإنَّ الموضوع للمتصل؛ بالحقيقة جسم بسيط متَّفق الطبع.

المراد بالمتصل بالحقيقة [١]: إنّا منهوم المتصل الحسقيقي، فسيصير المعني أنّ سا يصدق عليه أنته متصل حقيق يجب أن يكون [ب - ١١٩] جسماً بسيطاً متفق الطبع [٢]: أو المراد به المقدار، لأنته المتصل حقيقة، و اتصال غيره بتوسطه. و المعنى: انّ

٢. ق ، ك : واحد

١. في المصدر : للواحد

<sup>£</sup> في المصدر : المتصل

٣. ق: بالموضوع

المقدار المتصل الواحد يجب أن يكون موضوعه جسماً بسيطاً متفق الطبع.

#### [١٢/٩٩] قوله: فيكون موضوع وحدة الاتصال ....

أي ما له الوحدة الاتصالية لابد أن تكون له الوحدة بحسب الطبع أيـضاً. أي لابد أن تكون طبيعة واحدة لا طبائع مختلفة، و مستندهم في ذلك كأنته البديهة على ما صرّح به بعضهم، اذ لم نجدهم أقاموا دليلاً عليه.

و أنت خبير بأنّ دعوي البداهة فيه في محل المنع، كيف و عندهم أنّ الأشدّ و الأضعف مختلفان بالنوع؟؟ مع أنّ في الحركة الكيفية يتحقّق فرد واحد مـتصل مـن الكيف منقسم الى الشديد و الضعيف إمّا في الذهن فقط أو في الحارج أيضاً. و القول باستثناء هذا المتصل من الحكمّ الكلّي العقلي لايخلو عن سهاجة، و بالجملة المسألةُ عمل تأمّل.

و قد قبل في هذا المقام: «قد علمت أنّ الوحدة في كلّ شيء هي عندنا وجوده، و قد قبل في هذا المقام: «قد علمت أنّ الوحدة، و المقدار مقدار شيء لامحالة كالماء و الهواء، فبالحقيقة المقدار الجساني هو وحدة الجسم و وجوده، و السطح انتها يحصل من انتهائه و انقطاعه. و كذا الخط انتها يحصل من انقطاع السطح. و كذلك حكم العدد في أنته عدد لشيء لم و أنته مؤلف من وحدات هي غير زائدة عملى وجودات الأشياء، بل على ماهياتها في اعتبار العقل.

فاذا تقرّر هذا فنقول: لابدٌ أن تكوّن مع الاتصال ماهية أخرى مثل ماء أو هوا. أو غيرهما، لتكون وحدتها الاتصالية نحو وجودها، و لابدّ أن يكون موضوع الوحدة الاتصالية موضوعاً غير مؤلّف من ماهيات متخالفة خلافاً لبعض الموقّقين عسيت

أق ، أك : طبيعة لما
 من : فئ أو

تمشك بعبارة بهمنيار في التحصيل و هي: ان كلّ ما وحدته بالفعل كثرته بالقوّة؛ فزعم أن اعضاء الفرس مثلاً كلّها متصلة موجودة بوجود واحد. و المراد ممّا نقله منه على تسليم حقيقية هو أنّ ما له وحدة بالفعل تكون الكثرة الّتي تقابل تلك الوحدة هي بالقوّة، و هيهنا أي المتألتف من متخالفة الماهية ليست له وحدة بالاتصال. بمل لو كانت لكانت من جهة اخرى. نعم لو كان مراد هذا المدقّق أنّ الحقيقة الفرسية مثلاً غير متقوّمة من الأبعاض البدنية كالعظم و اللحم و غيرهما ـ لكان له وجه، كيا سياتي.

و بالجملة موضوع الوحدة الاتصالية غير مختلف و لامتألتف من حقائق مختلفة لما ذكرنا من أنَّ متصلية الشيء هي نحو وجوده، و الاتحاد في الوجود يوجب الاتحاد في الماهية بالفعل، كها: ان الاختلاف في الماهية يستدعي الاختلاف فيه؛ فاذاً كلَّ ما هو واحد بالموضوع، سواء أريد بهذلك المتصل نفس المقدار أو الطبيعة المتقدّرة كالماء و الهواء، فيكون كلَّ متصل الله - ١٢٠) واحداً بالموضوع أو موضوعاً واحداً، و الصورة الواحدة أيضاً يصح أن يقال: انسها واحدة بالموضوع أخني المادة و كذا يلزم الواحد بالاتصال أن يكون واحداً أيضاً في الطبيعة» النبي.

و فيه أمور. أحدها. جعل الاتصال مقداراً، ثمّ جعله وحدة، ثمّ وجوداً. و هـذا كأنته شيءً لم ينطق به أحد الى الآن سوى هذا القائل. و ليت شعري كيف يرضي أحد بأن يقول انّ مقدار الشيء وجودها؟

و ثانيها: جعل مراد ذلك البعض المدقّق ممّا نقله ما ذكره، و فيه أيضاً غرابة <sup>1</sup>؛ اذ أراده ذلك المعني ممّا ذكره لايتصوّر اليها سبيل أصلاً.

٢. تعليقة الهيات الشفاء / ٨٩

و ثالثها: انَّ الاتحاد في الوجود يوجب الاتحاد في الماهية بالفعل، و فيه منع؛ اذ الجنس و الفصل مختلفان في الماهية و متحدان في الوجود عندهم، و الفرق بمين المعية المحلة المعية المحتلة من كلام.

و رابعها: ان قوله: «و الصورة الواحدة أيضاً يبصح أن يبقال أنسها واحدة بالموضوع، اعنى المادّة». كأنته تما لامدخل له في هذا المقام كما لايخني.

و خامسها: انّ قوله: «و كذا يلزم الواحد<sup>7</sup> بالاتصال أن يكون واحداً أيضاً في الطبيعة»، يدلّ على أنّ قول الشيخ: «فيكون موضوع وحدة الاتصال» الى آخره مطلب على حدة غير ما سبقه. و أنت خبير بأنته ليس كذلك، بل هو نتيجة لما سبقه، بل عينه. و لاادري أنته بعد جعله مفائراً لما سبقه و حمل هذا على ما حمله على ما يحمل ما سبقه.

هذا ثمّ قيل بعد ما نقلنا: «الكن هيهنا شبهة استصعبوا حلَّ عقدتها، و هي: ان الأجزاء الوهمية للمتصل ليست معدومة صرفة، اذ العقل بمعونة الوهم يحلَّله اليها، و لا يكن تحليل الموجود الى معدومات صرفة، كيف و كثيراً ما تصير سوضوعات لموجبات صادقة كقولنا: بعض هذا المتصل حارَّ و بعضه بارد و بعضه ذراع أو موازٍ لكذا، و الحكم الايجابي يستدعي وجود الموضوع، فاذن اذا كانت أجزاء المتصل الواحد موجودة بوجود واحد، و ليس الحمل مبناه الآالاتحاد في الوجود، فاتحادها في الوجود، فاتحادها في الوجود على الكلّ و حمل الكلّ على المعض، و بأن يقال هذا الذراع نصفه أو تُلته أو نصف الذراع ذراع أو نصفه ثلثه.

ثمّ قال بعد نقل جواب من بعض الأجلّة و تزييفه: «و الجواب المحصّل أنّ المتصل الواحد ما لم ينقسم ــو لو ذهناً ــلم تتحقّق مغايرة أصلاً. فلاحمل. و اذا تحقّق شيء

۱. م : يتحدان

۲. ص : الواحدة `£ ق : منشاه

٣. ق، م: دما كَانَ قَالَ : منت

٦. ص: بعض

£₹V ଅ년। 강나시

من أنحاء القسمة التي معناها و مفادها حصول الكثرة و احداث الهويتين المتصلتين و اعدام الهويتين المتصلتين و اعدام الهوية الواحد بالاتصال فيه تقرّة التعدّد في الاتصال. سواء كان في الحنارج أو في الوهم، فما ثم يخرج تعدّد من القوّة الى الفعل فلا اتحاد هناك، بل وحدة خالصة، و اذا خرج الى الفعل فلا اتحاد ايضاً. بل هناك ائنينية صرفة، فلاحمل على التقديرين» أ، انتهى.

و فيه نظر:

أَمَّا أَوَّلاً [ب - ١٢٠] فلأنَّ عدم وجود الأجزاء بوجه قبل القسمة خلاف البديمة. و كيف يمكن تحليل الشيء الى ما ليس موجوداً فيه أصلاً، لابالفعل و لابالقوّة، بسل يصير موجوداً بعد التحليل.

و أمّا ثانياً: فلأنّ القول بحدوث الأجزاء بالقسمة الوهمية بمتازه مستقلة يوجب القول بانعدام الكلّ حين القسمة على ما هو رأيهم في اثبات الهيولى بالانفصال أ، مع أنّ هذا القائل اعترف به ايضاً. حيث قال: «و اعدام الهوية الواحدة» و حينئذ نقول: القول بانعدام الكلّ بالقسمة الوهمية أمر لاينبغي أن يقول به جاهل فضلاً عن عاقل، و كيف يقول أحد بأنّ شخصاً في المشرق اذا توهم انقسام جسم في المغرب انعدم ذلك الجسم في المغرب و حدث جمهان آخران، و هل هذا الاسفسطة صريحة و شناعة فضيحة !؟

و بالجملة أنّا نعلم قطعاً بالضرورة أنّ حال الأجزاء لايتغير بالقسمة الوهمية من حيث الوجود الخارجي، بمعني أنّ وجودها في الخسارج و نحسوه و كيفيّية قسل القسمة و بعدها بحسال واحد، و لايحصل فيه تغير و اخستلاف أصلاً، و المنازع مكابر مقتضى عقله. ثمّ ليطلب الجواب الحقّ من هذه الشبهة من تسعلية اننا صلى

١. تعليلة الهيات الشناء / ٨٩

ص: القسمة
 ص: بالاتصال

٣. م: فوجب

الشرح الجديد للتجريد.

[17/99] قوله: بل نقول أنّ الواحد بالعدد ... .

شروع في بيان حال<sup>ا</sup> آخر للواحد. سوى ما ذكره سابقاً.

#### [٨/١٠٠] قوله: و لا من جهة اخري.

قيل: «و هيهنا موضع نظر، و هو كون العقل غير منقسم من جهة أخرى و لو بالأجزاء المحمولة. مع كون الجوهر جنساً له عند الشيخ لايستقيم، اللهم الآأن يخصص جهات الانقسام بما يكون بحسب الخنارج. و هذا الايسراد عمليه في بماب النفس أظهر ٤٠، انتهى.

و لايخنى ان قول الشيخ بعيد هذا «فمن هذه الأصناف من° الوحدة ما لاينقسم مفهومه في الذهن» كأنته قرينة على التوجيه الذي ذكره، اذ الظاهر أنته حكم على حدة غير ما ظهر مما ذكره، الآ أن يقال الفاء للتفريع، وكأنته بعيد عن المقام.

لايقال الايراد المذكور وارد على هذه العبارة بحيث لايندفع، اذ ليس بمعلوم أنّ مراده من هذا البعض الذي لاينقسم مفهومه غير العقل و النفس و هو الواجب تعالى أو غيره من النقطة و الوحدة، مثلاً بناءً على عدم تركّبها ذهناً فكنفس الوحدة الّتي هي مبدأ العدد.

قبل فيه ?: «أن نفس بعض الوحدات كالوحدة الاتصالية مما " ينقسم لكون الوحدة الاتصالية نفس الاتصال الحقيق، فهي موحدة ضعيفة فيها قبرة الكثرة

۱. ص ، ك : محال

۳. ص: حينئا د د د د د د د د د د د د د د د د

٦. ك : مذه

1. نعليقة الهيات الشفاء / ٩٠

ەق: من

٦. ق: ننب

٧. ص: بنا

۸ ق ۵۰ : و هی

११९ वर्षा योजी योजनी

الاتصالية. بل لو سألت الحق فاعلم أنّ العدد أيضاً من اقسام الوحدة. و هو مقابل الوحدة الّتي يتألّف منها تقابل التضائف، كها سيجيء تحقيقه، كها أنّ بمعض الوجود مقابل لبعض، و ليس لمطلق الوجود مقابل الاّ العدم»"، انتهى.

#### و فيه نظر:

أمّا أوّلاً: فلأنه أين قال الشيخ: انّ نفس الوحدة لاتنقسم؟ بل لم يقل الّا ۗ أنّ نفس الوحدة لاتكون هناك طبيعة أخرى، لا أنتها لاتنقسم، و هو ظاهر.

و أمّا [الف - ١٢١] ثانياً: فلأنَّ انقسام مفهوم الوحدة ممّا لامعني له، وكونها نفس الاتصال على تقدير تسليمه الايجدي أيضاً، اذ الاتصال أيضاً لاينقسم، انتها المنقسم، المتصل، ثمّ كون العدد وحدة لايخلو عن غرابة.

### [12/100] قوله: فمن هذه الاصناف من الوحدة ... .

يعني: بعض هذه الأصناف ألّي ذكرنا من الوحدة أي الواحد الاينقسم مفهومه في الذهن، أي ليس له الأجزاء الذهنية أيضاً فضلاً عن القسمة المادّية المكانية أو الزمانية. و المراد بالقسمة المادية المكانية كأنته القسمة المقدارية الكائنة في الأمور القارّة، اذ كلّ جزء يحصل^ بالقسمة من هذه الأمور يكون في مكان غير مكان صاحبه، و القسمة الزمانية هي تلك القسمة في الأمور الفير القارّة، اذ كلّ جزء من القسمة يكون في زمان غير زمان صاحبه، و يمكن أن يكون المراد بها القسمة الكائنة في مكان أو زمان.

١. ص ، م : الوحدة

٢. لعليقة الهيات الشفاء / ٩٠

<sup>2.</sup> ص: الأ

٦. ص: تعليمه

۸ ك: بجعل

٣. ص : لابل لم يثل الآ ٥. ق ، ك : فان

٧. ص: و . ك: ـ اذ

٨ ص: يهما

و قيل بعد جعل هذه الفقرة من الشيخ عنواناً: «و هي أعمّ من أن يكون معه معني آخر، سواء كان من باب الوضع كالنقطة أوّلا كالمقل و النفس عند الشيخ باعتبار المغائرة بين الوجود و الوحدة فيها. [و] عندنا بباعتبار الاشتال الحقيقة الامكانية على جهة غير وجودية كالماهية أو القصور في الوجود الذي هو مناط الحاجة أو الامكان، اذ لامغائرة عندنا بين الوجود و الوحدة الا بحسب المفهوم، أو لا لا يكون معه معني آخر و هو الوحدة الواجبة بحسب التحقق، و نفس معني الوحدة بحسب المفهوم» أن انتهى.

و فيه. أمّا اولاً: فلأنّ هذا التعميم و التقسيم في هذا المقام بعد ما أورده الشسيخ قبل° هذا كمّا لايظهر له وجه أصلاً.

و أمّا ثانياً: فلأنته أيّ حاجة في بيان كون الوحدة في العقل و النفس مقارناً لمعني آخر الى ما تجشّمه؟ ألم يكفيه أن يقال: انّ حقيقة العقل و النفس معني مغائر لوحدتهما على ما قال الشيخ قبل هذا؛ فافهم!

## [١٦/١٠٠] قوله: و لنعد القسم الّذي يتكثر أيضاً ....

لمَّا قال في التقسيم السابق أنَّ الواحد منه ما لايتكثّر من حيث طبيعية المفروضة للوحدة و منه ما يتكثّره و قد قسّم القسم الأوّل الى أقسام. فهيهنا عاد الى القسم الثانى، و ذكر له أيضاً أقساماً.

(۲/۱۰) قوله: و في قوّته أن يصير مياها كثيرة بالعدد، لا لأجل المائية ....
 لايقال أنّ المقدار عندهم ينعدم بالتكثّر، فكيف يكن أن يكون تكثّر الماء و

١. ق : النصوّر ٢. ص ، ک : اذ

٤. تعليقة الهيات الشفاء / ٩١

٣. ك: الغالبة

قبوله للانقسام لأجل المقدار، لأنتهم يقولون انّ المقدار و إن كان ينعدم بالانفصال لكنّه يعدّ المادّة لقبول الانفصال، و عند الانفصال ينعدم هو و تبقي المادّة، و لامحذور؛ اذ المعدّ لايلزم بقاؤ، عند حصول المستعدّ له، انتها يجب بقاء القابل فقط.

[٣/١٠١] قوله: فتكون تلك المياه الكثيرة بالعدد واحدة بالنوع و واحسدة أيضاً بالموضوع ... .

الظاهر أنّ الوحدة بالموضوع الّتي ذكر هيهنا غير الوحدة بالموضوع الّتي ذكر في التقسيم السابق، لأنّ المراد بما ذكر سابقاً هو أنّ الواحد بالاتصال لابدّ أن يكون واحداً بالموضوع، أي يكون موضوعاً واحداً إلى - ١٢١] بالطبع، بمعني أنته لايكون أموراً مختلفه بالطبع. و المراد هيهنا: انّ تلك الأمور المتكثّرة واجدة بالموضوع، أي يجوز أن يصير موضوع الجميع واحداً بأن ترتفع الكثرة و يجصل شيء واحد، كها هو "رأيهم من أنّ المادّة في حال الاتصال و الانفصال واحدة، فالمنفصلان اذا صارا متصلاً واحداً بين المعنيين بون بعيد.

و قد تيل في هذا المقام: «فالمياه المتعدّدة واحدة بالموضوع، يعني المسادّة كشيرة بالعدد و الماء الواحد واحد بالعدد و بالموضوع أ، و قد مرّ أنّ كلّ واحد بالاتصال واحد بالموضوع لكن كثيرة بالعدد، لاكأشخاص وليست واحدة بالموضوع، بمعني أنته ليس من شأن عدة من موادّها القريبة أن يتّحد و يصير مادّة الانسان الواحد، و قد ذكر سبب ذلك آنفاً. و باقي الفاظ الكتاب واضع، بل قد علم أكثر هذه المعاني من قبل، و لم يكن في اعادتها كثير فائدة»، انتهى.

و قد علمت أنّ ما مرّ من «أنّ كلّ واحد بالاتصال واحد بالموضوع» ليس المراد

٦. ص : الانفسام

7. ص: بالجميع £ ك: + اذ

٣. ك : . هو

٦. تعليقة الهيات الشفاء / ٩١

٥. ص: لاشخاص

به ما هو المراد هيهنا، و ما ذكره من أنته اعملم أكثر هذه المعاني من قبل» ليس بذاك. لأنّ هذا التقسيم ليس فها سبق منه أثر. و هذا القائل كأنته لما حمل الوحدة بالموضوع الّتي في السابق على ما هيهنا، فلذلك حكم بأنّ أكثر هذه المعاني علم فيا سبق، و قد عرفت ما فيه.

ثمّ السبب الذي أشار إلى أنته ذكره آنفاً هو أنته قال في توجيه التقسيم السابق: «و الناني مثل الانسان الواحد، فأنته لا يمكن أن يصير انسانين، و كذا الحيوان الواحدة لا ينقسم حيوانين، اذ ليس جزء الحيوان حيواناً. و السبب في ذلك أنّ الصورة الحيوانية فضلاً عن الانسانية ليست واحدة المالاتصال و لاسارية في أجزاه المادة الجسمانية، بخلاف الصورة المائية و الهوائية مثلاً، فائها متصلة سارية في المادة»، انتهى و لا يخفى أنّ هذا السبب الذي ذكره ليس ممّا يقول عليه، اذ عندهم أنّ عند انفصال الماه الى مائين تنعدم صورة الجسمية و النوعية عن الواحدة و تحدث صورتان أخريان من كلّ منها؛ فاذا جاز أن ترجع الصورة السارية بعد الانعدام في القسمين، فلم لا يجوز أن ترجع الصورة السارية يعني أنّ في صورة الانسان مثلاً اذا فرض أنته قسم انسان الى قسمين؛ فغاية الأمر أن تنعدم صورته الانسانية أيضاً في المسمية و صورته الانسانية أيضاً في قسميه المورة المحسمية؟

بل لا يبعد أن يقال: انَّ الأمر في الصورة الغير السارية أظهر، اذ الظاهر في الصورة

 ١. ق : ان
 ٢. ص : اصر ته

 ٣. ص : صور ته
 \$. ص : ك . - ص

 ٥. ق : م : يحدثان
 ٢. ق : ك : اغر

 ٧. ص : الصورة
 ٨. ص : صورة

 ٨. ص : صورة
 ٠. ١. ق : السين

السارية أنتها تنعدم أيضاً مع انعدام الصورة الجسمية و تعودا. أمّا الصورة الغير السارية فيمكن التزام أنتها لاتنعدم، بل هي باقية مع الهيولى، فكما أنّ الهيولى تتّحد و تتكثّر و هي باقية بعينها في الحالين يجوز (الف - ١٢٢] أن تكون الصورة الغير السارية أيضاً كذلك. و الأولى أن يبني الأمر على ما هو المشاهد، اذ نشاهد أنّ المادّة التريبة للانسان الواحد لاتصير مادة لانسانين بمجرّد الانفصال، و لاالعكس. بل لابد من استحالات كثيرة إن كانت تصير و "الله فلا، بخلاف الماء، فأنته بمجرّد الانفصال و الاتصال تحصل فيه الوحدة و التكثّر.

و يمكن أيضاً أن يقال: مراد الشيخ بالشخص الانساني أنفسه، و حسينئذ عـدم امكان صيرورة شخص شخصين ظاهر جداً. لكن ظاهر العبارة كأنته لايسـاعده؛ فافهم!

#### [٨/١٠٢] قوله: فإن هاتين حالتان متفقتان و ليس وحدتهما بالعرض.

ظاهر الكلام ليس بمستقيم، اذ وحدة الحالتين أيضاً وحدة البالمرض كوحدة زيد و عمرو من حيث النوع. لأنّ الحالتين فردين متفائرين من النسبة ، فوحدتها باعتبار أنّ ما يصدق عليهها ^ ـ و هو النسبة ـ واحد. و هو وحدة بالعرض قطعاً.

و يمكن أن يتكلّف و يقال: مراده باتفاق الحالتين و وحدتها: ان الحال الّذي في السفينة و المدينة بالنسبة الى الربّان و الملك أمر واحد بالذات، و وحدة السفينة و المدينة باعتبار اشتراكها في هذه الحالة الواحدة وحدة بالعرض، لكنّه تسامح في العبارة اعتاداً على الظهور، و الآفشأن الشيخ أجل و أعلى من أن يخفي عليه مثل هذه

ه. ق: حالتين

٧. ق: القسمة

٣. ص: ١٠ ماده لانسانين ... تصيرو

۱. ق : دو تعود

۲. م : بثی 1. ص : الانسان

٦. ص : . وحدة

الأمور.

# [٣/١٠٣] قوله: فيعرف في أنَّ الواحد بالجنس أولى بالوحدة ... .

ما ذكره شامل للوحدة بالذات و بالعرض جميعاً، مثلاً الجسنس؟ الواحد أولى بالوحدة من النسبة الواحدة و هكذا. وكذا اتحاد الأمرين في الجنس أولى بالوحدة من اتحادهما في النسبة و هكذا.

[٧/١٠٣] قوله: و الواحد قد يطابق الموجود في أنَّ الواحد يقال عسلى كسلَّ واحد من المقولات.

کالموجود قبل التخصص<sup>۳</sup> بالمقولات. و ایراد لفظهٔ <sup>۱</sup> «قد» لیس بشيء و أسره سهل.

> ٦. ص : للجنس ٤. ص : لفظ

۱. ق: فیصیر فی

٣. م : التخميص

## [الفصل الثَّالث]

# [في تحقيق الواحد و الكثير و ابانة أنّ العدد عرض]

[1/100] قوله: لكنّه يشبه أن تكون الكثرة أيضاً أعـرف عـند تـخيّلنا، و الوحدة اعرف عند عقولنا.

كان المراد بـ «التخيّل» ما يشمل الوهم، اذ الكثرة من الأسور الّـتي هـي مـن مدركات الوهم. ثمّ أعرفية الكثرة عند الحنيال و الوحدة عند العقل لعلّه باعتبار أنّ ما يحصل في الحسّ فيه كثرة البتة، اذ كلّ محسوس له شكل و وضع و حيّز و نحوها، و العقل من شأنـه أن يتصوّر كلّ أمر بانفراده من غير ملاحظة لا أمر آخر معه.

فان قلت: قد يقرّر عندهم أنّ كلَّ معني كلِّ يدركه العقل بديمة فادراكه بعد ما حصل جزئياته في الحواس، حتّى صارت معدّة لحصول الكلِّ في العقل، فادراك العقل للوحدة انتها يكون بعد حصول جزئياتها في الوهم مراراً حتّى تستعد النفس لحصول كلئها؟، فكيف يمكن أن تكون الوحدة أعرف عند العقل؟

و أيضاً حصول الكثرة في الحس انتها يكون بمصول لا وحداتها، فني كلّ كـــثرة تكون في الحسّ تكون وحدات [ب - ١٢٢] فكيف يعقل أن يقال الكثرة أعرف عند

۱. من: لشكل

۲. ق : فیمبر فی

£ م: لحصول

٣. ص: كليتها / بمض النسخ: كلُّها

الحس من الوحدة؟ بل يجب أن يكون الأمر بالعكس.

قلت: أمَّا الابراد الأوَّل فيمكن دفعه بوجهين:

أحدهما: أن يقال: المراد أنّ الوحدة أعرف عند العقل من الكثرة على ما حمل آ الكلام في جانب الكثرة عليه، لاأنتها أعرف عند العقل منها عـند الحسّ و حــينئذ لاايراد.

و ثانيها: ان نسلم أنّ المراد أعرفيتها عند العقل منها عند الحسّ، و يقال: لعلّ تصوّر العقل للوحدة الكلّية لا يحتاج الى أن تحصل جزئياتها أوّلاً في الحسّ حتى تكون معدة لحصول الكلّي، بل يكني حصول الوحدات في الحسّ لذلك الأعداد، وحينئذ يمكن أن تكون الوحدة الكلّية ينتزعها العقل من الوحدات الّتي في الحسّ وهو من دون أن ينتزع الوهم الوحدة الجزئية منها، وحينئذ يعقل الأعرفية المذكورة تعلماً.

و لو سلّم أنته لابدّ من حصول الوحدات أوّلاً فنقول: لعلّ الوهم بعد ادراك. جزئيات الوحدة المعدّ لحصول الوحدة الكلّية في العقل لم يلتفت كثيراً الى الوحــدة بخلاف العقل، فأنته يلتفت و يتوجّه البها كثيراً و يألف بها، و يكون الف^ الوهــم مالكثرة أكثر.

و أمتا الايراد التاني فهو أيضاً يمكن دفعه بوجهين:

أحدهما: حمل الكلام على ما حمل عليه المــورد في جــانب الوحــدة، و حــينئذ لاايراد.

و ثانيهها: أن يقال: انّ في كلّ كثرة و إن كانت وحدات لكن يجوز أن لايكــون

۲. ص ، ک ، م : حملت

£. ص: أو

٦. ك: ينزم

٨ ص، ك: . الف

١. ص : -ان

٣. ص: ، العقل منها ... عند

ه ص ، ك ، م : . و هو

٧. ق : . يتوجُّه

t YY - 프린티 리트니

الحس ملتفتاً الى وحداتها بل الى نفس الكثرة من حيث هي هذا. ثمّ انته يمكن أن يكون المراد أنّ الوحدة أعرف عند العقل من الكثرة من جهة ذات العقل بذاته، و الكثرة أعرف عنده أيضاً من الوحدة من جهة التختل؛ يعني: انّ العقل باعتبار إلفه بالحواش يكون إلفه بالكثرة و ادراكه لها أكثر من إلفه بالوحدة و ادراكه لها، اذ الحواش في اكثر الأمر تدرك الأمور الكثيرة ، و أمنا باعتبار ذاته بذاته و عدم التفاته الى الحواش ينبغي أن يكون إلفه بالوحدة و ادراكه لها أكثر، و بما ذكرنا ظهر أنته يكن أن يحمل التختل على معناه المتبادر، و لاحاجة الى جعله شاملاً للوهم كها قلنا أؤلاً؛ فافهم!

# [2/100] قوله: و يشبه أن تكون الوحدة ....

معني كون تصوّر الوحدة و الكثرة بدّياً ظاهره أنته يحصل تصوّرهما من غير اكتساب من شيء، و حينئذ لامعني لكون الكثرة متخيّلة أوّلاً، اذ الجزئيات ليست كاسبة و لامكتسبة مطلقاً، فلاوجه لتخصّص الكثرة <sup>4</sup> بكون تخيّلها بدّياً، و ايرادها في هذا المقام.

و أيضاً لامعني لما يذكره من أنَّ تعريف الكثرة بالوحدة تعريف عقلي، اذ بعد ما كان الكثرة متصوّرة أبدياً لاحاجة لها الى تعريف عقلي، ولم نجد محملاً آخر مناسباً للفظه البدّي، حتى يحمل عليه و تسلم ممّا ذكرنا، و من وجده بدّياً أو بتأمّل فليأت به لنتأمّل فيه.

٦. ص: يتصور

۱. ص : الكثرة ٢ . ق ، م : يعني

٣. س: لتخميمن ٤. م: اكثره

ه. کذا

۷. ق: . صناسياً

# [٤/١٠٥] قوله: ثمّ يكون تعريفنا الكثرة بالوحدة تعريفاً عقلياً.

لعلّ الظاهر أنته لا يكن تعريف الكثرة بالوحدة تعريفاً عقلياً على ما ظهر ممّــا ذكره الشيخ [الف – ١٢٣] في تعريفات الكثرة، وكأنته لم يوجد تعريف آخر سوى ما ذكره او نحوه كمّا يقرب منه، و يشاركه في ورود الايراد؛ فافهم!

### [٢/١٠٦] توله: فإن الكمية يحوج حينئذ تصوّرها للنفس"....

فيه: انّ مراده إن كان أنّ تصوّر الكية يحتاج في الواقع الى تحصوّر الجسزه أو القسمة أو المساواة، و كلّ منها أيضاً يحتاج تحصوّره في الواقع الى تحصور الكسية، فلا يكن اذن تحوّر الكية عمرف العدد بها؟ ففيه بعد قطع النظر عمن مستع المقدّمتين أنته يلزم على هذا ان لاتكون الكية معلومة لنا أصلاً، و هو ظاهر الفساد.

فان قلت: لعلّ مراده أنّ معرفتها بالكنه 4 موقوفة على معرفة كنه أحدها، فيلزم حينئذ عدم امكان معرفتها بالكنه، و اذا لم تكن معلومة بالكنه لا ينفيد أخذها في التعريف معرفة كنه العدد، بناءً على أنّ تصوّر الجزء بالوجه يستلزم أن يكون تصوّر الكلّ أيضاً بالوجه.

قلت: هذا أيضاً ممنوع ألم وأيضاً كان الكلام في التعريف الحقيقي المطلق سواه كان حدًا أو رساً، فني محصوص الحدية الاوجه له. و إن كان مراده أنّ الكدية تصورها بديمي و أنّ ما يورد في تعريفها لو كان تعريفاً حقيقياً يستلزم الدور كتصور الوجود و نحوه، ففيه بعد المنع أيضاً على ما قبل دانّ المساواة معلومة بمديهة، و الاحاجة في تصورها إلى تصور الاتحاد في الكية دأته الايستلزم عدم صحة تعريف

۱. ق : . في تعريفات ... ذكره

٣. ق: النفس

ة. ص: لابقيد

٧. ك: . معنوم و ايضاً

٢. المصدر ، م : . حيننذ

٤ ص: بالكبية

٦ ص: + هذا

۸ م : فیفی

العدد بما ذكر. اذ غاية ما ذكر أنَّ الكمية الَّتي أُخذَت في تعريف العدد بديهي التصوَّر، و هذا كيف يستلزم عدم صحّة تعريف العدد بها؟ و هو ظاهر.

# [١١/١٠٦] قوله: فاذا قيلت على الأعراض فلاتكون جسوهراً و لاشكّ فسي ذلك.

في عدم الشك شكّ اذ ثم يعتبر في الحال الجوهري الّا تقوّم المحل به. فيجوز أن يكون الحال في العرض مقوّماً لمحلّه فيكون جوهراً. و لو قبل: لعلَّهم يـعتبرون " في الحال الجوهري تقويمه لكلِّ ما يحلُّ فيه، سواء كان بواسطة أو بدونها. و الحــال في العرض حال في الجوهر بواسطة، و لو فرض تقويمه للمرض فسليس منقوّماً لذلك الجوهر فلايكون جوهراً.

قيل: على تقدير هذا الاعتبار أيضاً نقول: لعلَّه يكون مقوَّماً لذلك الجوه أيضاً كها يكون مقوّماً للعرض؛ الّا أن يدّعى البداهة في أنّ كلّ ما يكون مستفنياً عن محلَّ شيء يكون مستغنياً عنه أيضاً بطريق الأولى»، أو هو كها ترى.

#### [١٤/١٠٦] قوله: بل قول عرضي.

بالنصب و الاضافة <sup>6</sup>، أو بالرفع منوّناً، و غير منوّن بالاضافة و التوصيف.

### [10/107] قوله: فإن العرض الَّذِي هو أحد الخمسة ـ

أى الكلّيات الخمسة ، و هو العرض العامّ أو العرض المقابل لللازم ، الشامل

۱. س : ، تعریف

٦. ق: الي 1 لم تعثر عليه لمى تعليقة الهيات الشقاء / ٩٥ ٣. ق: ، يعتبرون

ه. ق: الاضافة

٦، كذا ، و الصحيح : الخمس

٧. ق: اللازم

للخاصّة. و العرض العامّ على اخــتلاف تـقسيمي\ الكــلّيات مــن جــعل القســـــين الأخيرين الأوّلين منها إمّا الحاصة و العرض العامّ. أو العرضي و اللازم.

[١٧/١٠٦] قوله: فانتما يجوز ذلك عليه اذا أخذ مركباً كالأبيض، و أمتــا طبيعة المعنى البسيط ... .

يعني: انّ العرضي و إن كان يجوز أن يكون جوهراً. فانّ ذلك انتها يكون اذا أخذ مشتقاً مثلاً، كالأبيض. فانّ الأبيض أي ما قام به البياض هو الجسم جوهر. و أمتا اذا أخذ المعني [ب - ١٣٣] البسيط منه أي مبدأ الاشتقاق كالبياض مثلاً، فهو يكون عرضاً البتة، و كلامنا هيهنا في الوحدة الّتي هي مبدأ الاشتقاق، لاالواحد الّذي هو المشتق.

### (٢/١٠٧) قوله: و لايصحّ قوامه مفارقاً له.

لايخنى أنته لايكني هذا في العرضية. اذ الجمواهر الحالة أيضاً لايسصخ قسواسها مفارقة لمحالها. بل لابدّ من عدم التقويم للمحلّ. و سيجيء مزيد كلام فيه في آخر الفصل.

## [٧/١٠٧] قوله: فأنته لاأقلّ من ١ أن يكون هناك وجود ....

ان أراد أنته لاأقل حينئذ، أي حين قيام الوحدة بذاتها أن تكون وجوداً و موجوداً^ فهو مسلم. لكن لاتلزم منه مقارنة الوحدة لطبيعة أخرى، اذ؟ ذاك الوجود

١، ق ، ص : تاسيم ٢. ق : العرض

٣. المصدر : و انما 4. المصدر : ـ عليه

٥. ص: عرضياً ٦. ص: ديل

۷. ص : ۱۰ ق م : موجود

१४। ज्याना

نفس ۱۱ الوحدة ۱۱ و ذلك الموجود هو الوحدة نفسها.

و ان أراد أنته لابدً أن يكون أمر موجود تكون الوحدة مقارنة وصفة له فهو مصادرة. اذ هو بعينه ادعاء الاستحالة في القسم الأوّل، و هو ظاهر. الاّ أن يقال كأنته يدّعي البداهة في استحالة القسم الأوّل. و ما ذكره تعبير بعبارة أوضح؛ فافهم!

### [۱۳/۱۰۷] قوله: و يكون ذلك الجوهر لو لم تصر اليه ....

فيه أنته يجوز أن يوجد آن مفارقة الوحدة جوهر و تنتقل الوحدة اليه، و لايلزم حينئذ محذور ذكره الشيخ؛ الآ أن يقال<sup>١٢</sup>: انّا نعلم بديهة أنّ كلّ ما يوجد فله وحدة البتة، و لايحتاج الى أن تلحقه وحدة من خارج. و الحاصل: انّ كلّ ما يوجد فيجي، بوحدة ٢٠ معه، و الوحدة الّتي تكون موجودة على حدة و تلحقه تكون زائدة عملي وحدتها الّتي يجيء بها.

و الحق أنّ أصل الدعوي أظهر من هذا البيانات، و لايمتاج الى هذا السطويل الّذي ارتكبه الشيخ.

## [٤/١٠٨] قوله: و نبتدأ فنقول انته إن كانت الوحدة ....

ينبغي حمل الكلام على أنته تتميم للدليل الأوّل، و دفع لايراد ١٤ يتوجّه عليه و إن كان ظاهر قوله: «و نبندأ» لايلائه.

و حاصل الكلام: أنته قال: انّ الوحدة على تقدير مفارقتها لايجوز أن تكـون مجرد١٠٠ عدم الانقسام. بل وجوداً لاينقسم. و ذلك الوجود إنّا جوهر أو عرض.

١٠. ك: ينفس

٨٢. ق ، ص : قيل / لا : نقول

<sup>14.</sup> ص ، ك : لايراد

١١. ص: . الوجرد نفس الوحدة

٦٢. ص: الوحدة

و على الناني يكون عرضاً في عرض، و على الأوّل يكون الجوهر الذي يحلّه الموضوعاً بالنسبة اليها، اذ ليس هي جزءه ، و لايصحّ مفارقتها. و حينئذ تكون مظنة أن يقال لعلّ الوحدة على تقدير مفارقتها كانت وجوداً لا أينقسم، لكن لا بأن يكون ذلك الوجود داخلاً في حقيقتها؛ فدفعه: ذلك الوجود داخلاً في حقيقتها؛ فدفعه: أنه وحينذ تكون حقيقة الوحدة أمراً جوهرياً لاينقسم، و ذلك المعني لا يوجد في العرض، فيلزم أن تكون وحدة الجواهر و وحدة الأعراض معنيين، و أن تكون الأعداد صنفين .

# [٧/١٠٨] قوله: بل تكون الوحدة وجوداً و جوهرياً لاينقسم ... .

ان أراد أنّ ذلك الوجود الّذي لاينقسم يكون جوهراً ــ اذ قام لا في موضوع ــ فسلّم، لكن لايلزم منه أن لاتكون للاعراض وحدة بوجه مــن الوجــوه، و تكــون وحدتها غير هذا المعني، بل غاية ما يلزم منه أن يكون الوجود الغير المنقسم جوهراً عند المفارقة عرضاً في العرض.

و أن أراد أنّ ذلك الوجود الذي لاينقسم لابدّ أن يكون ماهية جوهرية، و تكون [الف - ١٧٤] ما في الأعراض ماهية أخرى، فغير مسلّم؛ الآ أن يبني الكلام على أنته لا يجوز أن يكون شيء جوهراً في مادّة، عرضاً في أخرى على ما ادّعاه سابقاً، لكن قد علمت أنّ اثباته مشكل.

٢. كذا / ص: محله

١. ق : ـ عرضاً في ... يكون

ه. ك : بأنّه ٢. ص : حققتين

۷. ق : باقی

### [۱۱/۱۰۸] قوله: فلننظر هل يشتركان في معنى الوجود ....

يمكن أن يكون هذا تتمة لسابقه. و أن يكون وجهاً آخر لبطلان كــون وحـــدة الجــوهـر و العرض معنيين وكون الأعداد صنفين.

و الحاصل: أنته يجوز أن يكون سابقه دليلاً تأمتاً بأن يدّعي الاستحالة فيها أنرمه من كون الوحدتين و العددين متخالفين ضرورة؛ و هذا يكون دليلاً آخر على استحالته. و يجوز أن لايدّعى الضرورة أؤلاً فيه، بل انتها يبطله بهذا الوجه.

و بالجملة حاصل الوجه: انّ وحدة الجوهر و العرض إمّا أن يشتركا في الوجود الّذي لاينقسم، أو لا: و على الثاني: لاتكون في العرض الوحدة بديهةً: و على الأوّل: يكون ذلك الوجود الغير المنقسم أعمّ من الّذي فرضناه مفارقاً، لأنّه ماهية جوهرية غير منقسمة ، و هذا ليس كذلك و الآلم يوجد في الأعراض و هذا الوجود الفير المنقسم الأعمّ هو مرادنا بالوحدة، و هو لايجوز أن يكون مفارقاً و الآلكان هو بعينه المنفى الأخص الذي ذكرنا، فهو عرض؛ فيثبت المطلوب.

[١٦/١٠٩] قوله: فقد بينا أنّ الوحدة غير داخلة في حدّ جوهر أو عرض مراده بالوحدة: الواحد.

### [۱۷/۱۰۹] قوله: و اذا أشرنا الى بسيط واحد منه ... .

أراد بالبسيط الوحدة، و لا يخنق أنّ ما ذكره منقوض بالصّور النوعية مثلاً، لأنتها متميّزة الذات في الوجود عن التخصّص 4 الّذي يقارنها، و لم تصعّ أيضاً مفارقتها عن المواذ فيلزم أن يكون عرضاً. الّا أن يقال هيهنا ° شرط آخر للمرضية، و هـ و أن

٦. مخ : + أؤلا

۲. ص ، ك : منقسم

؟. ص ، ڭ : ، آخر £. ص ، م : التخصيص

٥. ق : هنا

لايكون المأخوذ من هذا الأمر المتميّز الّذي لاتصحّ مفارقته داخلاً في حقيقة الانواع المحصلة، و في الصور النوعية ليس الأمر كذلك؛ لأنّ المأخوذ من تلك الصور هـو الفصول الّتي تدخل في حقيقة الأنواع الهصّلة، كالنامي و الناطق و نحوهما، بخلاف ما نحن فيه، فإن الواحد ليس داخلاً في حقيقة نوع محصّل أصلاً هذا.

و لا يخنى أنّ ادعاء البداهة في أصل المدّعي الى عرضية الوحدة ليس بأخني من ادعاء أنّ الوحدة ليس بأخني من ادعاء أنّ الجسوهر ادعاء أنّ الجسوهر لايصير صفة للعرض الّذي يحتاج اليه افي الدليلين فليدّع أوّلاً البداهة في أصل المدّعي من و دون هذه التطويلات.

[ ۲/۱۱ ] قوله: صحّ أنّ المحمول الّذي هو بمعني لازم عام. أراد به الواحد.

> [۲/۱۱۰] قوله: مشتق الاسم. خبر «لأن».

(۲/۱۱۱) قرلد:

#### [الفصل الزابع]

### فصل في أنّ المقادير اعراض

قيل: «قدّم أحوال الكمّ المتصل (على أحوال الكمّ المنفصل) لأنته أشرف وجوداً. و أقرب الى الوحدة الحقيقية» .

## [٤/١١] قوله: أمّا الكمّيات المتصلة فهي مقادير المتصلات.

أراد بـ «المتصلات» الصورة الجسمية و الجسم التعليمي و السطح. و المراد: تكون الكيات المتصلة مقادير هذه الأمور أنها مقادير إب - ١٧٤] قائمة بتلك الأمور، فالجسم التعليمي مقداراً قائم بالصورة الجسمية، و السطح مقدار قائم بالسطح. فعل هذا، المتصلات بعضها جواهر و بعضها أعراض.

و يمكن ان لا يراد به «المتصلات» الصور الجسمية فقط، [و] يراد بكون الكميات المتصلة مقاديرها، قيامها بها أعم من أن يكون بلاواسطة. أو "بواسطة. و كيفها كان المراد بكون الصورة الجسمية متصلة هو أنتها ليست منفصلة في حدّ ذاتها كان يكون

٦٠٠/ لعليقة الهيات الشفاء / ١٠٠/

أجزاء لاتتجزّى. بل هي أمر من شأنها أن يمتدّ في الجهات التلات بلاانفصال على ما مرّ فها سبق.

قيل: «قد علمت أنَّ للاتصال الهالمني الَّذي ليس تحت المضاف معنين:

أحدهما: البعد كيف كان، و ذلك البعد قد يكون جوهراً و هو اذا كان في ثلاث حهات.

و ثانيهها: من باب الكمّ.

و قد رسّم بوجهین:

الأوّل: أنته هو الّذي يمكن أن يفرض فيه أجزاء تتلاقى على حدّ مشترك يكون نهاية لأحد الجزئين، و بداية للآخر.

و الرسم الثاني: أنته القابل للانقسامات الغير المتناهية بالقوّة على الوجه الّذي ييّنه في الطبيعيات.

و المنفصل في مقابله بكلا الوجهين. فاذن الاتصال في قــوله: «و أمّـا الكـّــيات المتصلّة» أريد به المعني الأوّل»، المتصلّت» أريد به المعني الأوّل»، التصلّة...

و أنت خبير بأنَّ كون الصورة الجسمية بعداً جوهرياً في ثلاث جهات و الجسم التعليمي بعداً عرضياً في ثلاث جهات قائماً بها مما لامعنى له أصلاً.

نعم لو لم يقل أحد مغايرتهها و قيل بأنته ليس في الوجود الا الصورة الجسمية لأمكن حينئذ القول بأنتها بعد جوهري، الا أن يحمل البعد الجوهري على ما ذكرنا من أنتها وأمر من شأنته أن يقبل الامتداد في الجهات الثلاث بلا انفصال، لكن كلماته

۲. ق : بذاته

14시 캠니니

السابقة يأبي عن هذا الحمل، و ينادي بأنَّ مراده منه الما هو المطلوب .

[2/111] قوله: أمّا الجسم الّذي هو الكمّ فهو مقدار المتصل الّذي هو الجسم بمعنى الصورة.

على ما عرفته في عدّة مواضع منها الفصل الرابع من المقالة الثائثة من الفن الثاني من الجملة الأولى في المنطق، و منها الفصل الثاني من المقالة الثانية في هذا الكتاب؛ أذ قد ذكر فيهها أن الجسم تختلف أشكاله و يزيد و ينقص بالتخلخل و التكاثف مع بقاء جسميته بعينه و زوال أمر عنه، فما يبقي هو صورته الجسمية الّتي لاتختلف بها الأجسام في المساولة و الصغر و الكبر، و ما يزول هو الجسم التعليمي الذي هو مقدار الصورة الجسمية و تختلف بها الأجسام في الأمور المذكورة.

و أنت خبير بأنّ ما ذكره كها يثبت المغايرة بينهها كذلك يثبت عرضية المـقدار أيضاً كها سيشير اليه بقوله: و هذا المقدار قد<sup>ه</sup> بأن أنته في مادّة و أنته يزيد و ينقص و الجوهر باق فهو عرض لامحالة.

نعم يمكن الايراد عليه نظير ما ذكرنا آنفاً بأنّ زوال المقادير و تبدّلها على الصورة الجسمية الباقية بعينها لايدلّ (الف - ١٣٥) على عرضيتها، كما لايدلّ توارد الصورة الجسمية على الهيولى الواحدة الباقية بعينها على ما هو زعمهم على عرضيتها، الآ أن يدّعى البداهة في أنّ المقدار ليس مقوماً للصورة بخلاف الصورة، فانّ الدليل قد دلّ على تقويها للهيولى هذا.

و قد قيل في هذا المقام: «اعلم أن اثبات عرضية المقدار يتوقّف على أمور ثلاثة: أحدها: انّ معناه غير معني الجسم الّذي هو جوهر.

۱. ق: معه

۲. ص ، س : الظاهر ٤ الشفاء . العقولات / ۱۹۳ و الإلهبات / ۱۹

۳. س: هیهنا

و ثانيها: أنته أمر مادّي غير مفارق الذات عن المادّة، أو عن الّذي في المادة. و ثالثها: أنته تتبدّل اعداده على جسم واحد هو باقي بشخصه.

و ربًا يستدل على مغائرة الجسم الّذي هو من مقوله الكمّ عن الجسم الّذي هو من مقولة الجوهر بوجوه أربعة:

الأوّل: ما مرّ سابقاً. و هو أنّ الجسم الواحد كالشمعة تتوارد عليه المقادير المختلفة و الجسمية الخصوصة بحالها، و لاشبهة في أنّ الباقي في شيء غير المتبدّل عنه. الوجه الثاني: انّ الأجسام مشتركة في الجسمية، و مختلفة في المقادير، و ما بسه الاشتراك غير ما به الاختلاف. و هذا المنهج لايفتقر الى اثبات تعاقب المقادير على جسم واحد.

و أورد عليه صاحب حكمة الاشراق أنته كها أنّ الأجسام مشتركة في الجسمية كذلك مشتركة في أنتها متقدّرة قل أنتها مختلفة في المقادير مختلفة في المقادير الخصوصيات و الأقسام؛ فان كان اشتراكها في الجسمية و اختلافها في المقادير الخصوصة يوجب كون المقادير أعراضاً زائدة على جسميتها، لزم أن يكون الحتلافها في المقادير المخصوصة أعراضاً والمند على أصل مقداريتها، حتى يكون مطلق المقدار عرضاً و المخصوص عرضاً آخر، و ذلك محال؛ فاذن جاز أن تكون الجسمية المطلقة و المقدار الذي هو أحد الشلائة مشيئاً واحداً، و كذا الجسمية المخصوصة و المقدار المخصوص.

أقول: هذا البحث قوي و ستعلم وجه انحلاله.

الوجه النالث: أن الأجسام صحّ أن يكون بعضها مـقدّراً لبـعض عـادًا له، و بعضها متقدّراً مقدوراً بالآخر، فالمقدّر العاد في أكثر الأمر يخالف المتقدّر المعدود.

١. ق ، س : الثاني ٢. ق ، س : متعددة

ق ص ، س : معدوداً

٣. ص ، س : للبعض

٥. س: بخلاف

فليست المقدرية و العادّية بنفس الجسمية الّتي يستحيل أن يخالف فيها جسم جسهاً. و الايراد المذكور يتوجّه عليه، فانّ المقدار أيضاً من حيث طبيعته المشتركة لايعدّ بعضها بعضها '، انتها ذلك يجري في الخصوصيات، كها سنبيّن لك عن قريب.

الوجه الرابع: انّ الجسم الواحد يسخّن، فيزداد حجمه من غير انضام شيء اليه. و لالوقوع خلاً فيه لاستحالته: و يبرد أ فيصفر أ حجمه من غير انفصال شيء منه، أو زوال خلاً كان: و ذلك الجسم محفوظ الهوية في الحالين، فهو مغاثر للمقدار.

أقول: يرد عليه و على الوجه الأوّل ما ذكرناه في تحقيق الحركة الكيّة من أنّ المعتبر في بقاء كلّ حقيقة جسمية مركّبة من الجسم الذي إب - ١٢٥] هو جزء المادّي و الطبيعة التي هي جزؤه الصوري؛ بقاء جزئه الصوري بعينه و بقاء ما هو المادّة منه لابعينه، بل على وجه الابهام و العموم، لأنّ قامية وجود كلّ مركّب و بقائه انتها هو يكون جزؤه المادّي باقياً واحداً بالعدد، و ان لم يبق جزؤه المادّي باقياً بالعدد، بل يكون غي كون المركّب باقياً بالعدد بقاؤه الجنسي، أذ المادّة في كلّ شيء أسر مبهم الوجود بازاء جنسه الذي طبيعة ناقصة مبهمة، و وحدته وحدة ضعيفة. فاذاً تبدّل جسمية المركبات الكاملة التحصل لايقدم في بقائها تشخّصها الله المركبات الكاملة التحصل لايقدم في بقائها تشخّصها الم

ألا تري أن زيداً مثلاً تتبدّل جسميّته وكثير من فصول أجناسه البعيدة و القريبة مع بقائه ١١ بشخصه ١٠ الانسانية، فتتبدّل ١٣ جسمية الشمعة مع بقائها بشخصها. و ان سلّم لايدلّ على عرضية تلك الجسمية؛ وكذا تخلخل جسم واحد طبيعي و تكائفه

 ١. ون . يعضها
 ١. م : يتيرد

 ٢. يعض النسخ : قصفر
 ٤. ص : - من

 ٥. ص : جنسية
 ٢. ص : الثيء

 ٧. ص : اثاثا
 ١٠. ص : بثناء

 ٨. ص : التحصيل
 ١٠. ص : بشخصها

 ٨. ص : التحصيل
 ١٨. ص : الشخصية

 ٨. ص : الشخصية
 ١٨. ص : الشخصية

١٢. في النسخ : فتبدل

لايدلّان على عرضيته بائ ' معنى كان. الّا اذا كان المتشكّل المتخلخل ' و المتكاتف " جسماً عُ مِرْداً عن صورة أخرى حافظة للوحدة العددية بايراد الأمثال بإمداد ° مسن المفارق العقلي، و أنّ التجربة و الفحص عكمان بذلك». انتهى.

#### و فيه نظر:

أمتا أوّلاً: فلأنته بعد اثبات أنّ معنى المقدار غير معنى^ الجسم؟ و أنته لاتصحّ مفارقته عنه. تتبت عرضيته. و لاحاجة الى الأمر التالث الَّذي ذكره. اذ يوجد فيه حدّ العرض الّذي ذكره ` من أنته الموجود في شيء لاكجزء منه، و لاتصحّ مفارقته

و لو قيل انته جزء المجموع'' فهو جارٍ في جميع الأعراض، فلو اعتبر ذلك لكان جميع الأعراض غير عرض الّا أن يقال: مرادهم أنّ العرض لابدّ أن لايكون جزء حقيقة محصّلة، و الجموع المركّب من العرض و محلّه ليس حقيقة محصلة؛ و حينئذ لابد من الأمر الثالث ليدلُّ على أنته ليس جزء حقيقة محصّلة. و فيه أنّ زواله مع بقاء أمر بعينه لايدلُّ على عدم كونه جزء حقيقة محصلة كما في الصورة الجسمية و الهيولي. و الصور النوعية البسيطة و التركيبية ١٢ و أشخاص الأجسام. و بـالجملة لابـدّ في العرض من عدم كونه مقوّماً لمحلَّه، و عدم كونه محصّلاً لحقيقة نوعية على ما قرّروه ١٣. و توارد شيء على شيء مع بقاء ذلك الشيء بعينه لايدلُّ على شيء من الأمرين:

أمّا الأوّل: فكما في الصورة الجسمية و الهيولي و الجسم المطلق و الصور النوعية

۵ ص: باعداد

يمكن أن يقرأ ما في بعض النسخ: ما هي

٢. ص: - لابد لان ... المتكالف ٢. ق: ١ المتخلخل

ع من: جمعاً

٧ تعليفة الهيات الشفاء / ١٠٠ ٦. ك: النفحص

> ٩. ق: ، الجسم ۸ س : دمعنی ۱۰. ق ، ك : ذكروه ١١. ص : الموضوع

۱۳. ص : قرره ١٢. ص: المركبة [ 9 ] 전비 기타시

البسيطة.

و أمنا الثاني: فكما في الأجسام و الصور النوعية التركيبية ، فسلابد في اثبات العرضية إمّا الاستدلال على عدم الأمرين المذكورين، أو الدّعاء البـداهـة فيهها، و لاينفع اثبات التوارد المذكور.

و أمنا ثانياً: فلأنته قد ذكر أوّلاً أنّ هذه الوجوه الأربعة لاثبات المفائرة بمين الجسم التعليمي و الصورة الجسمية؛ و لاشك أنّ الوجه الأوّل و الرابع يدلّان عمل المفائرة، اذ حاصلها أنّ الصورة الجسمية باقية بشخصها في صورة تبدّل الأشكال و التخلخل و التكاثف، و مقدارها ليس باقياً بشخصه، فتثبت المفائرة بينها. و لاشك أنّ هذا إالف - ١٣٦] بعد تسليم المقدّمتين دالّ على المطلوب "قطعاً، و لايتجه ما ذكره أصلاً؛ اذ لو سلّم أنته يصح بقاء الشخص بعينه باعتبار بقاء جزئه الصوري و و ان لم يبق جزؤه المادي بعينه، فلايؤثر فها نحن فيه قطعاً، و هو ظاهر.

و أمنا ثالثاً: فلأنته خلط في قوله: «فتنبذل عسمية الشمعة مع بقائها بشخصها» و ان سلّم لايدلّ على عرضية تلك الجسمية؛ لأنّ المقصود من هذه الوجوه على ما قرر أوّلاً اثبات المفائرة بين المقدار و الصورة الّتي هي إحدى مقدّمات العرضية كها ذكره فلاوجه للقول بأنته لايدلّ على العرضية.

و أمتا رابعاً: فلأنتا سلّمنا أن هذين الوجهين لاثبات العرضية، و حاصل الايراد أنّ تبدل الجسمية التعليمية مع بقاء الجسم بعينه لايدلّ على عرضيتها، اذ يجوز أن يكون جزءاً مادّياً للجسم، و تبدّل الجزء المادّي لايقدح في بقاء الشخص مع بقاء الجزء الصوري بعينه، و هو على تقدير صحّته يتجّه في مقابل الاستدلال. لكن فيه

١. ص : المركبة
 ٣. ص : الظاهر

۲، ق: ر ٤. ص: جزه

<sup>1.</sup> كذا في النسخ

حينئذ أنَّ قوله: «الَّا اذا كان المتشكَّل» الى آخره ' ممَّا لامدخل له في المقام. اذ يكني في الابراد بقاء الصورة الجسمية بعينها و لاحاجة الى صورة أخرى حافظة للموحدة العددية بايراد الأمثال؛ و هو ظاهر.

ثم أنَّ هذا القائل قال بعد ما نقلنا عنه: «مخلص عرشى: اعلم أنَّ المنهج القويم في تحقيق المغائرة بين الجسم الَّذي هو مادَّة الأمور الطبيعية الواقع تحت مقولة الجوهر و بين الجسم الَّذي هو من باب المقدار يستدعي تمهيد مقدَّمة، و هي أنَّ كلُّ ما يدخل مع شيء آخر تحت حقيقة معني جنسي فلابدّ أن تكون محصّلات أحدهما و مقوّماته و مكمَّلاته هي بعينها محصَّلات الآخر و مقوَّماته و مكمَّلاته، و كـذا يــلزم أن تكــون مقابلات أحدهما مقابلات الآخي

و اذا تقرَّرت هذه المقدَّمة فنقول؟؛ لاشكَّ في أنَّ الجسم الَّذي هو جوهر قسابل لغرض الأبعاد طبيعة ناقصة. اذا أخذ لابشرط شيء، فيحتاج الى الضائم الفصلية و المكلات الذاتية مثل الصور الفلكية أو العنصرية، و بعد انضام مــثل الصـــور الّـــقي. للبسايط" له قد يحتاج في استكمالاته الأخرى الى صور أخرى عمى مبادى لفصول ذاتية أخرى كالمنمية ثمّ الحسوس ثمّ المنطقة، حتى يصل الى كهال لا يزيد عليه كهال له. فهذه كيالات مترادفة و فصول مترتبة للجوهر المنفعل بما هو جوهر منفعل.

و أمتا المقدار المطلق الجنسي فاذا احتاج الى معنى فصلى أو مقوّم كمالي فــانــُما يحتاج اليه من جهة كميته و مقداريته <sup>و</sup>. فلاجرم تكون أنحاء تحصّلاته بأمور هي أيضاً من باب الكمّ، فيحصل أوّلاً بكونه جسماً تعليميّاً أو سطحاً أو خطّاً. فان ٢ هذه الثلاثة من العوارض الأولية للأمر الّذي يقبل الانقسام الوهمي الى غير نهاية من حيث هو

٢. ص: نقول ١. ص: دالي آخره

<sup>£</sup> س : الأخرى

٣. ق: البسائط ٦. ص.: + أيضاً ٥. ص: مقدارية

٧. ق : قال

كذلك، لامن حيث له أجزاه متشاركة الحدود.

و كذلك اذا يحصل كلّ من هذه الثلاثة تحصّلاً آخر يجب أن يكون بما هو من باب المعاني الّتي إب – ١٣٦] تلحق المقادير بما هي إمقادير]؟ كالاستقامة أو الانحناء في الخطّ، و كالتثليث و التربيع و التخميس في السطح، و كالكرية و التحكيب و الأسطوانة في الجسم.

فاذن لو° كان الجسم الطبيعي و الجسم المقداري شيئاً واحداً لكانت أنواع كلّ منها و فصوله و لواحقه، و ليس كذلك فتبت و اتضع أن كلاً منها مغائر للآخر، اذا ثبت المغائرة فتبت أنّ أحدهما \_ و هو المقدار \_ عرضي للآخر، يعني عارض الماهية؛ و لم يظهر بعد أنته عارض للوجود حتى يلزم كونه عرضاً بالمغي الآخر و هو المطلوب للشيخ، و لأجل هذا قال: و هذا المقدار قد بان أنته في مادّة الى آخره "، انتهى كلامه.

١. ق: منا الصحيح: تلحقهما الصحيح: تلحقهما

٣. ق : ـ بما هي مقادير كاستقامة

۷. تعليقة الهيات الشتاء / ۱۰۱

٨. ص : هذا

١٠. ص: . الكائن في ... الجوهري

١١. ص: الصورة

النوعية البسيطة و' التركيبة، و الأشكال و نحوها ليست من مقوماته بل من لواحقه و عوارضه، و الامتداد العرضي الذي هو السطح و الخط لعلّ الاستقامة و الانحناء و الأشكال مقوّمات و متمّات له؛ و على هذا لايتم ما ذكره القائل أصلاً.

و لا يخنى أن هذا ليس تما ينكره العقل بادي الرأي سيًا على رأي هذا القائل من أن الصورة الجسمية بُعد جوهري، بل على هذا الرأي لابد من القول بما ذكرنا، اذ لامعني لحصول الامتدادين للجسم جوهري و عرضي على تشهد به الفطرة السليمة. نعم لا على هذا الرأي كأنته يمكن ادعاء الظهور في أنّ الامتداد أمر وراء الممتد، و أنّ الامتداد الجسمى و السطحى و الخطى من مقولة واحدة؛ فتدبّر!

[7/111] قوله: و هذا المقدار قد بأن أنته في مادّة و أنته يزيد و ينقص، و الجوهر باق، فهو عرض لامحالة.

قد ظهر مما مرّ أنّ مفائرة الجسم التعليمي للصورة الجسمية وكونها فيها يثبت بتبدّل الأشكال و تواردها على الجسم مع بقاء الصورة الجسمية بسعينها، وكذا بالتخلخل و التكاثف، بل هو أقوي في اثبات المطلوب من الأوّل كها لايخفي.

و أمتا عرضيته نفيه اشكال على ما أشرنا اليه غير مرّة، وكأنته لايبجد دعوي الظهور في أنته ليس من مقوّمات وجود الهلّ و لامن محصّلاته السوعية، وحسينتذ تظهر عرضيته.

(٩/١١١) قوله: لأنَّ هذا المقدار لايفارق المادّة الآبالتوهم.

لايخني ان ما ذكره في اثبات الهيولي على تقدير تمامه يدلُّ على أنَّ هذا المـقدار

١. ص : + المركبة ١. ك : لاتم

٣. ص: يما

o. ص : کونه ۱. د علی

المقالة الخالة

لايفارق المادة.

## [١/١١] قوله: و لاتفارق الصسورة الَّـتي للسمادّة لأنسّه مسقدار الشسيء -المتصل ....

أنت خبير بأنَّ بعد اثبات المغائرة بين الصورة و المـقدار [الف - ١٢٧] ــ و أنَّ الأوّل\ هو" الممتدّ و الثاني هو الامتداد" ـ لاخفاء في أنّ الثاني لايــفارق الأوّل ُ و يستلزمه في الوجود الخارجي.

#### [١٢/١١١] قوله: و هذا المقدار هوكون المتصل ....

أى هو الأمر الّذي يكون المساحة، سواء كانت متناهية أو غير متناهية باعتباره.

[١٣/١١١] قوله: و هذا مخالف لكون الشيء بحيث يسقبل فسرض الأبسعاد المذكررة.

أى الصورة الجسمية هي الأمر الذي يقبل فرض الأبعاد؟، و ليس في ذاته الامتداد و قبول المساحة. كما يظهر من التخلخل و التكاثف. و ظاهر أنَّ هذا مخالف للامتداد الذي يقبل المساحة لذاته.

١. س : الأولى

٣. س: للامتداد

۲. ص ، ك : الأولى عي

\$ كذا في النسخ

[۱٤/۱۱۱] قوله: فانّ ذلك لايختلف فيه جسم و جسم، و أمَّا أنَّه يسمسح بكذا....

مراده: انَ الأمر الّذي يقبل فرض الأبعاد لايختلف جسم و جسم بـالصفر ا و الكبر. و لايتوافقان بالمساواة باعتباره، بخلاف الامتداد الّذي يقبل المساحة بذاتـه، فائـه تختلف الأجسام بالصغر و الكبر المنفسها و بالمساواة باعتباره. و هذا مما لاشك فيه.

و بما قررنا اندفع ما عسي أن يورد عليه أنّ الأجسام كها لاتختلف في مطلق قبول فرض الأبعاد كذلك لاتختلف في حصوصيات قبول المساحة، و كها تختلف في خصوصيات قبول المساحة فكذلك تختلف في خصوصيات قبول الأبعاد. و الحاصل أنّ مسطلق الجسمية مما يصح أن يدّعى أنّ الأجسام لاتختلف بحسبه، و أمنا خصوصياتها فلا. و لاشك أنّ قبول المساحة أيضاً كذلك، اذ لااختلاف بين الأجسام بحسبه، و انسها الاختلاف هيهنا "بحسب خصوصياته، و هو ظاهر.

و محصل الدفع على ما ذكرنا أنته ليس مراد الشيخ أنته الاختلاف بين الأجسام في الجسمية مطلقاً، و انتها الاختلاف هيهنا الجسب المساحة؛ بل مراده أنّ الاختلاف الحناص الذي هو قابل لفرض الحناص الذي هو الصغر و الكبر ليس باعتبار الأمر المتد الذي هو قابل لفرض الأبعاد \_ سواء أخذ مطلقاً أو خاصاً \_ بل انتها هو بحسب الأمر الذي هو الاستداد القابل للمساحة بذاته و إن كان بعد اعتبار الخصوصية، و حينئذ لايتجه ما ذكر أصلاً هذا.

و لأيخق أنّ كلام الشيخ هذا يمكن أن يكون دليلاً على حدة على المفائرة بين الصورة الجسمية و الجسم التعليمي و أن لا يكون دليلاً عليها، بل بعد ما أثبت المفائرة

٣. ق ، ك : يتصف

<sup>1.</sup> س: بينهما

٨٠ ق: في الصغر

۲. س: پیتهما

٥. ق : الخاصى

**६९७** थाँची ग्राह्मी

بتبدّل الأشكال و التخلخل و التكاثف يشير حينئذ الى أنّ الصورة هي الأمر الّذي ليس في ذاته مماثلاً للمساحة، و لايكون الاختلاف في الأجسام بالصغر و الكبر و الاتفاق فيها بالمساواة بحسبه، و الجسم التعليمي هو الّذي يكون كذلك؛ فافهم!

### [١/١١٢] قوله: و هذه الكمية لاتفارق تلك الصورة في الوهم البتة ١.

ظاهره: أنّ الصورة الجسمية لازمة للمقدار في الوهم. و أنت خبير بأنّ همذا الادّعاء مشكل جداً، سمّ اذاكان المراد بالوهم ما هو أعم من العقل أيضاً، اذ لادليل و لا بداهة يمكم بأنّ المقدار لايمكن أن يوجد في العقل ـ بل<sup>1</sup> الحسّ أيضاً ـ بدون الصورة [ب - ١٢٧] نعم لزومها له في الخارج مسلّم كما أشرنا اليه.

ثمّ لو حمل الكلام على العكس و إن كان خلاف الظاهر. أي يحمل على أنّ المقدار لازم للصورة الجمسمية في الوهم، فحينئذ ان أريد بالوهم معناه الظاهر فالحكم كأنته هو الظاهر؛ و ان أريد به ما يشمل العقل أيضاً فلايخلو من خفاء. كما لايخني.

### (٢/١١٢) قوله: لكن هي و الصورة تفارقان المادّة في الوهم.

أي لاتلزمها المادّة في الوجود الذهني. و هذا الحكم ظَاهَر " لاخفاء فيه. ثمّ أنّ القائل المذكور بعد ما نقلنا عنه قال في شرح كلام الشيخ: «و هذا المقدار قد بان الى هيهنا ما هذه عبارته قد علمت أنّ جرد المفائرة في المعني بين الأجسام الطبيعية و بين المقادير لايوجب عرضيتها أنّ الأاذا ثبت مفائرتها ايّاها في الوجود، و أنّ التعليميات لاتوجد مجردة عن الموادّ، و لابدّ أيضاً من اثبات أنّ معني واحداً لا يختلف بالقيام بغيره و القيام بنفسه.

١. في: ان

۲. ص : ۰ بل

<sup>7.</sup> ك: + خلاف

أمّا بيان المغائرة بينهما في الوجود فبأنّ المقدار يزيد و ينقص و الجوهر الطبيعي بحاله. و أمنا أنتها لاتوجد مفارقة عن هذه الموادّ فسيجيء اثباته في ثالث سابعة هذا الفن. و أمنا أننه لايختلف معنى واحد بالجوهرية و العرضية. فهو ممّا ذهب اليه الشيخ و من في طبقته\ من توابع الفيلسوف المقدّم ارسطاطاليس\ و الّذي يثبت عندنا أنّ المقدار و التعليميات ليست داخلة "في مقولة الجوهر، و انتها هي من عوارض الماهية للجواهر الطبيمية و لايمكن تجريد المقدار المتعلِّق بالمادَّة عن المادَّة الآ بالتوهِّم. و أمَّا تجريده عن الصورة الَّتي للمادَّة فلايمكن لابالوجود و لابالوهم أيـضاً. لأنَّ المـتقدَّر بالذات ليس هو المادّة \_ بل المتصل الذي بمنى القابل للأبعاد \_ فلا يكن أن يتوهم للمقدار وجود مغائر لوجود الشيء المتصل مخلاف الهيولي، فانَّها ليست عبارة عن الاتصال القابل للأبعاد. فلو لم يكن في الوجود شيء غير ذلك المتصل الممسوح لمُــا أمكن تبدّل المقدار على شيء ثابت أصلاً، فليس و لا يكون المقدار الا عبارة عن كون المتصل بحيث يسم [و] يقدر م بكذا كالذراع مرة أو مرات [ينتهي]، او الاينتهي المسح و التقدير إن توهّم. أي فرض غير متناهِ فرضاً عقلياً. فانّ الوهم ليس في قرّته أن يتوهّم مقداراً لامتناهياً. و هذا المعنى قد علمت أنته بحسب المفهوم يخالف الممتدّ و المتصل الَّذي معناه كون الشيء بحيث يقبل فرض الخطوط و الأبعاد المذكورة الَّتي^ هي من باب الكمّ، فانّ ذلك معني آخر لاكمية <sup>4</sup> له في نفسه، و لايخالف بحسبه جسم جسماً. و لاجزئية و لاكلَّية مقداريتين من جهة شيء واحد، فــالجبل و الخــردلة في كونهها جسمين قابلين للأبعاد في مرتبة واحدة؛ و قـد عـلمت ان هـذا المـعني مـن

١. ق : من طبعته /ص ، ك : طبقة /س : طبيعته

۲. ص ، ك ، س : ، ارسطاطاليس ۲. ق : واحدة

٦. ق: هكذا ٧. ق، ك: اذ

۸ س: ۱ التی ۸ ق: یکون

مصحّحات عروض المقدار للشيء: اذ لو فرض موضوع المقدار جوهراً عقلياً أو شيئاً كالهيولي و كالنقطة، لما أمكن عروض المقدار له\.

اللهم اللهم الآ أن يكون (الف – ۱۲۸] وجوده متقوّماً بالمقدار لاأنته يكون معروضاً. له بحيث يكون له مرتبه من الوجود متعيّناً كان تعيّنه قبل المقدار قبلية بالزمان أو بالذات، فان ذلك ممتنع عجداً.

فاذاً المتصل بمعني القابل لفرض الأبعاد هو محصل بوجود الهيولى و مقوّم لماهية الجسم الجوهري، و مهيّي للهادة لأن تقبل بالفعل أمراً يختلف فيه جسم و جسسم، فيصير بحيث بمسح بكذا مرّات كذا أو أنته لاينتهى و لايتقدر مسحه بكذا. و هذا الأمر هو المقدار و هو كمية الجسم أولاً و بالذات و كمية ما يقارنه بالتبع كالهيولى و الأعراض، و نسبته الى الجسم نسبة الوحدة الى الشيء الواحد، فلا يكن تجريد الجسم المادة في الوهم كما يظهر من الجسم الشيخ هيهنا.

و يلزم عليه أنته اذا تبدل مقدار على مادة جسميته كالشمقه كان تبدّله مع تبدّل الجسمية، و لايقدح ذلك في بقاء الموضوع الجسمية، و لايقدح ذلك في بقاء الموضوع الجسمية "له بالعدد، و لوالا يتوارد الجسم لابدّ فيه من صورة حافظة لتخصية" مبقية "له بالعدد، و لوالا يتوارد البنس من أجزائه لاتحاد الجنس بالفصل، فوحدة الفصل و

٨. ص د ك ت د اللهم ٢. ق ت د وجوده ك ق ق ت تمتم

۱۳. س : متعینة

فصبته

مدادات

ە.ق:چىتى 1.ق:ويمىر

٧. ص : بالتنبع ٨ س : + الجسم

٩. ق: نسبة الجسم ١٠٠ ص: مالشيء

١١. ص: الاسم : الاسمّ : لشخصيته

١٥. ق ، س : الشدل

۱٤. ص : ملو

مشخّصاته يجعلان الجنس مع كونه واحداً بالابهام من حيث ماهيته و اعتبار نفسه واحداً بالعدد و التمام لكونه موجوداً بوجود الفصل، واحداً بوحدته في الواقع، فتبدل أفراد الجنس لايقدح في وحدة النوع لبقائه بوحدة الفصل»، ا انتهى كلامه.

و هيهنا أبحاث:

أحدها: أنته بعد ما ثبت أنّ التعليات الاتوجد مجرّدة عن الموادّ لاحــاجة الى اثبات أنّ معني واحداً لايختلف بالقيام بغيره و القيام بنفسه، و هــو ظــاهر. و انــــا الحـاجة اليه اذا ثبت أنّ المقدار الّذي في المادّة عرض، و لم يثبت أنته لايمكن أن يكون مجرّداً عن المادة.

و ثانيها؟: انَّ المقدار اذا لم يكن داخلاً في مقولة الجوهر و كـان مــن عــوارض الماهية للجواهر الطبيعة، فالمراد بكونه من العوارض إمّا الخارج المحمول أو القائم.

فان <sup>4</sup> كان الأوّل ففيه:

أوَّلاً أنته ليس محمولاً على الجواهر الطبيعية، و هو ظاهر.

و ثانياً: أنته أمّا من قبل الفصول أو غيرها: فان كان الأوّل: فسيلزم أن يكسون جوهراً. اذ فصل الجوهر جوهر؛ و إن كان الثاني: فالظاهر أن يكون له سبداً غسير محمول و هو يكون عرضاً. و هو المراد هيهنا، فلم تبق مخالفة له مع الشيخ في المآل. كما هو ظاهر المقال.

و ثالثها: انّ قوله: «و° أمّا تجريده عن الصورة» الى آخره، ظاهر بل صريح في أنّ المراد أنته لايمكن أن يتوهّم المقدار بدون الصورة، و حينئذ ظاهر أن كون المبتقدّر ^ بالذات ليس هو المادّة. بل المتصل الّذي بممني القابل للأبعاد لايدلّ على أنّ المبقدار

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠١-١٠٣

<sup>3.</sup> كذا في النسخ £. س: و ان

۲۰ س : ئانېتهما

٦. ص : المتعدد

لايمكن أن يتوهّم بدون الصورة، بل لو دلّ فأنتها يدلّ علي العكس، كها' لايخنى.

و رابعها: ان الصورة الجسمية اذا كانت في نفسها متصلة قابلة للأبعاد سوا، قلنا: انتها نفس الاتصال الجوهري، أو إن كل صورة خاصة [ب - ١٢٨] يلزمها اتصال خاص لايصخ أمر التخلخل و التكاثف، و هو ظاهر؛ بل لابد مع القول بالتخلخل و التكاثف أن يقال: ان الصورة الجسمية أمر ليس في ذاته امتداد و اتصال، بل امتداده و اتصاله بالمقدار، لا أن يكون في نفسه منفصلاً متجزياً. كما يقول المتكلمون؛ بل انته في نفسه لامتصل و إن كان تلزم أشخاصه أن يكون ما اتصال ما لكن لا يجب أن يلزم كل شخص منه اتصال و امتداد خاص، بل يجوز أن يكون شخص منه اتصال و امتداد خاص، بل يجوز أن يكون شخص منه امتدادات متعددة. اذ بدونه لايستقيم أمر التخلخل و التكاثف، كما لايخني على من له أدنى فطرة.

و خامسها: ان صحة عروض المقدار للشيء لانسلم أنته يتوقف على كون ذلك الشيء اتصالاً أو متصلاً في نفسه على ما ادّعاء، و هو ظاهر. و الفرق الّذي ذكره بين كون وجود الشيء ـ الّذي لايكون كذلك متقوّماً بالمقدار ـ و بين كونه معروضاً له بحيث تكون له مرتبة من الوجود متميّناً قبل المقدار ممّا لايمياً به أصلاً، و لاتشهد له بديهة أو برهان.

و سادسها: أنته لافرق أصلاً بين المقدار و الصورة على ما هو زعمه في الصورة في هذا الممني بالضرورة الوجدانية، فاذا لم يصحّ عروض المقدار لمثل الهيولى لم يصحّ عروض الصورة <sup>4</sup> أيضاً له، و التفرقة تحكم هذا.

ثم قوله: «و نسبته الى الجسم نسبة الوحدة الى الثبيء الواحد فلايكن تجريد الجسم عنه و لو في الوهم» صريح في لزوم المقدار للجسم في الوهم لاالمكس<sup>0</sup>، كها هو

۱. ص: مکما

۲. ق : كل 1. من : بالصورة

٣. ص: الشخصى

ه. س: ـ لاالمكس

ظاهر سابقه و قوله: «كها يظهر من كلام الشيخ هيهنا "». ظاهره أنته حمل كلام الشيخ على لزوم المقدار للصورة في الوهم. و الظاهر: انّ مراده العكس. كما لايخني.

و سابعها: ان قوله: «يلزم عليه» ظاهره أنه يلزم على الشيخ. و أنت خبير بأنته لو حمل كلام الشيخ على عكس ما حمله و هو ظاهر، فلا خفاء في عدم أوجه هذا الالزام عليه لو حمل على ما ذكره أيضاً لكان الالزام عليه مشكلاً، اذ يجوز أن تكون الصورة بحيث يلزمها المقدار في الخارج و الذهن، و مع ذلك يجوز تبدّل المقادير عليها، و هو ظاهر. نعم لو كانت الصورة الجسمية ـكا زعمه هذا القائل من كونه بعداً جوهرياً ـلكان الأمركا ذكره، لكن الظاهر أنّ الشيخ لم يرض بهذا.

و ثامنها: انّ كون صورة أخرى في الجسم حافظة لشخصه متعيّنة له بالعدد ممّا لم يقل به أحد، فالقول به جزاف.

و تاسعها: انّ هذه الصورة إن كانت من قبيل^ الصورة الجسمية، فهي أيضاً ممّا يزول بزوال الاشكال و المقادير، فلافائدة في القول بها. و ان لم يكن من قبيل الصورة الجسمية بل من قبيل الهيولى فلحوق المقدار و الصورة لها ممّا لايصح على ما هيو زعمه، بل لابدّ من صورة أخرى من قبيل الصورة الجسمية حتى يصح، و حينئذ ينقل الكلام الهاه، و يتسلسل؛ فتدبّر!

[٥/١١٢] قوله: أعني بعدين فقط.

لاثلاثة أبعاد على ما هو شأن ' الجسم الطبيعي و الصورة الجسمية.

٨. ق : عبهنا ٣. ق : ظاهرها ٣. ق : ظاهرها ٣. ق : طاهرها ١٥. ت عدمه ١٤. ت عدم ١٤. ت عدم ١٤. ت عدمه ١٤. ت عدمه ١٤. ت عدمه ١٤. ت عدم

ه. ق و يعض النسخ : ، لو حمل ١٠. ق ، ص ، ك : '

9. ص: النهما

٤. س : عدمه ٩. ق ، ص ، ك : كان ٨. ق : قبل ١٠. س : شأنى المقالة النَّالة النَّالَّة النَّالة النَّالَّالَّالْمُعْلِيْلِيلَّة النَّالْمُلْلِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالْمُلْلِي النَّا

(٥/١١٢) قوله: و أيضاً أنته يقدّر و يمسع.

لايخنى أنته بعينه معني كونه مقداراً، و قد ذكره [الف – ١٢٩] فني الكلام تكرار لكن الشيخ لايبالى بأمثال ذلك.

[٧/١١٢] قوله: فنقول أمّا قبوله لفرض بعدين فانتما اله ذلك، لأنته نهاية الجسم ... .

اعلم أنّ الشيخ في قاطيغورياس في بحث الكمّ بعد ما حقّق أنّ الصورة الجسمية هي القابلة لفرض الأبعاد الثلاثة \_ و أنته لايختلف بحسبها جسم و جسم، و الجسم التعليمي هو الذي يقدّر و يسح، و يكون الاختلاف بين الأجسام بحسبه؛ و أنّ الصورة الجسمية بمزلة صورة الجسم التعليمي و هي جوهر، و الجسم التعليمي عرض قائم بها و من مقولة الكمّ. قال: «و السطح أيضاً له صورة غير الكية التي فيه، و تلك الصورة هي أنته بحيث يصحّ أن يفرض فيه بعدان على الصفة المذكورة. و ذلك له لأجل أنته نهاية شيء ما يصحّ في ذلك الشيء فرض ثلاثة أبعاد، فكذلك و ذلك له لأجل أنته نهاية شيء ما يصحّ في ذلك الشيء فرض ثلاثة أبعاد، فكذلك فنظير كمية الجسم، فهي كمية ثابتة فيه لاتتبدل، الاكما في الجسم. ثمّ في هذا فنظير كمية الجسم، فهي كمية ثابتة فيه لاتتبدل، الاكما في الجسم. ثمّ في هذا تلزمها [أ]و تقوّمها الكية يجب أن يكون السطح جوهراً، فما قلنا ان كلّ صورة لنوع من الأنواع بلزمه عرض فهو جوهر، بهل ذلك في صورة الجسم وحده فتكون من الأنواع بلزمه عرض فهو جوهر، بهل ذلك في صورة الجسم وحده فتكون الجسمية التي هي الصورة ضرورة لما ممن الأنواع بلزمه عرض فهو جوهر، بهل ذلك في صورة الجسم وحده فتكون الجسمية التي هي الصورة ضرورة لما الكية تلزم الجسمية التي هي الصورة ضرورة لما الكيمة تلزم الجسمية التي هي الصورة صرورة المحسمية التي هي المسمية التي هي الصورة المحسم وحده في المسمية التي هي الصورة المحسم المحسم المحسمة التي هي الصورة المحسم المحسمة التي هي الصورة المحسم المحس

١. ص : قاما

۲. س: بينهما ٤ ق: الصورة

7. ص∶يلة £ق∶العم

۵. ق ، ص : و هي ۱ المواضع

۷. س: عليهما

۸ ف∷لا

٥٠٤ حاشية الهيات الشَّفاء

من النحدّد، و تكون صورة الجسم اذا جرّدت بكيّتها أو جرّدت منها الكمية مأخوذة في الذهن سمّي المجرد جسهاً تعليمياً ١،١ انتهى كلامه.

و أنت خبير بأنَّ الظاهر من هذا الكلام أنته كما أنَّ الصورة الجسمية أم ' قاباً. لغرض الأبعاد الثلاثة و ليس ذلك الأمر هو الكيّة، بل الكيّة أمر آخر و هو الّذي يقدر و بسم، و يكون عرضاً قامًا بالأمر المذكور، و الأمر المذكور جوهر، كبذلك نهاية الصورة الجسمية أمر قابل لفرض البعدين ضرورة أنَّ نهاية القبابلُّ لفيرض الأبعاد الثلاثة لابد أن يكون قابلاً لفرض البعدين، و ليس ذلك الأمر هو الكبية، بل الكمّ الّذي يقدّر و بمسح في جهتين عرض قائم به. كما أنّ القابل لفرض الأبعاد ليس هو الكمّ. بل الكمّ الّذي يقدّر و يمسح في الجهات الثلاث عرض قائم به. لكن الفرق بينهما أنَّ القابل للأبعاد جوهر و المقدَّر في الجهات الثلاث عرض قائم به، و القــابل للبعدين عرض و المقدّر في الجمهتين عرض آخر قائم به. و هذا الكــلام و إن كــان لايخلو من وجه صحّة بحسب بادي الرأي، لكنّه يشكل من حيث انّ هذا الأمر الّذي هو نهاية الصورة الجسمية و عرض دو ليس من مقولة الكمّد من أيّ مقولة مسن؟ مقولات العرض التسعة؟ اذ ظاهر أنه ليس من مقولة الكيف و لامن سائر المقولات الأخرى. و لو جعل نفس النهاية فهي أمر عدمي فلايكون عبرضاً، و لو قــلنا: انَّ الأدرر العدمية أيضاً أعراض باصطلاح إب - ١٢٩]الشيخ و المتقدّمين فظاهر أنّ هذا الأمر العدمي لايصمّ أنته قابل لفرض البعدين. و أنّ السطح الّذي هو الكمّ قائم به. و لو جعل من قبيل الاضافة من حيث انّ النهاية نهاية لشيء ذي نهاية فإمّا أن يجعل مضافاً حقيقياً فحاله أيضاً مثل حال النهاية و قد عرفت حالها. و إمّا أن يجعل مضافاً مشهورياً، فننقل الكلام إلى الأمر الذي تعرضه الاضافة الحسقيقية. و أنسه من أيّ

۲. ص : أي

٨ الشياء ، العقولات ١ ١١٥

مقولة؟ و ظاهر أنته ليس جوهراً.

و قد قال أنته ليس بكمّ. و لايصلح أن يكون شيئاً آخر من المقولات كها لايخني. و لملّه لامحيص عن ذلك الا بالتزام أنّ النهاية يمكن قبولها الفرض البمدين و يصحّ قيام السطح الكمي به أ، و هو كها تري هذا.

و أمّا كلامه في هذا المقام فظاهره أيضاً أنّه جعل القابل لفرض البعدين نهاية للصورة الجسمية، و مع ذلك حكم عليه بأنّه ليس مقداراً، بل من هذه الجهة مضاف، و أيضاً ليس من مقولة المضاف الحقيق حتى لايصدق على أمر يكون صن مقولة أخرى، بل من المضاف المشهوري الذي يكن صدقه على شيء هو من مقولة أخرى، و هو هيهنا صادق على أمر هو مقدار و من مقولة الكمّ.

و أنت خبير بأنّ حكم بأنته ليس مقداراً بل مضافاً ثمّ حكم بأنته مضاف مشهوري يعرض للمقدار انتها يصعّ اذا قيل: انّ الأمر القسابل لفرض بمعدين هو المقدار، و هو انتها يعرضه أنته نهاية للصورة الجسمية، و اذا أخذ مع هذا العارض يكون مضافاً مشهورياً يكون معروضه المقدار، كما أنّ الأب مضاف مشهوري معروضه الجوهر، و لايخنى أنته اذا جعل القابل لفرض البعدين هو المقدار فهو ليس نهاية للصورة الجسمية، بل يكون نهاية للجسم التعليمي.

و لو حمل كلامه على أنّ السطح الذي هو نهاية الجسم التعليمي هو في نفسه مقدار و تعرضه الاضافة من حيث انته نهاية للجسم التعليمي، فم أنته لايناسب ما سبق منه في قاطيغورياس، لاتساعده كلهاته هيهنا. أيضاً، اذ الظاهر من سياق كلامه أنّ مراده من قبول فرض البعدين هو القبول الذي في الصورة الجسمية للأبعاد و هو بزعمه ليس مما يخالف به جسم جسماً، و انتها المخالفة بين الأجسام باعتبار التقدّر و

کت انجا نه مرکزمطالعا رشخةارة ادارورزوب

۲. س : قبوله 2. ص : بها ۱. ق : بالزام ۲. ق : قبوله ليمدين التمشح؛ و على هذا يكون هذا القبول من قبيل قبول الجسم التعليمي الّذي به يخالف الاجسام على رأيه.

و بالجملة كلماته في هذين الموضعين في غاية الاضطراب، و لايعلم أنّ مقصوده ماذا؟ و الذي يظهر عند التأمّل أنّ الصورة الجسمية أمر جوهري يقبل الاستداد و الاتصال في الجهات التلاث، و امتداده و اتصاله في الجهات التلاث عرض قائم به و ذلك الأمر الجوهري يعرضه الانتهاء باعتبار عروض هذا الامتداد، و هذا الانتهاء أمر عدمي.

[الف - ١٣٠] و اذا أخذ مضافاً اليه يصير من قبل الاضافة، و ليس ههنا أمر وجودي وراء ذلك تعرضه الاضافة، و يكون مع عروض الاضافة من قبيل المضاف المشهوري، و ذلك العرض أيضاً يعرضه الانتهاء الذاته، و هيهنا أمر به الانتهاء موجود و هو السطح على رأى من يجعل الأطراف موجودة، و هذا السطح أسر مقداري كالجسم التعليمي و باعتبار عروض الانتهاء له يصير مضافاً مشهورياً تكون اضافته الى الجسم التعليمي. هكذا ينبغي أن يفهم هذا المقام.

و قد قبل هينا في شرح كلام الشيخ. \_ «وأيضاً للسطح» [الى آخره] - ما الأهذه عبارته: «لما ذكر الأحوال المشتركة بين الخط و السطح على الاجمال شرع في ذكر الأحوال المفتصة بكل منها و امتياز تلك الأحوال بعضها عن بعض، و ابتدأ بالسطح لتقدّمه على الخط في الوجود، لأنّ الخط نهاية له، كما أنّه نهاية للجسم فيكون تابعاً الد. فمن جملة أحوال السطح أنّه قابل لفرض بعدين على صفة الأبعاد المذكورة في الجسم الطبيعي الجوهري من حيث انها بعدان بأحد المعنيين من الاتصال المأخوذ الجسم الطبيعي الجوهري من حيث انها بعدان بأحد المعنيين من الاتصال المأخوذ أ

٢. بعض النسخ : قبل

٤. ق و يعض النسخ : اما

٦. ق: ثانياً

۸ کذا

١. س و بعض النسخ : قبيل

۳. ق: مالي آخره ۲

ه. ق: لكأ.

v. ن. نحن ۷. الجو هرين

ه. ٧ عناقا القالة الأدارة ال

في [حدً] الجسم، و من حيث انّهها متقاطعان على قائمة على نحو تقاطع الأبعاد التلاثة الّتي ذكرت في حدّ الجسم الجوهري.

ر قوله: «فقط» يحتمل معنيين:

أحدهما: الاشارة الى هذا المعنى من الاتصال الذي هو نفس البعد من دون كمية و تقدير و طول اضافي. أو قصر.

و ثانيها: الفرق بين البعدين من جملة الأبعاد الشلاثة و في الجسم، و هما المأخوذان بلاشرط أن يكون معها بعد ثالث مقاطع لها أوّلاً و بين البعدين بشرط أن يكونا فقط من غير بعد ثالث. فالقابل لفرض بعدين بلا أمر هو السطح؛ و القابل لفرض بعدين مذكورين على الاطلاق مشترك بين السطح و الجسم، و القابل لفرض ابعدين مذكورين بشرط ثالث هو الجسم.

و قدّم اعتبار كونه قابلاً للبعدين على الوجه المذكور على غيره من الاعتبارات ككونه مقداراً و نهاية و مضافاً، أمّا على النهاية و الاضافة فظاهرا لأنت سعنى وجودي، و الوجود أشرف و أقدم من العدم و الاضافة. و أمّا على كونه مقداراً، فلأنّ نسبته اليه كنسبة القابل للأبعاد الثلاثة مطلقاً الى المقدار فهو كالمبدأ و الأصل في المقدارية؛ فكونه مقداراً، لأنته بعد قابل للمساحة و القدر و السظم و الصغر و التساوى أو النباين و غير ذلك من خواص الكمّ و المقدار، فتعرض له أبعاد مختلفة بحسب أشكال معبنة.

فيجب أن يتأمّل في هذه الأحوال للسطح لتعرف أنّ كلاً سنها سن أيّ جمهة حصل، و أنّ أيّها كالمقوّم له و أيّها كالعارض؟ [و] أمّا قبوله لفرض بعدين فقط فائمًا ذلك له لكونه نهاية للأمر الّذي هو منبسط في الجهات الثلاث، و مثل ذلك الأمر اذا

۱. ق : ـ بعدين على ... لفرض

انتهى و انقطع انبساطه في احدى هذه البجهات كان من شأن ما هو نهايته من حيث انَّها نهاية لمثله. لا أنَّها نهاية مطلقة. و لا هي شيء كان [أن] ينبسط في جهتين و أن يقبل فرض (ب - ١٣٠) بعدين.

و قد علمت مراراً أنَّ هذا المعنى ليس معنى المقدار و ان لم ينفكَ عن المقدار لا في الوجود و لافي الوهم، فهو ليس بهذه الجهة \_أي من هذه الحيثية ـ مقداراً، بل هو من هذه الجهة أي جهة كونها نهاية من المضاف و ليس مضافاً بسيطاً حقيقياً. بل شيئاً له اضافة. لكن ذلك الشيء أحد أمور ثلاثة متحدة " بالذات متغاثرة بالاعتبار، لأنـّـه انتهاؤه ٣ و بعد و مقدار، و قد عرفت الفرق بين المضاف ألَّذي هو المقولة نفسها ــو لايموز أن يكون كيّا و لاكيفاً و لاغسرها من المقولات. و المضاف الَّذي هيو. معروضها. و هو أ يجوز أن يكون كلُّ شيء من الأشياء حتَّى الواجب جـلُّ اسمــه و حتّى نفسها. اذ قد تقع اضافة في اضافة كالأعلى و الأسفل؛ و المضاف الّذي هو مركّب منهها جميعاً و هو كالفرق بين الكلِّي بمعانيه الثلاثة \_أعنى الطبيعي و المنطق و العقلي\_و أمّا كونه مقداراً فهو من جهة كونه قابلاً للمساواة و المفاضلة وكونه مخالفاً لغيره من السطوح في° قبول التقدير و المساحة و الانقسام الوهمي و غير ذلك، و ليس بسين السطوح في المعنى الأوّل و لافي كونها؟ نهاية مخالفه بالعظم و الصغر و ما يتبعهها؛ و لا ّ الموافقة الَّتي بازاء هذه الخالفة و هي المساواة. كما لايكسون بسين الأجسسام بــالمعني. الجوهري مثل هذه الخالفة و المساواة على ما علمت» انتهى كلامه.

و فيه ما مرّ غير مرّة أنّ جعل البعد معنى آخر غير المقدار و القول بأنّ الأجسام لايختلف في الصغر و الكبر بحسبه و يختلف فيها^ بحسب المقدار مماً لايــقبله الطــبـم

٨ س: فيهما

۲. ق: متحدد

٨. س: ، الجهة ... هذه

£ س: هل ٣. ق: النهاء

٦. س : كونهما ە.ق:من

٧ تعليقة الهبات الشفاء / ١٠٢

السليم. و أيضاً نقول على تقدير صحّته: كان هذا الأمر غير سعني النهـاية و غـير الاضافة. و هو ظاهر. بل أمر به ينتهي الجــم الطبيعي. فلامعني اذاً لقول الشيخ أنّ السطح من هذه الحيثية ليس مقداراً بل اضافة. و أيضاً لامعني لقول هذا القائل أنّ معروض هذه الاضافة أحدا أمور ثلاثة متحدة بالذات متغائرة بــالاعتبار. لأنتــه انتهاء و بعد و مقدار.

أمّا أوّلاً؛ فلأنّ الاضافة هي النهاية، فلامعني لجمعل معروضها انتهاء و لو جعل الاضافة هي الأمر القابل للبعدين على ما فهمه على تقدير صحّته كيف يعقل المحل معروضه الانتهاء و البعد، و المقدار. أمّا الانتهاء فظاهر أنته أسر عدمي و لا يصلح أن يكون معروضاً لذلك الأمر؛ وإمّا البعد فأنّه عينه، فكيف يجعل معروضاً له. و أمّا المقدار فلأنّ الظاهر أنّ المقدار يعرض ذلك الأمر، كما يظهر ممّا نقلنا مسن قاطيفورياس، لا العكس.

و أمّا ثانياً: فلأنّ جعل الانتهاء و البعد و المقدار أمراً ستحداً بالذات ستغائراً بالاعتبار. ممّا لامعني له، كيف و الانتهاء و المقدار كلّ سنهها سن سقولة أخرى و المقولات متبائنة كها هو الظاهر، و بزعمهم أيضاً و البعد أيضاً على ما زعمه ليس من مقولة المقدار. و لا يصحّ حمل (الف - ١٣١) أحدهما على الآخر، و لو فرض صحّته فظاهر أنّ الشيخ لم يذهب الى ذلك، و هو ظاهر. فلامعني لشرح كلامه على هذا النحو.

و بالجملة هذا القائل ازداد تشويشاً و اضطراباً على ما فعله الشيخ؛ فافهم!

۸ ق : بنتهی به ۲ ق : ، احد

٣. س : عقيمه ٤. ص : يقبل

۵. س: الانتهاءه ٦٠ ص: في

۷. کذا

# [١٥/١١٢] قوله: لكنّه من الجهتين جميعاً عرض ....

قيل: «لاشبهة في أنّ السطح بأيّ معني أخذ من المعاني الثلاثة هو من عوارض الجسم الطبيعي، أمّا من جهة كونه نهاية فظاهر، لأنّ وجود النهاية وجود أمر عدمي. و وجود الجسم وجود أمر محصّل جوهري، فهها؟ متفائران في الوجــود؟. و النهــاية صفة للمتناهى فتكون عرضاً قائماً به.

و أمّا كونه قابلاً لفرض بعدين أو كونه مقداراً سطحياً فلجواز تبدّله على الجسم الواحد الشخصي مع بقائه بحاله، و ليس من شرط الحلول أن يكون الحال سارياً في الحلّ مطابقاً ذاته لذاته، و لا أن يكون بازائه من الحلّ شيء يمطابقه كما حقّق في الطبيعيات. فأنته قد ذكر هناك من شكوك أصحّاب الجزء الذي لا يتجزى أنّ النقطة عرض قائم بالجسم كالهروط و غيره، قعلها [1]: إن كان جوهراً غير منقسم فيثبت الجزه، [۲]: و إن كان عرضاً ينقل الكلام الى محلّه، و لزم التسلسل، [۳]: و إن كان جوهراً منقسم جزء منها، و هو عوال، و إمّا كن عرض واحد قائماً بأكثر من موضوع واحد و هو أيضاً محال.

و تحقيق الجواب: ان العارض لأمر قابل للقسمة [١]: إنّا أن يكون عروضه له من حيث ذاته المنقسمة بالقوّة أو بالفعل، فهو لامحالة منقسم بانقسامه فعلاً أو قوّة، كالسواد و الحلاوة و الطعم و غير ذلك [٢]: و أنّا أن لا يكون عروضه من تسلك الحيثية، بل من حيثية أخرى كالنامي ، و الأبوه و البنوّة و الحيوانية و غير ذلك من الأمور التي لاكمية و لاقسمة لها فحينئذ لا يلزم من انقسام المحلّ بوجه انقسام الحال، فأنته ليس من شرط ما يقبل الانقسام أن يكون قبابلاً له من جميم الوجوه و

٧. ك: وجه

<sup>4 .</sup> س : فيهما 2 ص ، س : تنقل 7. ق ، س : سو البتوة

<sup>1،</sup> ق ۽ س : لکن ٣. س : ـ في الوجود 6. ص : کالتناهي

المقالة الشالثة

الحيثيات، و لامن شرط الحلول أن يكون من كلُّ جهة.

و اذا تقرّر هذا فنقول: انّ محل النقطة ليس بجزء غير منقسم من الجسم. بل محلّه شيء قابل للانقسام، و لكن عروضها له ليس من حيث انقسامه. بل مس عجمهة تناهيه في امتداده] الخطمي ، "، انتهى كلامه.

و فيه. أمّا اولاً: فنافاته لما نقلنا عنه آنفاً من كون الانتها، و البعد و المقدار متحدة بالذات، اذ مراده بالاتحاد بالذات الاتحاد في الوجود. و هيهنا نقول: انّ وجود النهاية وجود أمر عدمي و وجود الجسم وجود أمر محصل جوهري فيكونان متفائرين في الوجود. لايقال: لعلّ حكمه هيهنا بالمفائرة باعتبار كون وجود الجسم وجود أمر جوهري، اذ ظاهر أنّ الجوهرية لامدخل له، لأنته اذا جاز أن يكون وجود الأمر العدمي و الأمر الحصل واحداً، فلافرق أصلاً بين الحصل الجوهري و الحصل المرضي؛ والقول بالفرق تحكم. الا أن يقال: انّ إب - ١٣١] ما ذكره الهيهنا من قبل الشيخ و ما ذكره سابقا انتها هو على رأيه، فلعله يجوز الاتحاد في الوجود بين الأمر العدمي و الأمر الحصل جوهراً كان أو عرضاً، و يزعم أنّ الشيخ لم يجزز ذلك.

و أمّا ثانياً: فلأنّ القابل لفرض البعدين بالمعني الّذي فهمه و جعله مغائراً للقابل المقسمة و مخالفاً للمقدار؛ لانسلّم أنته يبتدّل على الجسم الواحد الشخصي مع بقائه بحاله، بل الظاهر أنّ حاله حال الصورة الجسمية، فكلّما كانت الصورة الجسمية باقية بعينها كان هذا الأمر أيضاً باقياً بعينه، و بعد زوال الصورة الجسمية ظاهر أنّ الجسم الشخصي لا يكون باقياً بعينه. هذا.

ثمّ لايخنى. أنّ هذا الكلام من الشيخ ظاهر في أنته لم يجعل قبول البعدين معنى

٨. س : دليس ٢. قي ه ك : د من

٤. ص : عن

٣. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠٣

٦. ق: . ما ذكره

٥. ص : متحد

٨ ص: • الجسم

٧. س: المقابل

آخر غير النهاية، لأنته استدلَّ على كون الأوَّل عرضاً بأنَّ النهاية عارض للمتناهي. لأنته موجود فيه، لاكجزء منه. و هذا أيضاً يوجب ازدياد اضطراب في كلامه؛ فتدبّر.

#### [١/١١٣] قوله: و لو كان كون السطح بحيث يفرض فيه بعدان ....

هذا الكلام يحتمل وجهين:

أحدهما أن يكون تحقيقاً و إن كان كلمة «لو» لايناسبه.

و حاصله: أنّ السطح أذا كان أفتراض البعدين ثابتاً له في ذاته فسليس نسبة المقدارية ألّي في السطح ألى هذا الافتراض نسبة المقدارية ألى الصورة الجسمية، لأنّ المقدارية ألّي في السطح جنس له، و هذا الأمر فصل له، و المقدارية في الصورة الجسمية ليست جنساً لها، بل هي عارضه لها.

و لايخنى انّ افتراض البعدين إمّا أن يراد به قبول القسمة في الجمهتين الّذي يكون في المقدار أو معني آخر مغاثر له بحلى ما هو زعم صاحب القيل.

و على الأوّل و ان لم يلزم فساد لكن الظاهر من سياق كلام الشيخ هيهنا و ممّا نقلنا عن قاطيغورياس أنته يزعم أنّ قبول فرض البعدين ليس قبول القسمة في الجهتين الذي يكون في المقدار؛ و أنّ الأوّل لايخالف فيه سطح و سطح. بسل انسيا المخالفة بين السطوح في الثاني سواء حمل كلامه على ما فهمه القاتل من أنّ البعد أمر آخر وراء المقدار أو يقال أنّ مراده أنّ السطح أمر يقبل الامتداد في الجهتين، سواء كان نفس النهاية أو غيرها، و امتداده في الجهتين هو المقدار لانفسه. كيا أنّ الصورة الجسمية أمر يقبل الامتداد في الجهات الثلاث و امتداده في الجهات الثلاث هو المقدار لانفسه على ما أشرنا اليه غير مرة.

७१७ वर्षी अस्ति।

و بالجملة الاخفاء في أنّ الشيخ كلّها يقول في هذه المواضع قسول السعدين أو الأبعاد أو افتراضهها يريد معني غير المقدار، و انكاره المكابرة. فحمله الهيهنا على المقدار بعيد جداً.

و على الثاني لا يكاد يصمّ، اذ هذا المعني اذا كان فصلاً للمقدار فيكون بعينه قبول القسمة في الجهتين، اذ ظاهر أنته ليس فصل المقدار الآهذا، وقد جعل غيره. و بعبارة أخرى اذا جاز أن يكون هذا فصلاً للمقدار فكيف يحكم في عدة اللف - ١٩٣٦] مواضع أنّ هذا المعني غير المقدارية و لا يخالف به جسم جسماً؟؟ اذ على تقدير كونه في صلاً للمقدار لاشكّ أنته يخالف به جسم جسماً، و هو ظاهر. و هذا أيضاً من جملة الاضطرابات الكائنة في كلام الشيخ في هذا الفصل.

و ثانيها: أن لا يكون تحقيقاً، بل يكون غرضه أنّ افتراض البعدين ليس أمراً ثابتاً للسطح في نفسه، بل انتيا يثبت له باعتبار كونه نهاية للقابل للأبعاد الثلاثة كها أشار اليه قبل أهذا، لأنته لو ثبت له لذاته لم تكن نسبة المقدارية في السطح الى ذلك الأمر نسبة المقدارية الى الصورة الجسمية؛ لأنّ المقدارية حينئذ يكون جنساً لهذا الأمر وهي عارضة بالنسبة الى الصورة الجسمية. لكن نسبة المقدارية اليها سواه.

و لا يخفى أنّا سلّمنا أنّ قبول البعدين أمر وراه قبول القسمة في الجهتين ـسواه أخذ على ما هو زعم صاحب القيل أو وجّه بما وجّهنا ـو قلنا: انّ المقدار ليس جنساً له. بل هو عارض له كها بالنسبة الى الصورة الجسمية القابلة للابعاد، لكن من أين يلزم أنّ هذا المعني اذا كان ثابتاً للسطح في نفسه لاباعتبار كونه نهاية كان فصلاً للمقدار؟ لأنته لا يخلو إمّا أن يراد بالسطح السطح التعليمي الذي هو المقدار، أو يقال: بوجود سطح آخر طبيعي فنسبة الى ذلك السطح نسبة الجسم الطبيعي الى الجسم بوجود سطح آخر طبيعي في الى الجسم

ة. ص: الطبيعة

البكان الجمله ٢. ص: المكان

٣. ص: و حمله ٤. ص: قبيل

التعليمي.

فان أريد الأوّل فنقول كون قبول الأبعاد ثابتاً له لذاته لاباعتبار كونه نهاية لايستلزم أن يكون هذا المعني فصلاً له، وهو ظاهر. و أيضاً كيف يصح أن يقال: انّ هذا السطح يعرضه هذا المعني باعتبار كونه نهاية للجسم الطبيعي، لأنته ليس نهاية للجسم الطبيعي بل للتعليمي إلا وأيضاً كيف يقال: انّ المقدار عارض لهذا المعني الذي هو ثابت للسطح التعليمي.

و ان أريد التاني، فأوّلاً: لانسلّم أنّ\ ثبوت هذا المعني له لذاته يستلزم كونه فصلاً له. و ثانياً: أنتها "سلّمنا كونه فصلاً له، لكن من أيسن لزم أن يكون فـصلاً للمقدار؟ اذ المقدار ليس جنساً لهذا السطح، بل انتها هو خارج عنه عارض له هذا.

و الحماصل ان هذا الكلام من الشيخ بأيّ وجه يوجّه" من التوجيهين لايظهر له استقامة. و لم يظهر لنا ً وجه آخر.

و قد قيل في توجيهه: «لما يتن الشيخ عرضية السطح بكلا الاعتبارين \_أي كونه قابلاً لفرض بعدين و كونه مقداراً قابلاً للقسمة في جهتين أراد أن يشير الى المفائرة بين هذين المعنيين على نحو المغائرة بين القابل لفرض الأبعاد الثلاثة و بين المنقسم بالقوة في الجهات الثلاثة، و من لم يفرق بين هذين المعنيين كأتباع الرواقيين و منهم الشيخ السهروردي جعلوا المقدار الجسهاني جوهراً و جعلوا الصورة الجمانية أحد الأنواع الثلاثة، اذ لم يفرقوا بين الأبواء الثلاثة، اذ لم يفرقوا بين هذا المعني و بين الذي هو الفصل بالحقيقة عند الشيخ و من وافقة و هو القابل إب - ١٣٢) للانقسام الى أجزاء وهمية متشاركة في الحدود السطحية في الجمهات الثلاث الذي به يخالف جسم جسماً و يكون قابلاً للتقدير و المساحة.

2. ق ، س : لها

١, ق: الله

٧. ق : انه و هكذا يمكن أن يفرأ ما في سائر النسخ

۴. ق ، ص ، س : وجه

فاذا ثبت الغرق بين المعنيين في الجسم بأنّ أحدهما فصل للجوهر، و الآخر فصل للمقدار الذي ثبت غرضيته و لاشك أنّ النسبة بينهما في الجسم كالنسبة بمين ما بازاتهها في السطح، فلو كان اللذان في السطح أمراً واحداً حتى يكون القابل لفرض البعدين فصلاً مقسّماً للمقدار المطلق و مقوّماً للسطح الذي هو أحد أنواعه يلزم أن يكون معنى القابل للأبعاد الثلاثة أيضاً فصلاً مقسماً لجنس المقدار، و مقوّماً للجسم الجوهرى، و هو محال، كما مرّ بيانه في المقالة الثانية» أ.

# [٥/١١٣] و قوله: و أنت تعلم هذا بتأمّل الأصول.

«أي تعلم من الأصول المنطقية أنّ معني واحــداً كــالمقدار لايكــون جــوهراً و لا°عرضاً. و لاأيضاً يجوز أن يكون معني واحد فصلاً لجنس في نوع منه في موضع و خارجاً عنه في نوع آخر منه»، انتهى كلامه.

و فيه نظر:

أمّا أوّلاً: فلأنّ كلام الشيخ لايكن حمله على ما ذكره بوجه من الوجــوه، كــها لايخني.

و أمّا ثانياً: فلأنّه ليس يلزم ممّا ذكره كون معني واحد فصلاً لجنس في نوع منه في موضع، و خارجاً عنه في نوع آخر منه، بل انتها يلزم الهذور الأوّل فسقط الّا أن لايحمل الكلام على لزوم محذورين، بل حمل على الترديد، فافهم!

٦. ك : . في

٣. ق: . أيضاً

1 ثمليقة الهيات الشفاء / ١٠٣ 2. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠٣

٣. في المصدر : منقسماً

٥. س ، ك: - لا

## [٨/١١٣] قوله: و قد علمت فيما سلف من الأقاويل.

في الفصل الّذي ذكر فيه الحركة الواحدة بالجنس و النوع من الطبيعيات .

# [١١/١١٣] قوله: لأنَّ السطح اذا أزيل عن شكله ....

فيه نظر ظاهر، اذ ليس كل زوال شكل يبطل أبعاد"، و السطح انتها هو بقطع السطح. ثمّ لو سلّم أنته بقطع السطح، فلايازم منه عسرضية السطح، ألا تسري أنّ الصورة الجسمية أيضاً تبطل عند القطع و تحدث أخرى متواردة على الهيولى الباقية بنفسها مع أنتها ليست عرضاً. و لعلّ عرضية السطح بديهية، فهذه الأمور من قبيل التنبه، فلاتضرّ المناقشة فيها؛ فافهم.

# [٢/١١٤] قوله: و عرفت أيضاً أنسّها لاتفارق الصورة الّتي في طباعها مادّية توحّناً أيضاً.

لا يخنى أن ظاهر هذه العبارة بل صريحها أن الصورة لزم المقدار في التوهم ^ لا المكس، كما في السابق أيضاً. و قد أشرنا سابقاً الى أن هذا الحكم مما لادليل عليه. سمّا اذا أريد بالتوهم أ ما يشمل العقل أيضاً. و أيضاً هذا ينافي ما نقلنا آنهاً عن قاطيغورياس حيث قال: «و تكون صورة الجسم اذا جرّدت بكيتها أو جرّدت منها الكية مأخوذة في الذهن سمّي الجرّد جسماً تعليمياً ». لأنّ هذا يدلّ على أنّ الجسم التعليمي يكن أن يجرّد في الذهن عن الصورة الجسمية، الا أن يقال انّ ما ذكره همهنا

٢. في المصدر : فكذلك

1 ص : التقطع

٦. ق: عرضه

٨ ص: الوهم

١. الشقاء ، سماع الطبيعى / ٢٦٧

٣. ق: مبطل أنفأ

ة. وقع الى هنا سقط في م ·

۷. ق: ر هذه

٩. ص ، م : بالوهم

المقالة الثالثة

مختص البالوهم، و ما ذكره في قاطيغورياس أراد به التجرد في العقل. أو يقال ان ما ذكره في قاطيغورياس انتها هو على الاحتال العقلي في بــادي الرأي. أو يــقال: أراد بتجرّده في الذهن الالتفات اليه وحده (الف – ١٣٣) على ما سيذكره بعيد هذا.

و قد تيل في هذا المقام: «أقول هذا الكلام أعني كون هذه الكميّات غير مفارقة للصورة المادية توهّـاً أيضاً كالمناقض لما قرّره الشيخ أوّلاً في الثاني من الثانية من بوله: في تشكّل الشمعة بالأشكال الهنتلفة أنته تتبدّل الأبعاد الّتي من باب الكمّ و لاتتبدّل الجسمية الّتي هي الصورة الجوهرية، و قوله: فأنّ الجسم الواحد اذا تخلخل و تكانف يختلف مقدار جسميته، و لاتختلف جسميته، انتهى.

و فيه نظر ظاهر؛ لأنّ مراده هيهناكها ذكرنا أنّ الصورة لازمة للمقدار لا العكس. و على هذا لامناقضة أصلاً بينه و بين القولين المذكورين. سلّمنا أنّ مراده العكس، لكن لامناقضة أيضاً، اذ يجوز أن يكون المراد أنّ مطلق المقدار لازم للصورة الجسمية في الحارج و التوهم، لاالمقدار الخاص، و على هذا لامناقضة.

ثمّ قال بعد ما نقلنا: «و اعلم أنّ التحقيق عندنا كما أشرنا اليه أنّ المقادير و التعليميات أنّها هي من عوارض ماهيات الأجسام الطبيعية و ليست من الأعراض الزائدة على وجوداتها، فاذا اختلفت الأشكال على الجسم الواحد الطبيعي أو تخلخل أو تكاثف فكما يتبدّل مقداره فكذلك يتبدّل جسمية الجوهرية التي هي بمعنى المادّة، و القال منه عند ذلك هي الهيولى و الصورة الكالية بشخصها و مطلق الجسمية، و جذه الأمور المذكورة يبق تشخصها محفوظة. كما مرّ آنفاً.

فان قلت: فعل ما ذكرت من بقاء الشخص مع تبدّل جسميته الّتي هي مقوّمة

۲. ص : بق

2. ق ، م : بان

٦. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠٤

۱. ص : بختص

٣. ص : كالمتناقض

٥. ص: . و لاتختلف جسميته

قلنا: مجرّد تبدّل شيء على شيء آخر ثابتٍ لايوجب كونه عرضاً. لأنّ العرض هو الموجود في شيء، لاكجزء منه، و لايصح قوامه مفارقاً عنه. و الجسم الذي هو بمعني المادة أو بمعني الجنس هو كجزء لهذا الجسم الطبيعي الكسائي و يصحّ قسواسه مفارقاً عنه، فلاتلزم عرضيته، بل هو جوهر، و أن تبدّل آحاده على جسم واحد كالى فان كلّ مركّب طبيعي له جزء صوري، وحدته بوحدته، و بقاؤه ببقائه، لأنّ به تتم نوعيته الحقيقية و جزء آخر مادي هو بازاء جنسه، و وحدة الجنس وحدة ناقصة مبهمة تتّحد وحدته المبهمة بوحدته المعيّنة، فتبدل آحاد الجنس في ذاته بالاعتبار الذي هو مادة لايقدح في وحدته الخارجية التي هي قد تمت و كملت بالصورة كساسينضح لك في مباحث الماهية "آ، انتهى كلامه.

و فیه نظر:

أمّا أزّلاً: فلأنّ زوال الصورة الجسمية عند اختلاف الاشكـال و التـخلخل و التكاثف لاتحكم به بديهة و لابرهان، بل الظاهر أنّ البديهة تحكم بخلافه.

و أمّا ثانياً: فلأنّ الصورة الكمالية الّتيّ ذكر أنتها باقية بشخصهـا عـند تـبدّل الاشكال و التخلخل و التكاثف الظاهر أنتها الصور<sup>؛</sup> النوعية العنصرية أو الصــور النوعية التركيبية.

و أنت خبير بأنته قد يتبدّل أيضاً عند تبدّل الأشكال، و التخلخل [ب - ١٣٣] و التكاثف مع بقاء الجسم بعينه. و لو أريد بها صورة أخرى فهو جزاف من القول كها أشرنا اليه سابقاً ايضاً.

۱. ك : عرضياً ۲. ك : . التي

المقالة الخالة

و أمّا تالثاً: فلأنّ جزئية الشيء بالنسبة الى الجموع الحاصل منه و سن غميره لا يكني في عدم العرضية. لأنّ جميع الأعراض أيضاً كذلك. الآ أن يقال كها أشرنا اليه سابقاً: أنّ العرض لا يكون جزء حقيقة محصّلة، و يدّعي أنّ الصورة الجسمية المتبدّلة جزء حقيقة محصّلة.

و أمّا رابعاً: فلأنته لايصحّ قوله: «و يصحّ قوامه مفارقاً عنه».

[١٥/١١٤] قوله: لأنته لايمكن أن يفرض السطح فسي الوهسم مسفرداً الى آخره ؟.

حاصله: أنّ الوهم إن يوهم السطح مفرداً ليس نهاية لشيء فلابد أن يكون له وضع خاص، و يكون له جانبان؛ و كلّ ما يكون له جانبان فهو قبابل للقسمة في العمق أيضاً، فيكون السطح جسماً لاسطحاً. و أن توهمه نهاية لشيء بحيث لاينفصل عمّا هو نهاية له و هو الجسم حاصلاً معه، فلايكون مجرّداً عنه. و أنت خبير بأنّ ما ذكره من قبيل المقايسة الأمور الذهنية بالأمور الخارجية؛ لأنّ هذا انتها هو في الخارج كذلك، لكن لانسلم أنته في الذهن أيضاً يلزم أنه اذا كان السطح مفرداً كان له جهتان، و هو ظاهر. سمّا اذا أريد بالوهم ما يشمل العقل أيضاً؛ و ممّا يظهر وجه صحّة المقال النظر في المرآة و التمثال، اذ لايمكن أن يقال: انّ الصورة المنظمة في المرآة ها وجهان، كما لايخين وجهه.

ثمّ قيل في هذا المقام بعد شرح الكلام: «هذا توضيح ما ذكره و إن كانت ألفاظه واضحة غنية عن التوضيح، لكن لنا نظر في ثبوت المفارقة بين هذه المقادير عمل

١. ص : + بالنسبة الى المجموع

٣. في : . التي أخره

8. ص ، م : ان

۷. ص: لم يمكن

۲. ق: يعرض

٤. ق: قبل

٦. ق: . في اللَّمَن ... أنه

الوجه الناني أيضاً، وكذا بين الجسم المقداري و الجسم الذي هو في المادّة. فانّ الحكم بأنّ الوهم يلتفت الى السطح دون الالتفات الى الجسم الذي هو طرفه لايخلو عن أشكال، اذ التفات الوهم الى شيء لاينفك عن تصويره عنده، و ذهوله عن الشيء يلزمه عدم حضوره، فليس عالم الادراك و نشأة التصوّر كعالم المادّة و نشأة الخارج في أن تكون للأشياء وجود سواء أدركت أو التفت اليها أولم يلتفت، فاذا اقترن شيء بشيء في الخارج كالبياض بالجسم صحّ الالتفات الى أحدهما مع الففلة عن الآخر، وهذه الففلة لا تجمل المففول عنه معدوماً بخلاف عالم الوهم و التصوير، فان وجود الاشهاء هناك نفس مدركيتها بلااختلاف حيثية.

اذا تقرر هذا فنقول: اذا فرض التفات الوهم الى السطح مع ذهوله عن الجسم الذي هو طرفه، يلزم حينئذ للسطح وجود في الوهم. وقد علمت أنّ مفارقة السطح عدم النفات الوهم الى الشيء يوجب عدمه في الوهم، وقد علمت أنّ مفارقة السطح عن الجسم في الوهم، باطل؛ فاذن عن الجسم في الوهم، باطل؛ فاذن كما لابقدر الوهم أن يتصور السطح مجرّداً عن الجسم كذلك لا يمكنه الالتنفات كما لابقدر الوهم أن يتصور السطح مجرّداً عن الجسم كذلك لا يمكنه الالتنفات الى ما هو طرفه، وكذلك قياس الخطّ و النقطة.

فاذن قد ثبت ما نحن بسبيله من أنّ هذه الأمور ليست تغائرة أفي الوجود. و أنتها من العوارض التحليلية كالوجود و أنتها من العوارض التحليلية كالوجود و الوحدة في عروضها للهاهيات، فنقول للأشياء نحو آخر من المفارقة غير الوجهين المذكورين، و هو المفارقة بحسب الماهية والمعني، كالفرق بين الماهية و وجودها، و كالفرق بين الماهية أن يشير الى كلّ واحد

٨. ق: ١١ شياء وحوداً و هكذا في اكثر النسخ. و الَّا صححنا العبارة على مصدرها

۲. ص : وجوده مع

من المتحدين في الوجود دون صاحبه اذا اختلف في المعني و المفهوم»¹. انتهى كلامه. و فيه نظر:

أمّا أوّلاً؛ فلأنّ ما ذكره المن أنته لايجوز أن لايكون شيء في الوهم و لايلتفت اليه كا لايلتفت اليه. اذ لادليل على ذلك و لا البديه تحكم به بل بخلافه، ألاترى الله كا لايلتفت اليه بحموع أشياء مجملة من دون الالتفات الى خصوصيات أجزائها. و هذا القائل قائل بأنّ النوع البسيط يحلّله العقل الى الجنس و الفصل، و ظاهر أنّ النوع اذا كان في العقل مجملاً فجنسه و فصله موجودان فيه، و الا لكان تحليله اليها من قبيل الاختراعات الكاذبة. و لاشك أنّ حين تصوّره على الاجمال لايلتفت العقل الى خصوص جنسه و فصله.

فقد ظهر أنته يجوز أن يكون شيء في العقل مع عدم التفاته اليه؛ و اذا كان يحكم^ العقل هكذا فما ظنّك بالوهم!؟

و أمّا ثانياً: فلأنته لم يظهره أوجه صحّة تفريع ما ذكره بقوله: «فاذن قد ثبت» الى آخره على ما سبقه، اذ ظاهر أنته اذا لم يجز أن يتصوّر السطح مجرداً عن الجسم فبمجرّد ذلك لايلزم عدم مفائرتها في الوجود، اذ يجوز أن يكونا متفائرين متلازمين، و هو ظاهر.

[7/110] قوله: فانا قد بيّنا أن ذلك جائز ١٠ فيها.

بأن ينتقل بتبعية محلَّها.

٨. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠٥ ك. س: ذكر
 ٣. ق: الآترى
 ٥. ق: + أنت يجرز أن يرى
 ٨. ق: خسله
 ٨. ص: م : حكم
 ٨. ص: لم يظهر
 ٨. ص: لم يظهر

## [1/١/٥] قوله: لكن المماسة لماكانت لاتثبت ... .

يعني: أنّ رأس المخروط مثلاً أذا كان بماساً بشيء فباعتبار هذه المباسة تحصلا النقطة في الذي ماسة، و أذا انتقل المخروط و انتقل النقطة الّتي في رأسه بمانتقاله و زالت المباسة فبطلت النقطة الّتي في الذي ماسة، لأنّ حصولها كان باعتبار المباسة. فبعد زوالها لايبتي بحالها، فكان حال الّذي كان عليه هذه النقطة كحاله قبل المباسة، فكما لم تكن فيه نقطة قبل المباسة فكذا بعد المباسة فلايكن أن يقال بارتسام خطً، وهو ظاهر.

# (١٣/١١٥) قوله: و <sup>٥</sup> تكون الحركة عليه أو فيه.

أي على سطحه أو في جوفه.

و قد قال بعض الفضلاء: «قوله: «عليه». أي اذا كانت الحركة بمعني القطعية، و قوله: «و فيه» يعني اذا كانت الحركة توسطية، و ربما يقال عليه أو فسيه بسناءَ عسلى اختلاف المذهبين في المكان أنه البعد المجرّد أو السطح»، انتهى و لايخنى. بعده، سيًا الاحتمال الأوّل هذا.

و قد قيل في شرح هذا الوجه التاني من الشيخ بقوله: «و الوجه الثاني في بطلان هذا القول أنّ الكلام في التقدّم [ب - ١٣٤] و التأخّر بالذات. و من جهة الطبيعة. لابحسب الاتفاق و الاعداد. فالنقطة المنتقلة لاتكون موجودة اللّ في شيء لامحالة، ولا لاتكون حركتها و سيلانها اللّ على شيء ذي وضع قابل. لأن تقع الحركة عليه، فهو لامحالة جسم أو سطح للمجالة جسم أو خطً هو طرف بعد، فتكون هذه الأشبياء أقدم

<sup>7.</sup> ص : • الذي / ك : الذعن

وكذا

٦.ق، ك: . في

٨. ص: تحصيل

<sup>0.</sup> المصدر : . و

٧. ك: ـ السطح

وجوداً من النقطة، وكذا القياس في الخـطّ في رسمـه للسـطح، و السـطح في رسمـه لاستحالة الحلاه'، انتهى.

و أنت خبير بأنته لايظهر أنّ قوله: «أنّ الكلام في التقدّم و التأخر بالذات و من جهة الطبيعة لابحسب الاتفاق و الاعداد.»` أيّ مدخلٍ له في هذا الوجه؟

ثمّ قيل: «و هيهنا وجه ثالث في بطلان ما توهّبوه، و هو أنّ أمراً غير منقسم يفعل بحركته منقسماً، و هو أنته اذا اجتمعت عدّة من النقاط فلايكن أن يحصل من اجتاعها و تأليفها خطّ، لأنّ النقط الثلاث مثلاً اذا اجتمعت فالواسطة أن لقيت بكلّيتها كلّية الطرفين فهي تداخل فيها به و هما يتداخلان فيها به و المداخلة التامّة الايوجب العظم الانتها و الترتيب. و إن كانت الواسطة ما لقيت الطرفين المائسر الأسرا بل لقيت بعضها طرفاً و بعضها طرفاً آخر، فيلزم انقسامها؛ فلم تكن النقطة نقطة هذا خلف فاذا ظهر أنته لا يكن أن يحصل أا خطّ من تأليف النقطة او لاجسم من تأليف السطوح، ثمّ أنّ تكرير نقطة واحدة عدّة من تأليف المعلم من تأليف السطوح، ثمّ أنّ تكرير نقطة واحدة عدّة مرات حكم في عدم حصول الخطّ منه بعينه حكم اجتاع نقاط متعددة تلك العدّة، وكذا الحال في تكرير خطّ أو تكرير سطح الا التهي.

و لايخني ما فيه. أذ القائلون بوجود الخطّ من حركة النقطة لايلزم أن يقولوا بأنّ

٣. ق : . فالنقطة المنتقلة ... الأعداد.

£ ص، ك: + مثلاً

٧. ق: فيها

٦. ص : قهو

٣ ك: تألفها

٨ المصدر : يداخلان / بعض النسخ : متداخلان

٩. في النسخ : فيهما ١٠. ق : الثانية

١١. ص ، ك : النظم كذا ما بعده

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١٠٦

١٢. ق : بقاء ما لا يترنب

١٥. ق ، ك : النقط

4.

٦٢. المصدر ، ق و يعض النسخ : لبقاء

١٤. ق : لايجمل

١٠٦. تعليقة الهيات الشلماء / ١٠٦

الخطّ يحصل من تكرير النقاط المتعددة، حتّى يرد عليهم ما ذكره؛ بل يمكن أن يقولوا: انّ حركة النقطة ترسم الخط من دون أن تحصل نقاط متعدّدة، و هو ظاهر. و على هذا لايلزم ما ذكره أصلاً: فافهم!

[1/117] قوله: و أمّا وجود السطح فلوجوب تناهي المقدار الجسماني الى آخره ً.

لايخنى أنّ النزاع انتها هو في أنّ الأطراف أعدام أو أنتها أمور وجودية. و أشا ثبوتها في الجملة فمّا لانزاع فيه. و ظاهر أنّ ما ذكره الشيخ لايثبت الآ وجودها في الجملة، لاوجودها في الخارج، فلملّ الشيخ لم يلتفت الى هذا النزاع و غرضه مجسرت وجودها في الجملة و إن كان ممّا لانزاع فيه، أو يكون غرضه الوجود في الخارج؛ لكن كأنته يزعم أنّ بعد ثبوتها في الجملة ثبوتها في الخارج بديمي، فلذلك لم يستعرّض للاستدلال؟ عليه، فافهما

[٨/١١٨] قوله: في آلة حركة يلزم معها ....

كالقبان" مثلاً.

[١١/١١٨] قوله: وكذلك حال الصغير و الكبير؛ و القليل و الكثير.

أي الصغير و الكبير الاضافيين، و القلّة و الكثرة الاضافتين، كما يقال: انّ جسماً أصغر من جسم أو اكبر منه، أو انّ عدداً أقلّ من عدد أو اكثر منه. فانّ هذه الصغر و الكبر و هذه القلّة و الكثرة أمور اضافية ليست مقداراً بالذات، بل المقدار بالذات انتها

la Vi sa trate and in a

١. ق : ـ الى آخره بالاستدلال : لم يعرض بالاستدلال :

۴. ق : كانصال ٤. ص : الكبر

هي معروضاتها. أي الجسم الصغير و الكبير. و العدد القليل و الكتير.

و الحاصل: أنّ هيهنا طولاً حقيقياً و هو نفس البعد الممتد في جهة واحدة الّذي يشترك كلّ خط فيه، و لايخالف باعتباره خطّ و خطّ و طولاً اضافياً. و هو كون أحد الحنطين أطول من الآخر، و الأوّل هو المقدار بالذات، و الثاني ليس من مقولة المقدار، بل من مقولة الاضافة. و قس عليه الكثرة المقيقية و الكثرة الاضافية، فتدبّر إ

# [الفصل الخامس] [في تحقيق ماهية العدد و تحديد أنواعه و بيان أوائله]

[٣/١١٩] قوله: و تحديد أنواعها ١.

أي بيان كيفية تحديد كلِّ نوع من أنواعها.

[٣/١٦٩] قوله: [الف - ١٣٥] و بيان أوائلها؟.

أي أجزائها.

[٥/١١٩] قوله: فقد انتقلنا عنها الى الكتيات الستصلة مستعجلين، لأنَّ غرضناكان بوجب ذلك.

يعني قد انتقلنا سابقاً من الأعداد الى الكيّات المتصلة مستمجلاً من غير أن نتم القول فيها و نفصل الكلام عليها. لأنّ غرضنا كان يوجب ذلك التعجيل.

و انتها كان غرضه يوجب ذلك لأنته تكلّم في الهيولى و الصورة، و كان المناسب بعده أن يتكلّم في الكتم المتصل لأنته من لواحقها و لوازمها ، لكن قدّم عليه هذا ً من

١. في المصدر : أنواعه

٢. في المصدر : اواثله

ة.م: نبدأ

الكلام في الوحدة لما ذكره ثمة من أنّ الوحدة شديدة المناسبة للوجود، لأنتها بمنزلة العلم المتصل وكالجزء له، و قد انتهى الكلام الى ذكر العدد أيضاً.

و بعد التقديم ما هو القدر الواجب من الكلام في الوحدة و العدد انتقل الى ما كان ذكره مناسباً لبحث الهيولى و الصورة من الكمّ المتصل من غير اتمام الكلام فيها أن نخم مناسباً لبحث الهيولى و الصورة من الكمّ المتصل من غير اتمام الكلام فيها أن تفصيل القول فيها أما كان ينبغي تقديم ما قدّمه، و بعد الفراغ من بحث الكمّ المتصل عاد الى تفصيل القول و تسميم الكلام في الوحدة و العدد قيل: «لما تكلّم الشيخ أوّلاً في الواحد و الكتير لأنتها أمن الأعراض الأوّلية للموجود بما هو موجود و ساق الكلام فيها، و في بيان عرضيتها الأعراض الأوّلية للموجود بما هو موجود و ساق الكلام فيها، و في بيان عرضيتها أحوال المدد استمجالاً فيا هو الفرض من بيان حقائق تلك الكمّيات و نحو وجودها أحوال المدد استمجالاً فيا هو الفرض من بيان حقائق تلك الكمّيات و نحو وجودها و بيان عرضيتها و كيفية عروض بعضها لبعض، رجع المنابأ الى امعان المحت عن طبيعة العدد و أنواعه و خاصياتها و كيفية تمرّف أحوالها و اثبات وجودها في الوهم وجودها في الذهن، انتهى

و أنت خبير بأنته لم يتكلّم فيا هو المهمّ هيهـنا من بيان الغرض الّذي يــوجب الاستعجال الّذي ذكره الشيخ.

١. ص : + لاته من لواحقهما

٣. ق ، ك، س : تقدم

ە. ك: بغصل

. ٧. ص ، م : التقديم

٩. ك : لانها. ق : . و الكثير لانها

١١. ق : النزاع

۱۳. ق : انقان

٢. ق : قد

٤ ص،م: فيهما ٦ ص،م: فيهما

٦. ص ، م : فيهما ٨ ق : . بحث

۱۰. ق ،ک : عرضيتها

١٢. م : قرجع

١٤٨. لعليقة الهيات الشفاء / ١١٨

#### [١٢/١١٩] قوله: اذا كان في الموجودات وحدات فوق الوحدات.

يمكن أن يكون هذا دليلاً تامّاً على المطلوب. و يمكن أن يكون مع ما بعده دليلاً. و حاصله على الأوّل: انتا نعلم أنّ في الموجودات وحدات فوق وحمدات، و الوحدات هي العدد، فيكون العدد متحقّاً في الموجودات، فيكون موجوداً.

و على الثاني: انّ وحدات فوق° وحدات يتحقّق في الموجودات، وكلّ واحد من الوحدات نوع خاصّ من العدد و له خواصّ، و مــا له خــواصّ <sup>7</sup> لابـــدّ أن يكــون موجوداً. فأنواع العدد موجودة.

و لايخنى أن كلًا منهما غير تمام:

أمّا الأوّل: فلأنّ ما هو المعلوم قطعاً أنّ الوحدات متحقّقة في الموجودات بمعني ثبوتها الرابطي لها، لاوجودها في نفسها فيها. و لانسلّم أنّ ثـبوت الشيء للسشيء يستلزم ثبوت الثابت. و دعوي الشيخ له غير مسموعة حتّى يقام عليها دليل. و القول بأنّ ما لم يثبت في نفسه كيف يمكن ثبوته لغيره ^، ضعفه ظاهر؛ و قد مرّ القول فيه.

و أمّا الثاني: فلأنّ الحواص الّتي لأنواع [ب - ١٣٥] العدد كمّا سيذكره الشسيخ لانسلّم أنّها من الأمور الوجودية، بل من الامور الاعتبارية. و لايبعد أن تكون للأمر الاعتبارى خواص اعتبارية، و هو ظاهر.

# [12/119] قوله: و الشيء الّذي لاحقيقة له محال أن تكون ... .

قد عرفت حقيقة الحال فيه. و أنت خبير بأنّ القول بوجود المدد ممّا لامعني له.

١. في المصدر : اذا

٣. في المصدر: واحدة

ە. ق : قبول

u. ن : لبرن ۷. ق : لاوجوداً

۲. ق : الوجودات

£. ق: برجب

. - .ر. . ٦. ك: ـ ماله خواص

٨ ق. ك: بغيره

لأنته مركب من الوحدات، و الوحدة ظاهر أنته من الأمور الاعتبارية. و الآلزم التسلسل. و لعلّ مراد الشيخ من وجود العدد كونه من الأمنور الشفس الاسرية لا الاختراعية هذا.

و قد قيل في هذا المقام: «و من المحمد من الماهيات الضعيفة ؟ الوجود لضعف وحدتها، فوجود العدد عبارة عن عدّة وجودات هي وجودات الوحدات. ثمّ من قال: انّ العدد لاوجود له الّا في النفس، [١]: ان أراد بذلك أنّ العدد الجرّد عن الماهيات المعدودة الَّتِي في الحارج لاوجود له الَّا في النفس، فهو حقَّ؛ لا ۚ لأنَّ الواحد بما هو واحد لايكون قائمًا بنفسة فكذا المؤلِّف هيهنا، بل لأنَّ وحدات الأشياء الَّتي هي في الخارج لايمكن تجرِّد أنفسها بأعيانها عن تلك الأشياء. [٢]: و إن أراد أنَّ العدد مطلقاً بلاشرط الخلط و التجريد ممّا لاوجود له في الخارج. فهو باطل؛ اذ لانسبهة في أنّ للموجودات وحدات عددية كما ذكر.

و اعلم أن هيهنا شبهة و هي: انَّ الأثنوة مثلاً إن كانت وجودها في الاثــنين فلامحالة ٢ [١]: إمّا أن يوجد في كلّ واحد من الواحدين^. [٢]: أو في أحدهما. [٣]:في الجموع من حيث هو مجموع.

و الأوّل محال لوجهين:

٩. ق : الاثنين

أمَّا اولاً: فلاستحالة حلول العرض الواحد في محلَّين.

و أمتا ثانياً: فلأنته اذا وجدت الأثنوة \* فيها لزم أن يكون كلّ واحد منهما اثنين. فيكون الواحد اثنين، و يكون الاثنان أربعة. ثم ١٠٠ يكون الكلام في كلِّ واحد من تلك

> ۳. ق نـو ١. ق : عن ٤. ق: فهر لايقال ٣. ص ، لا ، م : الضعيف ٦. ق: . مثلاً ه. ق : الاثنين ٧. ق: فلايخلو

٨ ق: الواحدات

١٠. ص: - لمّ

الآحاد كالكلام في الأوّل, فيلزم أن تكون في الاثنين آحاد غير متناهية. و بهذا تبيّن أيضاً أنته يستحيل أن تكون الأثنوة\ موجودة في أحد ذينك الواحدين.

و أمتا الشق الثالث ـ و هو أن تكون الأثنوة موجودة في المجموع بما هو مجموع ـ: فذلك أيضاً غير صحّيح، لأنّ المجموع من حيث هو مجموع مفائر لكلّ واحد من جزئيه، و هو بذلك الاعتبار واحد غير قابل للقسمة، لأنّ القابل لابدّ و أن يبتي مع القبول، و الواحد من حيث هو واحد يستحيل أن يبتي بعد القسمة. و هذه الشبهة ذكرها بعض الفضلاء و لم يقدر على حلّها ".

و أقول: انتها منحلّة بما ذكرنا من أنّ العدد من الأمور الضعيفة الوجود الناقصة. فوحدة كلّ عدد هي بعينها كثرتها، لكن يجب أن يعلم أنّ حقيقة العدد الّذي هي من باب الكمّ أغّا يحصل من تكرر وحدات هي من نوع واحد كأفراد من الناس أو الفرس أو الحجر ممّا تتاثل أعداده. و أمّا اذا فرض تأليفه من وحدات مختلفة الأنواع حكوحدة العقل مع وحدة الفلك، أو وحدة جنسية [الف - ١٣٦] مع وحدة نوعية، أو غير ذلك حفلا يحصل منها عدد، اللّهم الاّ من جهة عوارض متشابهة و معان متفقة، ككونها موجودات على الاطلاق أو أشياه أو ممكنات.

و بالجملة العدد كمية حاصلة من وحدات متاثلة، فمن هذا السبيل للكثرة بما هي كثرة واحدة جهة واحدة.

اذا عرفت هذا فنقول: الأثنوة ٩ حاصلة من مجموع الاثنين لافي كلّ منهها و لافي أحدهما ١٠، و ذلك الجموع ان اعتبر من حيث هو مجموع واحد، و لكن لمّا لم يكن له

٦. ق : الاثنين

٤. ص ، ك : الضعيف

۱. ك ، م : بماثل 1. ك ، م : بماثل

٨ م: ـ اللهم

١٠. ق، م : . و لا في أحدهما

١. ق : الاثنين

۳. ص: حملها

ە. ق: بىييە

. ن بسبب

٧. ق ، م : تأليف

٩. ق: الاثنين

جزء صوري كانت وحدته تجامع اثنينية و انقسامه، فسكما أنّ الأثنوة الّسي همي العارضة وحدتها بعينها صورة كثرتها فكذلك حال المعروض في كون واحديمته بعينها معمورة في اثنينيته، و أيضاً مادة الاثنين و الثلاثة و غيرهما من كلّ نوع من شأنها أن تقبل الوحدة و الاتصال للكثرة المنفصلة، فهي أيضاً جهة الوحدة في الأعداد، و كذا الاتفاق في المعني النوعي. و أمنا عالم العقل المخالص فليست هناك وحدة يحصل من تكررها الكثرة و العدد كما أومأنا اليه»، انتهى كلامه.

#### و هيهنا أبحاث:

أحدها: انّ قوله: «لا لأنّ الواحد» الى آخره، كما لاوجه له؛ لأنّ هذا الوجــه الّذي نفاه و الّذي أثبته بقوله: «بل» لافرق بينهها في هذا المقام. بل مآلهها واحد. كها لايخفياً.

و ثانيها: ما في قوله: «اذ لاشبهة في  $^{\vee}$  أنّ للموجودات وحدات عددية» كما مـرّ آنفاً.

و ثالثها: أنّا نقول في جواب الشبهة: انّ الاثنينية موجودة في المجموع من حيث هو مجموع قوله^: «و هو بذلك الاعتبار واحد» الى آخر ما قال.

نقول ان أردت بكونه واحد أنته تعرضه الوحدة \_كها يعرض سمائر الحسقايق الغير العددية بمعني أنته يكون اثنيناً واحداً \_فنقول انّ هذه الوحدة تقابل كثرته بمعني كونه اثنيناً متعدّداً ، و ١٠ لا يبتي مع تلك الكثرة و لا تقابل كثرته بحسب الأجزاء بمعني

١. ق : الاثنين

٢. م : ـ العقل

3. ق: . الكثرة

ة. تعليقة الهيات الشفاء / ١١٦-١١٦ ٦. ق: . كما لايعفق

٥. ص: ١٠ الواحد

٨ كذا. و في العبارة نوع تشويش

٧. ق : ـ في

۱۰، ص: او

٩ ك: متعدداً . ص: متعدد

كون الأجزاء متكثرة. و هو ظاهر. و ان أردت به حقيقة الحساصة السيّ تسعرضها الوحدة فحينئذ الأمر أظهر؛ اذ تلك الحقيقة ظاهر أنته لاينافي الانقسام. و ليست ممّاً لاتبق بعده.

و رابعها: انّ قوله: «أنتها منحلة بمـا ذكرنا من أنّ العدد من الأمــور الضــعيقة ّ الوجود». ممّا لامدخل له في الحلّ. اذ ضعف الوجود و قوّته ممّا لايؤثّر في حلّ الشبهة و عقدها، كما لايخني.

و خامسها: انّ فرقه بین<sup>۳</sup> الوحدات<sup>؛</sup> و قوله: «یتألتف العدد مــن بــعضها دون بعض» تحکّم صرف لاتشهد به بدیهة أو برهان، و ظاهر.

و سادسها: انَّ قوله: «فمن هذا السبيل» لايظهر تعريفه معلى ما سبقه.

و سابعها: ان قوله: «و ذلك الجموع ان اعتبر من حيث هو مجموع واحد. و لكن لما لم يكن» الى آخره. [1]: ان أراد به أنّ حقيقة الجموع و وجوده الخاص به واحد أي حقيقة خاصة \_ نكن لما لم يكن لها جزء صوري كانت وحدتها تجامع اثنينيتها و انتسامها: ففيه أنّ كونها كما ليس لها جزء صوري كما لامدخل له في عدم منافاتها للاثنينية و الانقسام، و هو ظاهر، اذ أيّ حقيقة كانت سواه كان لها جزء صوري [ب - ١٣٦] أو لا لاينافي حصول الأجزاء لها، [٢]: و ان أراد به أنّ هذا الجموع تعرضه وحدة و هذه الوحدة لاتنافي كثرته الأجزائية و قبول انقسامه، فهذا أيضاً كما لامدخل فيه لانتفاء الجزء الصوري عنه. و قس عليه حال ما ذكره من أنّ المعروض أيضاً واحديته مغمورة في اثنينيته.

و نامنها^؛ إنَّ قوله: «و أيضاً مادَّة الاثنيين و الثلاثة» إلى آخره. ممَّا لاطائل تحته

٩. م : اجزائه ۲. في النسخ : الضيف
 ٣. ص : من ٤. ق : الوجدان

٧. ق: له / س: مما ٨. ق، ك: ثانيها

المقالة الفالغة

في المقام، كما لايخني.

ثمّ قيل بعد ما نقلنا في شرح كلام الشيخ و «كلّ واحد من الأعداد» الى آخره: «ممّا ينبغي لك أن تعلم في هذا المقام مقدّمتين:

احديهها أن يحصل كلُّ ماهية مبهمة ' و تنويعها ' انتها يكون بأمور مناسبة لها و أشياء هي من بابها، فالادراك مثلاً ماهية؟ جنسية و يكون تحصّله و تنويعه بأنحاء؛ الادراكات كالعقل و الخيال و الحش و كالسمع و البصر و غيرهما تحت الحس، و كذا الكمية المتصلَّة مثلاً الَّتي هي عبارة عن قبول الانقسام بوجه انتها يكون تحصَّلها بانحاء التقديرات و قبول الانقسامات، و هكذا في كلِّ الأجناس و الأنواع المندرجة تحتها. فاذاً الكمّ المنفصل الّذي هو عبارة عن مبلغ الوحدات لابدّ أن تحصل انواعه بمراتبه الحاصلة من تكرّر الوحدات، فبلوغ التكرار الى كلّ حدّ يوجب أن يحصل منه <sup>٥</sup> نوع آخر من المدد.

و ثانيها: أنَّه لابدُّ لكلُّ حقيقة نوعية من خاصية و أثر يترتَّب عليها لذاتها في الخارج و اختلاف الخواص و الآثار المترتبة على نيفس ذوات الأشبياء مين غيير مدخلية شيء آخر أو اتفاق أو عروض حالة غريبة مستلزم؟ لاختلاف تلك الأشياء في الطبيعة النوعية.

فعلى هذا نقولٌ ! لاشك أنّ لكلّ واحد من الأعداد خواصٌ ^ و آثاراً غــير ســا لغيره ٩. فهو نوع موجود بنفسه. امّا أنته موجود، فلأنّ المعدوم الّذي لاحقيقة له كيف يكون ذا خواص و لوازم؛ و إمّا أنته نوع مخالف لسائر الأعداد فـلما عـرفت مـن

۱. ق: ماهية

٣. ك : + مبهمة

ە. ق: من

٧. ق : اللول

۲. ص: تتويعهما ٤. ص: بانواع

٦. ص: + ما

٨ بعض النسخ : خواصاً

٩. يمكن أن يقرأ ما في ق : بالفيره

الوجهين»، انتهى كلامه.

و أنت خبير بأنّ دعوي العلم بأن تناسب ماهية الجنسية مثلاً الفصل الفلاني في غاية الاشكال. ثمّ انته لم لايجوز أن يكون العدد نوعاً و تكون مراتب الأعداد أصنافاً له.

فان قيل: نعلم ضرورة أنّ العدد ماهية مبهمة جنسية.

فنقول بعد تسليم كون هذه الماهية التي فهمناها عن العدد ماهية مبهمة، لعلّه تكون مراتب الأعداد أنواعاً بسيطة، أي ليس لها جنس، و يكون هذا الأمر المبهم عرضياً هما او بعد تسليم كونه جنساً يتم المطلوب من دون حاجة الى المقدّمتين التين ادّعاها، اذ العدد اذا كان ماهية مبهمة \_ و قد أثبت وجودها بما أثبت \_ فلابد أن تكون لها فصول و أنواع، الا أن يقال: المطلوب من المقدّمة الأولى ليس مجرّد اثبات أن العدد له أنواع، بل أن أنواعه: مراتبه الحاصلة من تكرّر الوحدات.

و أيضاً يرد عليه أنته يجوز أن يكون اختلاف الحسواص و الآثمار للأصناف المختلفة لا للأنواع، و لايكن حينئذ أن يقال: ان كون العدد صاهية سبهمة سعلوم بالضرورة: اذ على هذا يصير الوجه الثاني لغواً محضاً، و لايكن توجيهه بما وجّه به الوجه الأوّل، كما لايخني.

[ 7/120] قوله: و تلك الحقيقة وحدته الَّتي بها هو ما هو^ [الف - ١٣٧].

ليس مراده: انَّ حقيقته عين وحدته لظهور بطلانـه؛ بل المراد أنَّ الوحــدات اذا

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١١٢

۳. ص ، ك : جنسه / س ، ك : جنسته

ه، ص: عرضاً

۱۰۰۰ من : وجه

۲. ص ، ك : مناسب ٤. ق : فهمنا

أخذت \ من حيث هي واحدة تكون حقيقة العدد، فالاثنان مثلاً مجموع وحدتين من حيث هما واحد، و هكذا.

## [٢/١٢٠] قوله: و ليس العدد كثرة لايجمع في وحدة ....

أي لم تكن لها وحدة حتى يقال: انتها مجموع الآحاد من حيث الكثرة لاباعتبار الوحدة، بل العدد الكثرة المعتبرة من حيث انتها واحدة.

# [٣/١٢٠] قوله: فأنته من حيث هو مجموع ... .

مثلاً مجموع الآحاد العشرة من حيث هو مجسموع هو العشرة، و له خسواص و آثار.

## [٤/١٢] و ليس بعجب أن يكون ....

فالعشرة هي مجموع الآحاد من حيث المجموع، و هي بهذا الاعتبار واحدة و لها الكثرة الأجزائية، و هي لاتنافي وحدتها، كها مرّ الاشارة اليه في حلّ الشبهة المنقولة.

#### [0/۱۲۰] قوله: فمن حيث العشرية ....

أي من حيث هي مجموع واحد لها خواص المشرية، لأنّ العشرة انتها هي ذلك المجموع الواحد.

١. ق ، م : اخذ

## [7/170] قوله: و أمّاكثرته فليس فيها ....

أي كثرته الأجزائية فلها خواصّ الكـثرة الّــتي تــقابل الوحـــدة مــثلاً. يــصـير معروضها بها كثيراً و نحو ذلك.

## [٧/١٢٠] قوله: فلذلك فانّ العشرة لاتنقسم الى عشرتين.

يعني: لأجل أنّ العشرة هي مجموع الآحاد من حيث انته واحد لاينقسم العشرة الى عشر تين، لأنته وحدتها عبارة عن أنتها عشرة واحدة، فكيف يمكن أن تنقسم الى عشر تين ؟ كما لايمكن أن ينقسم الانسان الواحد الى انسانين. نعم ماهية العشرة تعرضها الوحدة و الكثرة، فالعشرة المخصوصة عشرة واحدة، و العشرتان و العشرات عشرة كثيرة.

و الحاصل: ان حقيقة العدد نفس الكثرة و تملك الحسقيقة يسلزمها الانسقسام و التجرّي، و يلزم أن يكون معروضها متكثّرة، و تلك الحقيقة أيضاً كها سائر الحقايق تعرضها الوحدة و الكثرة، فكلّ فرد خاصّ منها له وحدة و الكن فيه كثرة الجزائية \_ و لاتنافي وحدته تلك الكثرة كها مرّ غير مرّة \_ و فردان منها أو أفراد تسعرضهها الكثرة، و حينئذ لهما كثرتان كثرة أفرادية و كثرة أجزائية، و هذه الكثرة الأفرادية تقابل وحدتها المجموعية.

و لاتوهّن أنّ الوحدة الجموعية داخلة في ماهية العدد أو عينها، بل هي عارضة لها كها تعرض سائر الماهيات. نعم ساهيته^ سركّبة من الوحدات بخلاف سائر

١. في المصدر : و اما لكثرته فليس له فيها

۲. ص ، و في المصدر : و لذلك

<sup>£</sup> من ، ك : لأنته / ق : لانها -

٦. ك و سيء م : مو

٨ يمكن أن يقرأ ما في النسخ : ماهية .

<sup>2. 4 : .</sup> الى

<sup>0.</sup> ك : الانسان الواحد الى انسانين

٧. ص: کثيرة

الماهيات، فاهية العشرة مثلاً مجموع عشرة آحاد من دون أن تكون الوحدة جزء لها أو عينها، كما أنّ الانسان ماهيته الحيوان الناطق من دون أن تكون الوحدة جزءه أو عينه، لكن هذه الماهية تلزمها وحدة نوعية، كما أنّ ماهية العشرة أيضاً تلزمها وحدة نوعية، و العشرة المخاصة هي مجموع آحاد خاصة من دون أن تكون الوحدة عينها أو جزءهاء كما أنّ الانسان المخاص أيضاً كذلك، لكن تلزمها الوحدة كما تلزم الانسان المخاص، و العشرتان و العشرات تعرضها الكثرة كما تعرض [ب - ١٣٧] انسانين و اناس. و العشرة المخاصة باعتبار وحدتها لايمكن أن تنقسم الى العشرتين، كما لايمكن أن ينقسم الى العشرتين، كما لايمكن أن ينقسم الانسان الواحد الى انسانين، لكن لما كان ماهيتها الكثرة تنقسم الى أجزاء ـ و ذلك الانقسام لاينافي وحدتها و لايبطلها، كما أنّ الانسان الواحد أيضاً له أعضاء المنتسر الها، و أ ـ ذلك لايبطل وحدته؛ فالهم!

[٩/١٢٠] قوله: و ليس يجب أن يقال أنَّ المشرة.

لايخني<sup>٥</sup> ما في هذا الكلام الطويل الذيل من تطويل بلا طائل.

[۱٦/۱۲۱] قوله: و محالة أن تكون ماهية واحدة و ما يدلٌ على ماهية من حيث هي واحدة حدود مختلفة.

اعلم أنّ القوم ذكروا أنّ كلّ مرتبة من العدد اذا كان لها صورة وراء الآحاد فلايكون عدد مركباً ممتا تحته من الأعداد، و اذا لم تكن لها صورة فكلّ عدد مركب

| ٦. ص: + أيضاً       | ۱. م : + هي      |
|---------------------|------------------|
| ۵. کذا              | ٦. ق : لاعضاء    |
| ٦. في المصدر : محال | ە، ق : لايېنى    |
| ۸ ق: نحن            | ٧. كذا في النسخ. |

ممّا تحته من الأعداد، مثلاً نقول: انّ الخمسة الله تكن هي نفس مجموع آحاد خمسة، بل تكون لها صورة أخرى، فالعشرة ليست مركّبة من خمسة و خمسة مثلاً، اذ ظاهر أنّ تلك الصورة ليست داخلة في العشرة و ان كانت نفس مجموع الآحاد، فالعشرة مركبة من خمسة و خمسة، و كذا من سبّة و أربعة، و سبعة و ثلاثة، و غيرها، اذ مآل الجميع واحد. و لايلزم أن تكون حقيقة واحدة لها حدود مختلفة، اذ لافرق بين أن يقال: انّ العشرة واحد و واحد الى آن ينتهى الى العشرة، أو خمسة و خمسة، أو سبّة أو اربعة الاّ بالاجمال و التفصيل؛ كأن " يقال: الانسان حيوان ناطق، أو جسم نام حساس ناطق، و هذا الكلام.

و إن كان الشق الأوّل منه صحيحاً لكن للكلام في الشق الأخبر مجال. اذ لانسلّم أن الاثنين و ان لم تعتبر معه صورة و بجعل نفس وحدتين جزءاً اللثلاثة. اذ يجوز أن يكون كلّ واحدة جزءاً و لايكون مجموع الوحدتين من حيث الجموع جزءاً. و دعوي البداهة فيه غير مسموعة. و قد فصّلنا القول فيه في تعليقاتنا على الشرح الجديد للتجريد لا.

و اذ قد عرفت هذا فنقول: ان كلام الشيخ هيهنا من أن العشرة لو كانت مركبة من خسة و خسة، و ستة و أربعة، لكان^ لماهية واحدة حدود مختلفة إنما بناء على اعتبار الجزء الصوري في الأعداد وراء الآحاد على ما ذكره القوم، أو على ما ذكرنا من أنّ الآحاد اذا كانت أجزاء لايلزم أن يكون كلّ مجموع فيها أيسضاً جيزه، لأنّ حقيقة المحموع غير حقيقة الآحاد، فالاثنان و ان لم يكن له أجزء صوري غير واحد

 ١٠ ص : الجنبية
 ٢٠ ص : دالي

 ٣٠ ص : كما
 ٤٠ ص : عنه

 ٥٠ ك : دو ان
 ٢٠ ق : جزه

 ٧٠ المصدر ، ورق
 ٨ كذا

 ٩. ق : دله
 ١٠ ق : دله

و واحد. فاذا كان كلّ واحد من الآحاد جسزءاً للمثلاثة لايسلزم أن يكون مجسموع الوحد تين أيضاً جزءاً لثلاثة، بل يلزم على هذا من تركّب الخمسة مثلاً من اثنين و ثلاثة، و من أربعة و واحد. اختلاف ماهيتها. لأنّ الاتنين غير الثلاثة و غير الأربعة، و ليس جزءاً لها. فيلزم (الف – ١٣٨) من التركيب المذكور الاختلاف المذكور البتة، و للتأميل فيه مجال.

فان قلت: ما الظاهر في وجود الجزء الصوري للأعداد. نفيه أو اثباته؟

قلت: الظاهر نفيه، اذ نعلم بديهة أنّ العشرة لايعتبر فيه شيء آخر غير مجموع الآحاد العشرة. و القول بوجود صورة أخرى مما لامعني له، اذ ظاهر أنتا لو أخذنا الآحاد من دون اعتبار أمر آخر فهي شيء من الأشياء البتة، فقل لي هل هي شيء غير العشرة؟ و هل فهمنا من العشرة و أردنا منها شيئاً وراءها، و لا أظنّك في مرية المن هذا، و ان لم يتضم لك كلّ الوضوح فعليك بأدنى تأمّل.

## [٢/١٢٢] قوله: و قدكان له التركيب من خمسة و خسمة ....

فيه أنته منافٍ لما حقّقه من أنَّ تركيب العشرة لوكان من خمسة و خمسة، و ستّة و أربعة، لكان لحقيقة واحدة حدود مختلفة، اذ لوكانت تركيبها أمنها مماً لايسصح، فلايصح أن يقال: انتها مركبة منها، سواء جعل ذلك حدًا لها أو رسهاً، و هو ظاهر. وحمل كلام الشيخ على التنزّل مما لاوجه له، كها لايخني.

## [٤/١٢٢] قوله: على أنَّ تحديدك الخمسة".

ظاهر هذا الكلام: أنته يجمل للأعداد صورة وراء الآحاد، و نقول: انته اذا أخذ

۱. ص : مرکبه ۲. ص : ترکبها

٣. ص ، المصدر : بالخمسة

الصورة و جعل العدد مركّباً من الأعداد الّتي تحته يلزم أن تكون لحقيقة واحدة حدود مختلفة؛ و أمّا اذا لم يعتبر الصورة فسواء قولنا: انّ العشرة مركّبة من خمسة و خمسة، أو من ستّة و أربعة، أو نحوهما.

و لايبعد أيضاً أن تحمل الصورة الّتي في كلامه على المجموع من حيث المجموع، و يكون بناؤه على ما ذكرنا، وكيفهاكان فني كلامه اضطراب.

بيانه: أنته قال في أوّل كلامه: «انّ المفهوم من قولك : العشرة من خمسة و خمسة هو المفهوم من قولك العشرة من ثلاثة و سبعة "» و نحوهما، اذا كنت تلحظ الآحاد فقط دون الصورة »، سواء حمل الصورة على ما ذكره القوم أو على ما ذكرنا، و أمّا اذا أخذ الصورة فلا يصح القول بتركّب العشرة منها. و قال في آخره: «انّ اعتبار العدد من حيث الآحاد " لما كان يصعب على التخيّل فيصار الى الرسوم من الواجب».

فنقول: ان مراده بالرسوم هو قولهم: العشرة من خمسة و خمسة مثلاً، و حينئذ نقول: إن كان المراد محمسة و خمسة هو مجرد الآحاد من دون اعتبار الصورة فذلك ليس رساً بل حداً على ما ظهر من أوّل كلامه، و إن كان المراد الآحاد مع اعتبار الصورة و فذلك يكون باطلاً لارساً. و أيضاً على ما ذكره في آخر الكلام لم يبتى فرق بين هذا الوجد أ و بين الوجه الأوّل، اذ على الوجه الأوّل أيضاً المحقق أن هذه التعريفات ليست حدوداً بل رسوماً. فكان الصواب في العلاوة أن نقول: انّ التحديد بالخمسة و الخمسة أيضاً جمتاج الى تحديد الخمسة و الخمسة أيضاً بحتاج الى تحديد الخمسة، فتنحلً الأجزاء [ه] اللى الآحاد،

٢. في المعيدر: مفهوم قولك

ء کدا

٦. ق: يضعف

٨ ك: للمراد

١٠. ص: ايضاً

١٢. ص: قيحصل ، ك: فتستحيل

١. في المصدر : مفهوم قولك الي

في المصدر: و ثمانين و اثنين
 في المصدر: آحاده

۷. ص : اذا

۷: ص: دفلک لیس ... المبورة ۹: ص: دفلک لیس ... المبورة

١١. ق : - أيضاً

٦٤. ص: امرا

و تكون مآل الخمسة و الخمسة و السبّة و الأربعة و نحوهما واحداً اذا لوحظ الآحاد [ب - ١٣٨] فقط. و لايلزم من التعريف بها أن تكون لحقيقة واحدة حدود مختلفة، اذ محصل الجميع أنتها من آحاد عشرة أ، لكن لما كان ذكر جميع الآحاد صعباً يصار الى مجملاتها لا آلي الرسوم كها ذكره الشيخ.

و حينئذ يظهر فرق بين ما في العلاوة و بين ما سبقة، اذ ما سبقه هو أنّ هذه التعريفات ليست يمكن أن تكون حدوداً بل رسوماً. لأنتها أمور مختلفة، و ما هنا هو أنتها حدود و يصير الجميع الى أمر واحد، لكن لاتؤخذ الأعداد مع الصورة، اذ مع أخذها كذلك لايمكن أن يكون حدوداً، و اللّا يلزم أن يكون لحقيقة واحدة حدود مختلفة و حقائق متغائرة هذا.

و قد قيل في هذا المقام في شرح قول الشيخ: «و ليس يجب أن يقال» الى قوله <sup>ن</sup>: «و تما يجب أن يبحث عنه» ما هذه عبارته: «شروع في كيفية تحديد أنواع العدد.

اعلم أن لكلّ مرتبة من مراتب العدد اعتبارين عام ( و هو أن تكون فيها كثرة. فان ذلك يعمّ كلّ عدد خاصّ و هو اعتبار خصوصية الكثرة الّتي فيها و هي صورة النوعية الّتي بها هو ما هو، و بها وحدته الخاصة الّتي لايشاركه فيها غيره و هي منشأ خواصه و آثاره المترتبة عليه، فكلّ مرتبة من العدد حقيقة نوعية لها فصل ذاتي الآ أنتها حقائق بسيطة، فصولها عين جنسها. و صورتها نفس مادتها.

أَمَّا أَنَّ لِهَا فَصُولاً مُختَلِفَةً فَلأَنَّ كُلِّ مُرتَبَةٌ كَهَا عَلَمْتَ لِهَا خُواصَّ فَتَلَكَ الحُواص إِمَّا فَصُولَ ذَاتِيةً وَ إِمَّا لُوازِم؛ فَانَ كَانَتَ فَصُولَ فَثَبَتَ مَا هُو^ الطَّلُوبِ. و إِن كَـانَتَ

> ٩. م : غيره ٩. ص : الأ ٣. ق : كيفية ٤. [١٣/١٢]

ه. ق ، ص ، ك : اعتبارين / س : اعتبار

٧. ق:ميهمة ٨. ق: ـ ما هو

لوازم فهي غير مستندة الى الأمر المشترك بين الأعداد، لأنّ لازم الأمر المشترك مشترك، و يستحيل أن يلزم الأمر المتقق أصور متقابلة، فيجب أن يستند الى خصوصيات آخر لازمة، و يعود الكلام الى مبادي تلك الخصوصيات، و لايمكن أن يستند كلّ لازم الى لازم لاستحالة التسلسل فلابدُ أن ينتهي الى خصوصيات ذاتية. و هو المطلوب.

و آمّا أنتها حقائق بسيطة فلأنّ العشرة مثلاً من حيث انسها عسرة لاتقبل القسمة، فانّ القابل للشيء هو الذي يبتي مع مقبوله فالعشرية "لاتبتي مع القسمة، فلو كانت لها ماهية مركبة بأن يكون لجنسها وجود و لفصلها وجود آخر كانت من حيث جنسها الذي هو الكثرة قابلة للكثرة، و ليس الأمر كذلك. فظهر أنتها محض الصورة التي هي جنسها هو بعينه فصلها، فاعلم هذا فأنته دقيق!

و لأجل كونها نوعاً بسيطاً لايجوز أن يقال: العشرة تسعة و واحداً، و خمسة و لخسة، أو ثلاثة و سبعة، أو واحد و واحد حتى ينقص، كما يقال: الانسان حيوان و ناطق، أو جوهر و جسم و نام و حساس، كما في المحمولات الذاتية، أو كما يقال في المحمولات الدائية، أو كما يقال في المحمولات المرضية: ان كذا أسود و حلو؛ اذ ليست العشرة تسعة و لاخسة و لاثلاثة و لاواحداً في و كذا اذا لم يرد بالعطف التركيب بل التقييد، كما يقال: الانسان حيوان و ناطق، و يكون معناه أنته حيوان ذلك الحيوان إلف - ١٣٩) هو الناطق، أي يحمل عليه الحيوان المشروط بكونه ناطقاً، فتكون العشرة تسعة بشرط كون تلك التسعة مع واحد، لأنته أيضاً باطل؛ لأنّ التسعة سواء كانت مع شرط أو لابشرط لاتحمل على العشرة، و لاتكون التسعة عشرة، و لاالعشرة تسعة و لاغيرها و كذا ان جعلت التسعة مع معطوفها أو قيدها محمولة حملاً عرضياً فان شيئاً من الأجزاء ألتي تشتمل التسعة مع معطوفها أو قيدها محمولة حملاً عرضياً فان شيئاً من الأجزاء ألتي تشتمل

ه. ق: بالثلث

٨. ص : لوازم ٢. ص : + هو ٢. ص : و المشرة £. ق : واحد

٦. ق: محمولة و لاعرضاً

عليها العشرة ليس محمولاً عبليها، لاالحسمل الذاتي و لاالحسمل العرضي و لاحمل الذاتيات و لاحمل الذاتيات و لاحمل الذاتيات و لاحمل العرضيات الآعلى وجه المجاز في اللفظ أو في الاسناد؛ بل العشرة هي نفس المجموع الحماصل من الأجزاء، و ليست من الأجزاء، و ليست شيئاً مسنها، فهي أمر به صارت الأفراد واحدة، و هو المطلوب.

فكل نوع من أنواع العدد أمر واحد مركب من الآحاد الّتي مبلغ جملتها ذلك النوع، و يكون كلّ فرد من تلك الأفراد كالجزء الداخل في ماهية، لكن صورة ماهيته نفس أجزائه المادية، فمن أراد تحديده يجب أن يقول: [آل] عدد من تأليف واحد و واحد الى أن يستقصى ذكر أتلك الآحاد، و الآلم يكن التمريف بالأمور المقومة، و ذلك لأنته ان ذكرنا بدل الآحاد و المنواص الّتي له \_ و لم نذكر الأجزاء لاالآحاد و و لا الأعداد \_ فلم يكن التمريف حداً حاصلاً من جوهر الذات، بل رسماً حاصلاً من المخارجيات، و ان ذكرنا بدل الآحاد الأعداد صار رسماً أيضاً.

و بيانه: أنّا إن أشرنا الى تركّه من عددين دون غيرهما \_ مثلاً جعلنا العشرة من خسة و خسة و فهو أيضاً غير صحيح، لأنتها كما يكن اعتبار تركيبها من خسة و خسة يكن أيضاً أن يتركّب من ستّة و أربعة، و من سبعة و ثلاثة، و من ثمانية و اثنين أ، و من تسعة و واحد، فلا أولوية لشيء منها دون الآخر، و ليس تعلّق ماهية العشرة بواحد منها أولى من غيره، و لايكن أيضاً أن تتعلّق بالجميع، لأنّ ساهيتها ماهية واحدة، و لا تمكن لماهية واحدة حدود مختلفة كلّها دالّة على قام تلك الماهية. ولا الواحد منها فلايكون الآ واحداً، و حيث لاأولوية لشيء منها فلايكون لا الجميع ولا الواحد حداً بل رسهاً، فالحد هو المذكور أوّلاً، يعني التعريف بذكر جميع الآحاد و هذه الأنحاء الأخرى من التراكيب المذكورة هي رسوم تابعة لازمة لها.

۱. ص : ذکره ۲. ص : جواهر

٣. ص : اذ اوردنا \$. ص : النان

ه. ك: + لها

و أيضاً نقول من حد العشرة بالخمستين لابد لتحديده بهها من تحديد الخمسة مرّة أخري، و ينحل ذلك آخر الأمر الى ذكر الآحاد، فلايمكن تحديد كلّ نوع الا بذكر جميع الآحاد، فتكون هذه العنوانات و المفهومات أعني قولنا خمسة و خمسة، و ستّة و أربعة، و ثمانية و اثنين اعتبارات و أوصاف لذات واحدة، فالذات واحدة و الاعتبارات مختلفة، و الذات الواحدة "لاتكون حقايق مختلفة و لامتكثرة، بسل الاعتبارات مختلفة، و الذات الواحدة "لاتكون حقايق مختلفة و لامتكثرة، بسل الاختلاف و التكثر انتها يكونان في اللوازم و العوارض لاغير. و لأجل ذلك قال المحكيم المقدّم و المعلم الأوّل الهذه إب - ١٣٩] الصناعة يعني أرسطاطاليس الايحسبن أحد أن [الم] ستّة مرّة واحدة، و قوله: «مرّة واحدة» يمكن أن يكون اشارة الى شيئين:

أحدهما: ان حصول الستة من الوحدات ليس ابتوسط صيرورتها أولاً عددين وثم صيرورتها ألله عددين وثم صيرورتها الى العددين و تم صيرورتها ستة، و الأيضاً تقسيمها الى الوحدات المركب منها و التحليل اليها دفعة ١٠ تقسيم ١٠ كلّ واحداً منها الى الوحدات ١٠ بل التركيب منها و التحليل اليها دفعة ١٠ عند منها المركب منها و التحليل اليها دفعة ١٠ عند منها المركب منها المركب المنها المنها المنها و التحديث المنها المنها المنها و التحديث المنها المنها و التحديث التحديث المنها و التحديث التحدي

و ثانيهها: انَّ الآحاد الَّتِي يَتَأْلَتُ منها العدد كلَّها في مرتبة واحدة 14. ليس لبعضها تقدَّم على بعض و لاتأخَّر عنه. و اذا قلت 16: انَّ عدد كذا من اجتاع واحد و واحد يجب أن لاتقصد من الترتَّب في الذكر ترتَّباً في المذكور، و لولاقتصور العبارة عن ذكرها مرّة واحدة لكان حتى التعبير عنها أن لا يذكر على التعاقب لأجل ذلك، أو

إ. في المصدر: سبعة و ثلاثة
 ق. ك: . فالذات واحدة

٦. م : ، الحكيم ... الأول

۸ ق: • سنّة ۱۰. ص: بنفسم

۱۰. ص . ينفسم ۱۲. ص : الواحدان

14. ق : كلها هي رسماً لحده

١. ق ، ك ، م : سبعة

۲. ص : احتبارات

٧. ق: الألهى / م: . ارسطاطاليس

٩. ص: دليس

٥. ك: الواحد

۱۱. ق: نفیه ۱۱. ق: نفیه

۱۳. ق: نف

10. ص: قلنا

لاجل صعوبة اعتبار الآحاد الكثيرة في تحديد الأعداد على التخيّل. أو على العبارة يصار الى الرسوم من الأمر الواجب الّذي هو الحدّ<sup>1</sup>، لأنّ كنه الشيء يمتنع أن يحصل من رسمه»، ً انتهى كلامه.

#### و فيه أبحاث:

أحدها في قوله: «فصولها عين جنسها و صورتها نفس مادّتها»، لأنته [١]: إن أراد أنّ الجنس عين الفصل بحسب الماهية، فلايصح ضرورة، [٢]: و ان أراد أنته عينه بحسب الوجود \_ أي وجودهما واحد \_ فكلّ الأجناس و الفيصول كذلك، و لاخصوصية لهذا المعني بالأنواع البسيطة. اللا أن يقال مراده: أنته ليس لها مادة و صورة ممتازتان في الحارج، و هو المراد بقوله: «و صورتها نفس مادتها».

و ثانيها في قوله: «فيجب آن يستند الى خصوصيات آخر لازمة». لأنته يمكن أن تكون مستندة الى خصوصيات لازمة للنوع بل لازمة للصنف.

و ثالتها في قوله: «فلأنّ العشرة مثلاً من حيث أنتها عشرة لاتقبل القسمة» الى آخره، لأنّ مراده بعدم قبول القسمة [١]: إن كان عدم قبول القسمة الى الأجزاء فهو باطل، كما مرّ غير مرّة أنته لاينافي وحدة العشرة، و مع ذلك لاينفع أيضاً في المطلوب. كما لايخنى. [٢]: و إن كان غيره فلايظهر أنته ماذا؟ و أنته أيّ نفع له آ في المقام؟ و بالجملة فهم هذا الكلام و تطبيقه على المرام مشكل جدًاً.

و قوله: «فظهر أنّ محض الصورة الّتي جنسها هو بعينه فصلها» قد عرفت أنته لايمكن حمله على ظاهره، الآ أن يأوّل بما ذكرنا.

ە, ص: مستندأ ٦. ص: ۵-له

٣. هـ لا يخفى أنه لا يمكن حمل كلامه على أنها بسيطة، ليس لها جنس و فصل؛ اذكلماته صريحة في أنّ لها جنساً.(منه)

ثم لايخنى أنته يمكن أنّ يستدل على أنّ العدد ليس له صورة وراء أجزائه الماديّة مثلًا العشرة اليس لم طاورة وراء عشرة آحاد. اذ لو كان كذلك لكان يسصح أن نصير هذه الآحاد مادّة لغير العشرة ، و هو باطل ضرورة؛ لكن هذا مع كونه قابلاً للمنع ظاهراً لا يكن أن يحمل عليه كلام هذا القائل، و أيضاً بمجرّد ذلك لايلزم أن لاتكون لها مادّة غير تلك الآحاد لكن فيه بعد.

و رابعها في قوله: «و لأجل كونها نوعاً بسيط لايجوز أن يقال الى آخــره. لأنّ عدم جواز هذا القول اللف – ١٤٠ لايبتني على كونه نوعاً بسيطاً أصلاً، بل انتها يبتني على كون الآحاد بمنزلة الأجزاء الحارجية الفير المحمولة و بما ذكرنا ظهر أنّ ابتنائه على تركّب النوع أقرب من ابتنائه على بساطته.

و خامسها في قوله: «لكن صورة ماهيته نفس أجزائه المادية»، اذ لامعني لكون الصورة نفس المادية»، اذ لامعني لكون الصورة نفس المادية اذ لا معني لكون الصورة نفس المادة الا أن يراد به كها ذكرنا أنسه ليس له صورة^.

و سابعها في قوله: «فيكون في هذه العنوانات و المفهومات» الى آخره، لأنته على تقدير أخذ الصورة في الأعداد لاتكون هذه العنوانات و المفهومات ممّا يصحّ حمــله

۲. کذا

١. ص: الفوة

٣. ص: اللوة

٤. • الما قلنا: وظاهراً»، لأنه بمكن تنصمه بما ذكرنا سابقاً (منه)

٥. ق : لاينبغي ٦. ص : الخارجة

٨ ص ، ك ، م : . و لامعني ... صورة

المقالة الكالثة

على تلك الذات. و على تقدير عدم أخذها ليست عـنوانــات و مـفهومات مخــتلفة صادقة على ذات واحدة. بل هي بعينها ' مفهومات متحدة هي بعينها ' نفس الذات. و الاختلاف بالعبارة و الاجمال و التنصيل كها مرّ بيانــه مشروحاً.

و ثامنها في قوله: «و لأجل ذلك أو لأجل صعوبة» الى آخره، لأنّ قصور العبارة عن ذكر الآحاد و مرّة واحدة لايصلح لأن يكون سبباً للمصير الى الرسوم، اذ يمكن أن تذكر الآحاد مرّات لامرّة واحدة، و هو ظاهر.

# [١/١٢٤] قوله؛ و ليس اذا لم تكن الأثنوّة أكثر من شيء ....

لمّا ذكر \_ أنّ الاثنوّة غاية القلّة في المدد، و ليس أقلّ منها، و أنّ قلّتها بالقياس الى المدد و ليست ممّا يقال بذاتها \_ استشعر أنته يمكن أن يتوهّم متوهّم أنته لايصح ذلك \_ اذ لو كانت الأثنوّة قليلة بالنسبة الى المدد يلزم أن تكون كشيرة أيسفاً، و لا يمكن أن تكون غاية في القلّة، فاذا لم تكن كشيرة اللهاس الى الفير يلزم ان لا يمكن أن تكون قليلة أيضاً بالقياس اليه \_ فدفع ذلك التوهّم. و لما كان ذلك التوهّم يمكن أن يكون منشأه أمرين \_:

أحدهما: ان سأثر الأعداد قليلة وكثيرة معاً، فتوهّم منه أنَّ كلِّ قليل لابــدّ أن يكون كثيراً.

و ثانيهـــا: انّ القلّــة و الكثــرة متضائــفان، فلابــدّ أن يكـــون القــلــيل كــثــيراً أـضـاً.

ـ فتعرّض الشيخ لكلا الوجهين، و دفع الأوّل بأنته لايلزم اذا كان بعض الأشياء قليلاً و كثيراً معاً أن يكون كلّ قليل كثيراً، كها أنته لايلزم من كون بعض الأشياء

۱. ق: + بعینها

۲. ق ، م : ـ بعینها ٤. ق ، ك : + قليلة

۳. ق : کان / ص : ۱ اذ لو کان

مالكاً و تملوكاً و جنساً و نوعاً معاً أن يكون كلّ مالك مملوكاً و كلّ جنس نــوعاً أيضاً. و هو ظاهر.

و لا يخلى أنّ الاثنيان كثير أيضاً بالنسبة الى الواحد، فتسليم الشيخ عسدم كثرته إمّا من باب التنزّل، أو أنّ المتوهّم توهّم أنّ قبلته لو كمان بالنسبة الى الأعداد لزم أن تكون كثرته أيضاً بالنسبة اليها، و عبل هسذا يحصل جدواب آخر بأن يقال: لانسلم أنّ كلّ قليبل لابدّ أن يكون كثيراً، اذ لو سلم [ب - ١٤٠] فلانسلم أنته لابدّ أن تكون كثرته أيضاً بالنسبة الى الأحداد، كما أن قلته بالنسبة اليها، بل يكني أن يكون كثيراً في الجمعلة و هو كذلك الأنته كثير بالنسبة الى الواحد، لكن لو أجري هذه الشبهة في الواحد المن أمكن هذا الجواب.

و التاني: بأنّ كون القلّة و الكثرة متضائفين يستدعي أن يكون اذا كمان شيء قليلاً بالنسبة الى أمر، أن يكون ذلك الأمر كثيراً بالنسبة اليه، لا أن يكون ذلك الشيء كثيراً أبضاً بالنسبة الى أمر آخر، و هيهنا كذلك؛ اذ الأثنوة لما كانت قليلة بالنسبة الى سائر الأعداد كان سائر الأعداد كثيراً بالنسبة اليها، و لايلزم كونها كثيرة بالنسبة الى أمر آخر.

و لا يخنى أنَّ هيهنا أيضاً بمكن أن يسلّم هذا، و يقال: انَّ الأثنوَّة كثيرة أيضاً. الآ أن يبني النومّم على أنته يلزم أن تكون كثيرة بالنسبة الى الأعداد، و حينئذ يرد منع آخر على قياس ما عرفت هذا.

> ۱، ص: ۵ممأ ما

4. ص ، ك: ان

٥. ق : . و هو كدلك

**٧. ص: کان** 

٢. ق : فسليم /ك : فيسلم
 ٤. ق : يقال انهم

٦. ص: الوحدة

٨ ص: . ساير الأعداد ... الى

و قد قيل في هذا المقام: «و اعلم أنّ كلّ عدد فله كثرة أ في نفسه، على معني أن آ فيه آحاداً فوق واحد، و هو من هذه الجهة كم منفصل. و تكون له كثرة أخرى اضافية و هي أن يوجد فيه ما في شيء آخر و زيادة، و حينئذ يوصف الزائد بكونه كثيراً، و الناقص بكونه قليلاً. و الكثرة بهذا المعني من باب المضاف بالمرض، لأنته مقول بالقياس الى الغير، و الاثنان كثير بالمعني الأرّل و ليس بكثير بالمعني الشاني، لأنته ليس تحته عدد ليكون هو أبالقياس اليه كثيراً. لكن يعرض له أن يكون قليلاً باللهاس الى سائر الأعداد.

و عند هذا التحقيق عاد من أنكر كون الأثنوة عدداً. فقال: الاثنان لو عرض له القلّة الاضافية لعرضت له الكثرة الاضافية كها في سائر الأعداد، لكن يستحيل أن تعرض الكثرة الاضافية للاثنين، فيستحيل أن تعرض له القلّة الاضافية، و كلّ سا لا يكون بالاضافة الى شيء من الأعداد قليلاً و بالاضافة الى عدد آخر كثيراً، فهو ليس بعدد، فالاثنان ليس بعدد» أانتهى كلامه.

و أنت خبير بأن جعل الشبهة شبهة على عددية الاتنين و جعل بنائها على أنّ المدد لابدً أن يكون كثيراً بالاضافة الى عدد. و قليلاً بالاضافة الى عدد آخر ممّا يأباه كلام الشيخ في السؤال و الجواب.

أمّا السوّال: فلأنته لايلزم حينئذ اثبات أنته ليس بقليل، بناءً على أنسه ليس بكثير، كما فعله الشيخ؛ اذ عدم كثرته يكني في المرام بناء على ما ذكره القائل بأن يقال: كلّ عدد لابدّ أن يكون كثيراً و قليلاً، و الاثنان ليس بكثير؛ فلايكون عدداً، و هو ظاهر.

٦. ق ، ص : كثيرة ٦. ص : انه ٢. ق : ليس يظن 3. ك : ـ هو 6. ق . ك : + له ٢. كذا ٢. ق . ك : لمرض ٨. تعليقة الهيات الشفاء / ١٦٤ و بما ذكرنا ظهر أن تقرير القائل أيضاً للسؤال ليس بصواب، اذ لاحاجة الى نفي عروض القلّة الاضافية للاثنين كما ذكره على ما ذكره كما عرفت، بل الصواب على تقدير كون الشبهة شبهة على عددية الاثنين أن يقال: ان كلّ عدد له قلّة اضافية بالنسبة الى عدد، و الاثنان ليس له قلّة اضافية، اذ لو كان له قلّة اضافية لكان له كنرة اضافية أيضاً، لكنه ليست له.

و أنت خبير بأنّ إالف - ١٤١] هذا التقرير و ان لم يكن فيه استدراك في نفسه لكنّه استدراك في نفسه لكنّه استدرا لتطويل بلاطائل، اذكان يمكن أن تقرّر الشبهة بنحو آخر أخصر الأن يقال: كلّ عدد له كثرة أضافية بالنسبة الى عدد آخر، و الاثنان ليس كذلك. و بالجملة قد اتضح بما ذكرنا كلّ الايضاح أنّ الشبهة لايستقيم جمعلها شميهة عملى عددية الاثنن، بل انتها شمية على أقلتها.

و أمَّا الجواب فظاهر أيضاً. فافهم!

١. ق: لكن

# [الغصل السّادس] [في تقابل الواحد و الكثير]

[١٣/١٢٦] قوله: و نقول الني جواب هذا الانسبان ... .

لا يخنى أن هذا الجواب مما لاوجه له، لأن هذا الاشتراط الذي ذكره في التضاد من ابطال أحدهما الآخر بالذات مما لامأخذ له أصلاً، و لاتساعده بديهة و برهان. و بناء الكلام على الاصطلاح مما لا محصل له في هذا المقام. ثمّ انته كيف يصمّ هذا القول مع ما اشتهر بينهم أنّ الوجود لا يكون سبباً للعدم ا؟ اذ على هذا فكلّ ضدّ لا يبطل بسبب ضدّه، بل يكون بطلانه بسبب عدم علّته، فلاضير في بطلان الكثرة بسبب بطلان وحداتها ، اذ هي أجزاؤها و عللها.

و أيضاً لايجامع هذا القول مع ما يقولون: ان عدم المانع مممّا يتوقّف عليه وجود الشيء، لأنته حينتذ يكون عروض الضدّ موقوفاً على زوال الضدّ الآخر، اذ هما متانعان ضرورة، فلابدّ أن يزول الضدّ بسبب عدم علّية أوّلاً حقّ يطرأ الضدّ الآخر، فكيف يجوز أن يكون سبباً لبطلان ضدّه بالذات. و العجب من الشيخ أنته لايبالي بذكر هذه الوجوه السخيفة.

١. في المصدر : فنثول

# (٦/١٢٧) قوله: فالأولى أن تكون الوحدة ضدّ الوحدة.

فان قلت: الوحدة الزائلة و الطارئة لايكون موضوعها واحداً. قلت: الوحدة و الكثرة أيضاً كذلك على ما سيذكره.

### (٦/١٢٧) قوله: و على أنَّ الوحدة ليست تبطل الوحدة.

عطف على قوله: «على أنتها ليست تبطل الوحدة». و الحماصل أنته بيّنٌ ابطال الوحدة للوحدة للوحدة للبرودة بوجهين:

أحدها: انّ الوحدة الزائلة تبطل أوّلاً بسبب خارج، ثمّ تعرض الوحدة الطارئة. بخلاف الحرارة و العرودة. اذكلّ منها يبطل الآخر بالذات، و قد عرفت ما فيه.

و ثانيهها: أنَّ محل الوحدتين ليست واحدة بخلاف الحرارة و البرودة، و هو كسها فال.

# [١١/١٢٧] قوله: بل يجب أن تكون مع مذا التعاقب ...

لا يخنى أنَّ هذا التعاقب دليل على تنافيها، بل ليس المراد من تنافيها سوى ذلك. و ما قال من أنته لابد أن لا يكون أحدهما متقوّماً بالآخر فهو أيضاً مما لاشاهد له كاشتراطه الأوّل.

و الحاصل: أنّا لانفهم من التضاد و لانجد بين الشيئين اللـذين يحكم عـليها بالتضاد الآ تعاقبها في الموضوع الواحد و امتناع اجـبتاعها فـيه، و مـا سـوى ذلك فلادليل عليه، الآ أنّ مبني الكلام على الاصطلاح، و هو بمعزل عن هذا المقام. و لم يقل أحد أيضاً بأنّ بناء هذين الشرطين اللذين ذكرهما الشيخ على اصطلاح، نعم انّ

۱۰ - مسدر . + تکون

المتأخّرين اصطلحوا على أنّ الضدّين هما الأمران الوجوديان. و على هذا الاصطلاح يلزم أن لاتكون الوحدة و الكثرة متضادّين !؛ فافهم!

[۱۵/۱۲۷] قوله: و ليس لوحدة بعينها و كثرة (ب - ۱٤١) بعينها موضوع واحد بالعدد.

قيل أ: «و أمّا ما توهّم من النقض بالهيولى من جهة أنتها باقية عندهم في حال الوحدة و الكثرة بعينها، فيندفع بأن الهيولى ليست في ذاتها موضوعة للوحدة الاتصالية، و لاللكثرة الّتي تقابلها؛ فليست هي في ذاتها واحدة و لاكتبرة حتى تتقدّم بروال وحدتها عند طريان الأخرى. فالبرهان الدالّ على وجودها دلّ على أنّ وجودها وجود مبهم هو قرّة كلّ وجود، و وحدتها الّتي لها في ذاتها وحدة مبهمة ناقصة لاتأبى عن اجتاعها مع الاتصال و الانفصال و الوحدة و الكثرة العدديتين من جهة الصورة الجسانية: و أمّا الأجسام فليست كذلك، بل لكلّ منها وحدة عددية اذا بطلت ذاتها الشخصية التهي.

و لا يخنى ما فيه من التكلّف. لأنّ الهيولى يصير موضوعه للوحدة و الكثرة و إن كانت بالعرض و هذا يكني في تضادّها؛ اذ ظاهر أنّ اشتراط أن يكون عروض المتضادّين بالذات خارج عن معني التضادّ، و لامدخل له فيه. و البناء على الاصطلاح مما لا محصل له؛ فافهما

115.1

٣. ق : كثرة

۵. ص: منهما

#### [1/17۸] قوله: متا سلف لك.

أي في المقالة السابعة من الفن الثاني من المنطق .

# [٤/١٢٨] قوله: فنقول أنته يلزم أوّل ذلك أن يكون العدم منهما ... .

ما ذكره الى نني التضائف وجد واحد لنني كون التقابل بينها تقابل الصورة و العدم. و محصله أنته اذا كان التقابل بينها هذا التقابل فيلزم أوّل الأمر أن يكون العدم منها عدم شيء من شأنه أن يكون للموضوع أو لنوعه أو لجنسه. و هيهنا يكن أن يتمحّل و يجعل كلّ منها كذلك؛ لكن الحقّ أنته لا يجوز أن يكون شيئان كلّ منها عدماً و ملكة بالقياس الى الآخر، بل لابد أن يكون أحدهما و الآخر ملكة، فالعدم إمّا الوحدة و إمّا الكثرة، و القوم ان جعلوا الوحدة هي الصورة و الكثرة هي العدم لكن ذلك يصمب علينا بالوجهين اللذّين ذكرهما، و كذا يشكل جعل الكثرة هي الصورة لما ذكره، فنبت أنه لا يكن جعلها من العدم و الملكة أيضاً. هذا هو مفاد كلام الشيخ كما لايخني على من له أدني دربة.

و قد قيل في شرح هذا المقام: «ليس يمكن أن يكون تقابل الوحــدة و الكـــثرة تقابل الملكة و العدم لوجهين؟:

الأوّل: أنّ هذا العدم هو عبارة عن لاكون الشيء عمّا من شأن نفسه أو من شأن نوعه أو من شأن نوعه أو من شأن نوعه أو من شأن جنسه أن يكون ذلك الشيء كما مضي في المنطق، فيلزم عليك إن كان ذلك العدم منها هو الوحدة أن تجد لكلّ واحد وجهاً به صارت الوحدة فيه عدماً للكثرة الّتي من شأنته أو من شأن نوعه أو جنسه أن يكون له، و إن كان العدم منها هو الكثرة أن تجد لكلّ أشياء كثيرة وجهاً آخر به صارت الكثرة فيها عدم الوحدة

١. الشفاء ، المقولات / 721

الَّتِي من شأن تلك الأشياء أو شان نوعها أو ' جنسها أن تتوحَّد بتلك الوحدة.

و انتها اقتصر الشيخ على النوع، لأنّ امكان الشخص غير محتمل هيهنا. و لعلّه أراد بالنوع النوع الاضافي، أو أنّ كلّ جنس فهو نوع باعتبار. ثمّ انته الله – ١٤٢] معلوم أنّ الأمر ليس كذلك في شيء منها، فان المراد من كون الشيء بمكناً أن يكون كذا بحسب نوعه أو من شأن نوعه أن يكون قدّا انّ ذلك الشيء بعينه مما يمكن له من جهة نوعه ما تحقق في فرد آخر من النوع، لا أنّ نوعه فقط مما يكن أن يصير كذا. فاذا قلنا: انّ زيداً الأعمي مثلاً من شأن نوعه أن يكون بصيراً، معناه: انّ زيداً المتحوصه له امكان البصر من جهة كونه انساناً؛ و ليست الوحدة و الكثرة من هذا التبيل، فالواحد الشخصي مثلاً يستحيل أن يصير أشخاصاً، و لايكن له ذلك لا من جهة شخصه و لامن جهة نوعه و لا من جهة من الجهات، و كذا الأشخاص الكثيرة لا يكن أن تصير شخصاً واحداً بشيء من الامكانات، و كذلك الحال في سائر أقسام الوحدة و مقابلاتها من الكثرات.

الرجه الثاني: أن في "تقابل المدم و الملكة لابد أن يكون أحد المتقابلين وجودياً و الآخر عدم ملكة له، لاستحالة أن يكون شيئان كل منها عدماً للآخر فاذاً لابد أن يكون إنا الوحدة و إنا الكثرة أمراً معقولاً بنفسه ثابتاً بذاته و هو الملكة و الآخر الذى هو عدم أمر غير معقول بنفسه و لاثابتاً بذاته ، أذ الأعدام لا تُعقل و لا تعرف الا بالملكات، لأنتها أعدام مضافة ليست أعداماً مطلقة.

فقوم٬ من القدماء الّذين جعلوا تقابلها من العدم و الملكة جعلوا الوحدة مـن

١. ص : + شأن ٢. ص : انه ليس الامر

٤. ق: أن يقابل

۲. م : - فی د

ه ق : ـ أن

٦. ق ، ك : ـ و هو المسلكة و الآخر الَّذي هو حدم أمر خير معثول بنفسه و لاثابتاً بذائه.

٧. يمض النسخ : و قوم

حير الملكة و الكثرة من خير العدم. و عندهم أنّ هذا التقابل أوّل المضادّة بمين الأشياء، و اطلاق التضادّ على هذا التقابل بناءً على اصطلاحهم في عدم اشتراط كون المتضادّين وجوديين البتة ? و أنّهم رتبوا تحت الملكة الصورة و مقابلها العدمي هو المادّة، و الحنير و عدمه الشرّ، و الغرد و عدمه الزوج، و النهاية و عدمها اللانهاية، و اليمين و عدمها اليسار ؟؛ و النور و الساكن و المستقيم و المرتبع و العملم و الذّكر و أعدامها؛ الظلمة و المتحرّك و المنحنى و المستقيل و الجهل و الأنق.

و أمّا الشيخ فجعل الوحدة أولى بأن تكون عدماً، و ذلك لأنته حدّ الوحدة بعدم الانقسام، و ألكثرة بقبول التجزئة، و هذا الوجه ليس بشيء؛

أَمَّا أَوَّلاً؛ فَلَانتك قد عرفت أنّ لا حدّ للوحدة كما لا حدّ للوجود، بل هي غير مفتقرة الى تعريف، لأنتها أعرف الأشياء بحسب المفهوم. و الّذي ذكره من عدم الانقسام لازم من لوازمها و يجوز أن تكون للموجود الحقيق لوازم سلمية.

و أمّا ثانياً: فلما سيظهر لك أنّ حقيقة الوحدة و الوجود واحدة بالذات، و انسًا التغاير بينهما في المفهوم.

و أمّا ثالثاً: فلأنّ الشيخ قائل صريحاً بأنّ الاتصال الحقيق الّذي للـجسم أمـر وجودي. و هو ضرب من ضروب الوحدة العددية».\ انتهى كلامه.

و فيه أبحاث:

أَمَّا أَوَلاَّ: فَلاَنَ مَا ذَكَرَه في تفسير كلام الشيخ و وجّهه به لاينطبق على كلامه أصلاً. و أنته لايحتمل أن يكون وجهين، بل هو وجه واحد على ما فستملنا، و همو ظاهر.

و أمّا ثانياً: فلان قوله: «فانّ المراد من كون الشيء ممكناً أن يكون كـذا» الى

٦. ق: رجود بل

7. ق : اليه ع. ق : الوحدة

۲. ق : البسامد

٦. تعليلة الهيات الشفاء / ١١٦

٥. ك: للوجود

क्तात्वा द्राद्धना

آخره، كمّا لايخنى فساده، و الشيخ بريء من أن إب - ١٤٢] يقول به، و هو لايدّعي أنّ الواحد الشخصي ليس من شأنه بحسب نوعه أن يصير كثيراً، بل هو قائل به و توجيه كلامه ما ذكرنا، و لاحاجة فيه الى التزام هذا الأمر الشنيع.

و أمتا ثالثاً: فلأنّ الشيخ لم يجعل الوحدة أولى بأن يكون عدماً، بل ذكر أنسه يشكل جعل كلّ من الوحدة و الكثرة عدماً للأخرى.

و أمّا رابعاً: فلأنّ ظاهر كلامه أنته متعرّض على الشيخ بوجوه ثلاثة في قوله: «و هذا الوجه ليس بشيء أمّا اولاً» الى آخره. و أنت خبير بأنَّ وجهه الأوّل هو ما ذكره الشيخ نفسه بقوله: «و قد ذكرنا ما في هذا»؛ و أمّا الوجهان الآخران ففسادهما ظاهر لايحتاج الى البيان، فافهما

# [٧/١٢٩] قوله: لأنَّ ماكان من ذلك في الألفاظ ... .

يعني: انّ التناقض ما كان في القضايا فأمر خارج عن هذا الاعتبار، لأنّ كلامنا في نفس مفهوم الواحد و الكثير، و ما كان في المفهومات المفردة فهو من جنس تقابل المدم و الملكة، اذ ليس العدم و الملكة الاّ السلب و الايجاب، الاّ أنت اعتبر فيه الاستعداد و لم يعتبر في السلب و الايجاب.

و كما ظهر أنته ليس بينهها تقابل العدم و الملكة ظهر أنته ليس بينهها تقابل السلب و الايجاب أيضاً. اذ نق تقابل العدم و الملكة بينها، كما ظهر من دليله بناءً على عدم كون شيء منهها عدماً للآخر لاعلى عدم الاستعداد. و هذا المعني كما ينهي العدم و الملكة ينهي السلب و الايجاب أيضاً.

و قد قيل في هذا المقام بعد ما قرّر الدليل على نني كون المقابلة بينهها تقابل العدم

۱. ص : معترض ۲. ص : وجه ۲. ق : الناقطي ك ق : بأيضاً

و الملكة: «فلم يجز أن يكون بينها تقابل العدم و الملكة، و لاأيضاً تقابل التناقض"، فانّ ما كان من التناقض بين الألفاظ و مفهوماتها اللغوية بأن يكون أحد المتقابلين سلباً صريحاً للآخر، كزيد و سلبه، و كزيد قائم و ليس زيد بقائم. فيظاهر أنّ ذلك الاعتبار غير ما هيهنا، اذ ليس شيء من الوحدة و الكثرة مفهومه مفهوم السلب للآخر»، آانتهى، و هو كها ترى.

# [٥/١٣٠] قوله: فبالحرى أن يجزم ان لاتقابل بينهما ....

قد علمت ما في أدلة الشيخ على نني التضاد بينها. فالظاهر أن يـقال: انـه لو اصطلح على أن الضدين هما الأمران الوجوديان على ما هو طريقة المتأخّرين فهما ليستا بضدّين، لكن على هـذا لاينحصر التعقابل و التنافي بالذات في الأربعة المشهورة، بل يتحقّق في الأمور الاعتبارية قـم آخر شبيه بالتضادّ، و ما نحن فيه من هذا القبيل. و ان لم يصطلح على ذلك فهما ضدّان و كيفها كان لاوجه لنني التنافي بينهما بالذات و حصر تنافيهما فيا هو بالعرض و باعتبار لحوق أمر، فافهما

[۱۰/۱۳۱] قوله: و قد تعرض في الحركات حركة واحدة بحسب المسافاة. كأن تجمل الحركة الواحدة التي تقدّر بها الحركات حركة فرسخ أو ذراع مثلاً.

[۱۱/۱۳۱] قوله: الآ أنّ ذلك غير مستعمل و غير واقع موقع الفرض الأوّل. يعنى: انّ جمل^ الحركة الواحدة حركة مسافة شا و تـقدير الحــركات بهـــا، لم

١. ق : الناقض ٢. تعليقة الهيات الشقاء / ١١٧

٣ ص: . على ٤ ق: القابل

ه ص : و الثاني ٢. في المصدر : يذ

٧ ص: يحصل

£ ق: الثابل 7. في المصدر : يقرض مكذا

المقالة الفاللة

يستعمله أحد او لم يقع االف - ١٤٣] موقع الفرض الأؤل، أي فرض الحركة الواحدة حركة زمان منا، مثل حركة ساعة على ما بيّنه.

و وجه عدم وقوعه موقعه ظاهر، اذ الفرض من فرض الوحدة في الحركة تقدير <sup>٢</sup> الحركات و ضبطها، و ظاهر أنّ ضبطها بالحركة الواحدة المفروضة في المسافة <sup>٣</sup> ليس كضبطها بالحركة الواحدة المفروضة في الزمان.

و في بعض النسخ: «الغرض الأوّل» و الظاهر أنَّه تصحيف.

و قد قيل في شرح هذا المقام: «ثمّ أنته لو فرضت في الحركات حركة واحدة من جهة المسافة كحركة فرسخ و جعلت مقياساً لسائر الحركات، كان شيئاً خارجاً عن مسلك الطبيعة و بعيداً عن الاستعال و غير واقع موقع الفرض الأوّل، اذ الفرض الأوّل في وحدة الحركات وحدتها الّتي من قبل الزمان، لأنّ وجودها تدريجية، فكذا وحدتها و كثرتها بالذات هما اللتان من جهة الزمان لامن جهة المسافة»، "انتهى.

و لانفهم أنته كيف فهم<sup>٦</sup> كلام الشيخ و أنته بناه² على أيّ نسخة «الفرض» أو «الغرض»؛ فافهم.

۱. ص: حدّ

٢. ص: بالمساقة

ة. تعليقة الهيات الشفاء / ١١٨

\$. ص: سلک ٦. ص: يقهم

۲. ص: فطدير

. .

# [الفصل السّابع] [في أنّ الكيفيّات أعراض]

[0/172] قوله: في مواضع آخر.

أي في الطبيعيات في فصل في تخصيص أصناف الادراكات الّتي النا.

[1/170] قوله: فان كانت هذه جواهر غير جسمانية.

أي غير ذي وضع و مقدار، سواء كان بالذات أو بالعرض. و على هذا لاشك في بطلان امكان تركّب الجسم منه، لكنّ الكلام حينتذ في أنّ ما ذكره غير حاصر كها سنذكر.

و لو أريد بالجواهر الغير الجسهانية ما ليس لها وضع و مقدار بالذات، فيشكل حينئذ الحكم عدم امكان تركّب الجسم منها، لأنّ الهيولى عندهم بهذه الصفة مسع قولهم بتركّب الجسم منها.

١. الشفاء، النفس / ٥٠ -

٢. ص: الحكيم

# [٤/١٣٥] قوله: فأوّل ذلك أن يكون لهذه الجواهر وضع ... .

لايخنى أنته [١]: لو أريد بالجواهر الغير الجسهانية ما ليس لها وضم و مسقدار أصلاً، فهذا الحكم و الحكم الذي قبله في الشتى الأوّل ممّا لاخفاء فيه، لكن يرد أنته يبتي شتى آخر لم يبطله الشيخ، و هو أن يكون جواهر لها وضع بالعرض.

[۲]: و لو أُريد بها ما ليس لها وضع بالذات فيرد على الشقّ الأوّل ما أوردنا آنفاً، و على هذا الشقّ أنته لم لايجوز أن لايؤلّف منها الجسم، أي الجسم المطلق و يكون لها وضع بالعرض كالصورة النوعية؟ فهذا الوجه الأوّل ليس بوجه.

(٣]: و لو أريد بالجواهر الغير الجسهانية ما ليست بأجسام كها يدل عليه ترديده الأوّل فحيننذ الايراد أظهر، اذ يجبوز أن يكون ذات وضع بالذات أيـضاً كـالصورة الجسمية ١. و سيجيء فيه مزيد القول عند ما سيجيء الشق الأوّل من الترديد الأوّل.

# [٥/١٣٥] قوله: و ثانياً أنته لايخلو امًا ....

فيه نظر؛ اذ يجوز أن لاتصع مفارقتها و مع ذلك تكون جواهر كالصور النوعية. الآ أن يدّعي البداهة في أنتا نعلم أن ليس لها مدخل في تحقيق حقيقة الأجسام المخاصة، كما يدّعون البداهة في مدخلية الصور النوعية في تحقّق حقيقتها، لكن على هذا لاحاجة الى هذا التطويل و اثبات عدم امكان المفارقة الآللتوضيم.

# [10/170] قوله: و ليس الأمركذلك.

مع أنَّ في الشقّ الأخير أي قيامه "بجرّداً إلى أن [ب - ١٤٣] يحصل في جسم بعيد

٢. ص : ﴿ وَ أَيْضاً بِرَدَ عَلَى هَذَا الوجه أَنَّهُ عَلَى تَقْدِيرُ صَحْتَهُ لا يُتوقف ابراده على عدم امكان تألّف الجسم من الامور المذكورة باي وجه حمل الجوهر الغير الجسمائيّة من الوجوه الثلاثة، و هو ظاهر.
 ٣. ص : . قوله و فائياً ... للتوضيح.

يلزم خلاف الفرض أيضاً. اذا المفروض أنته لاتمكن مفارقتها \* عن مطلق الجسم.

[10/130] قوله: و أمّا الكمون فقد فرغنا منه.

هذا وقع في البين.

[١٦/١٣٥] قوله: و آيجب من ذلك أن يكون كلَّ جسم ... . هذا لايظهر تملِّقه لابحديث الكون و لابما سبقه.

[١/١٣٦] قوله: ثمّ هذا النوع من الانتقال لاتبطل عرضيته. كأنته بيان حال، و الا لادخل له في الاستدلال، و هو ظاهر.

# [٧/١٣٧] قوله: فان المتعيّن لايقتضي أي شيء اتفق ... .

فيه منع ظاهر، لم لايجوز أن يكون أمر معين يلزمه أن يكون دانماً في موضوع أي موضوع كان، و كان سبب؟ تعيّن الموضوع من خارج، كها أنّ الجسم المعيّن يلزمه أن يكون في مكان مّا و سبب تعيّن المكان؛ الأمور الحارجة.

# [٩/١٣٧] قوله: فيقال يقتضى الّذي تعلّق به صحّة وجوده أوّلاً ....

يعني الموضوع الذي استعد لوجوده. و حاصل الجواب: انّ الموضوع اذا استعدّ مثلاً بوجود شيء فيوجد فيه هذا الشيء و يستعيّن و يستشخّص بهـذا المـوضوع فتشخّص؛ ذلك الشيء عبارة عن كونه في هذا الموضوع. و بذلك ظهر أنـّه كـيف

٢. في البصدر : قاله

۱. ق : معارضها ۱. ص : سیباً

4 ق: يتشخص

٥. ص ، ك ، م : + هو

يصحّ أنّ يقتضي بالشخص واحد معيّناً من الموضوعات الغير المتناهية هذا.

و لا يخنى أنّ الحكم بأنّ تشخص العرض هو مجرّد اكون الماهية في موضوع معيّن مما يشكل اثباته، كيف و قد يتحقّق شخصان من ماهية واحدة في موضوع واحد بحسب اختلاف الزمان!؟ فاذا كان لاختلاف الزمان مدخل في التشخّص قلِم لا يجوز أن يكون للفاعل و للأمور الخارجة الأخرى أيضاً مدخل فيه ".

و على هذا يجوز أن يجعل التشخص بالفاعل أو غيره من الأمور الخارجة و يلزمه أن يكون في موضوع ما و يكون تعين الموضوع بسبب الأمور الحسارجة، و حينئذ يجوز العقل أن يكون شخص ينتقل من موضوع الى موضوع. لكن الانصاف أنّ الدعوي أظهر من هذه البيانات الّتي ذكرها الشيخ، اذكان البديهة تحكم بأنّ العرض بل الحال مطلقاً يمنع انتقاله من محلّ الى محلّ، و الانتقال كأنته منحصر في الزوال و الحركة ، و الحركة محال على الحال، فتديّر ا

[١٠/١٣٧] قوله: إمّا غني عن الموضوع و إمّا مفتقر على موضوع واحد قد عرفت الحال فيه.

[1/139] قوله: و إمّا أن جعل جاعل البياض شيئاً في نفسه ذا مقدار ....

هذا هو القسيم لقوله: «فان كانت هذه جواهر غير جسانية»، ثمّ إنّ جمل الجواهر الغير الجسانية على ما ليس بجسم -كها هو الظاهر من كلامه، - فهذا القسم هو أن تكون تلك الأمور أجساماً. و ان حمل على ما ليس بأمور ذوات وضع م و مقدار، فهذا

٧. في المصدر : ملتصر

۱. ق : .مجرّد

۲. ق : فیه پیرس : ـ أذّ

٦. ق: . و الحركة و هكذا بعض النسخ.

۸ ق: طبع

۲.کذا و ما یمدها ۵. ص : یمننع

القسم هو ألَّذي يكون له وضع و مقدار إمَّا في الجملة: إن كان القسم الأوَّل ما ليس بذى وضم و مقدار مطلقاً؛ و إمّا بالذات و الن كان ما ليس بـذي وضـع و مـقدار بالذات".

و لابأس بتفصيل القول في الشقوق الثلاثة و ايضاح الحــال في عــرضية تــلك الأمور.

أمّا على الأوّل فيرد على قول الشيخ: «فيكون له وجودان وجود أنّه بياض» الى آخره، أنته لم لايجوز أن يكون الجسم هو بعينه البياض؟ و يكون مقداره مقدار الجسم [الف - ١٤٤] لامقداراً آخر، فلايلزم ما ألزمه الشيخ. و يمكن ؛ دفعه: بأنتا نعلم بديهة أنَّ الجسم الخاصّ باقي بعينه و يزول عنه البياض، لكن على هذا يسبق عــلى الشيخ ان ما ذكره في ابطال الشق الأوّل بشقيّه غير صحيح. اذ أيجوز أن لايكون أجساماً و تتألف منها الأجسام، بل جزء الجسم لابد أن يكون كذلك.

قوله: «اذ ما لايتجرّى في أبعاد جسهانية، فليس بالممكن أن يؤلّف منه جسم». نقول: [١]: أن أريد بما لايتجرَّى في أبعاد جمهانية ما ليس بجسم، ففساده ظاهر. [٧]: و ان أريد به ما لاينقسم أصلاً لابالذات و لابالعرض، أو بالذات فقط، ففيه: انَّ عدم كونها جمهاً لايستلزم ذلك، اذ يجوز <sup>٧</sup> أن لايكون جمهاً و يكون منقمهاً في الجملة كالهيولي. أو بالذات كالصورة. و يجوز أيضاً أن لايكون أجساماً و لايتألتف منها الجسم المطلق و مع ذلك يكون جوهراً كالصورة النوعية.

و أمتاءعلى الثاني: فحينتذ و إن كان الشقّ الأوّل بشـقيه^ صـحيح ٩ ــ اذ عــلى

٢. ص : . فهذا النسم ... بالذات ۱. م: دو

٣. ق: - البياض

٥. ص ، ك : . دفعه بانا ... الشيخ

٧. ص: لايجوز ۸ ص: . شابه

٨. ص: صحيحاً

4 ص، ك: ريرد أيضاً

٦. ص: لايجوز

تقدير أن لا يكون لها وضع أصلاً لا يجوز تأليف الجسم منها، و لا كونها مقارنة آ للجسم سارية فيها آ، و هو ظاهر ـ لكن هذا الشتق الأخير كا لا يستقيم، اذ يجوز أن يكون ذات المقدار بالعرض و يكون مقدارها مقدار الجسم كالهيولي، و لا يلزم محذور.

و أشاعلى الثالث: فما ذكره في الشق الأوّل منظور فيه، كها ظهر وجهه ممّا ذكرنا. و كذا ما ذكره في هذا الشق الأخير، اذ يجوز أن يكون البياض مثلاً هو نفس الصورة الجسمية و يكون مقداره بعينه هو مقدار الجسم من دون لزوم محذور.

و تحقيق المقام أن يقال: انّ البياض مثلاً [١]: إمّا نفس الجسسم ، [٢]: أو نفس المسور نفس المورة الجسمية: [٣]: أو الهيولي: [٤]: أو يكون من قبيل المسور النوعية.

و الأوّل و الثاني: باطلان بالبديهة، اذ نشساهد أنّ الجسسم الحساص و العسورة الجسسية الخاصّة باقيان بعينها مع زوال البياض.

و أمّا النالث: فعندهم أنّ الهيولى لابدّ أن لاتكون أمراً متحصّلاً حتّى يصحّ أن يصير واحداً و كتيراً مع بقائه بعينه، و البياض أمر محصّل لايجسري فيه هذا الأسر كالصورة الجسمية^.

و أمنا الرابع: فلايمكن دفعه الا بادعاء البداهة في أنسه لادخــل له في تحـقق. ٩ حقيقة الأجــــام الحناصة لو أمكن. و لاينفع اثبات عدم صحّة انــــقاله. لأنّ الصــــور

٣. في: مغارقة

١. ص: تألف. ك: بتألف منها

€. ق: لما

£. ق : فرات

٥. ق : بعينه

٩. ص: تحليق

٦. ص: . من دون لزوم ... الجسم

٧. ص ، لا: محصل

ه ص : تحقيق / ك : + و أيضاً الجسم عندهم لايمكن أن يكون بدون الهيولى فلو كان البياض معمولى فحينتذ زواله لابد أن هندم الجسم الا اذا حديث هيولى بدله و الحادث عندهم مسبوق بالمادّة لامادّة حينتذ.

النوعية أيضاً كذلك. هذا باعتبار هذا الجسم المحسوس الذي نشاهده، و أمتا باعتبار جسم آخر فيمكن ابطال الاحتالات الثلاثة الأول عبا ذكره الشيخ من مفائرة الحدّ و بدعوى البداهة.

و أمّا الرابع فلايمكن دفعه، اذ غاية ما يمكن الادعاء في البداهة فيه هو أنّه لادخل له في تحقّق حقيقة الجسم الخصوص الذي نشاهده، و أمّا أنّه لادخل له في تحقّق حقيقة الجسم آخر لطيف سارٍ في هذا الجسم فلا إلى هذا ينبغي أن نحقق المقام.

#### [7/179] قوله: فاذاكان في الاجسام ....

يعني: ان البياض اذا كان ذا مقدار في ذاته و يكون مقداره غير سقدار الجسسم الذي فيه بالمدد، فيكون جساً البتة، فحينئذ إن كان سارياً في الجسم الذي فيه فيلزم تداخل الجسمين، و ان لم يكن سارياً فيه \_ بل منحازاً عنه ملاقياً له \_ فحينئذ يكون جسم آخر ملاقياً لهذا الجسم و يكون البياض موجوداً في ذلك الجسم الآخر؛ اذ لا يكن أن يكون البياض عين ذلك الجسم، لأنّ حدّ الجسم غير حدّ البياض؛ غاية الامر أن يكون لازماً لهذا الجسم الآخر و لا تكن سفارقته عنه، و هذا لاينافي عرضيته.

و لایخلی أنّ كون البیاض غیر نفس الجسم و غیر نفس الصورة [ب – ۱۵۶] الجسمیة نماً لاخفاء فیه علی ما ذكرنا و ان أمكن المناقشة علی ما ذكره الشیخ من مفائرة حدّیها. بناءً علی منع کون ما ذكره حداً للجسم.

فان قلت: على تقدير عدم كونه حدًا أيضاً لا تمكن العينية، اذ كيف يجوز أن تكون

۱. ص: الأولى

٢. س : - الجسم المخصوص ... حقيقة
 ٤. ص ، ك : - على ما ذكرنا

۲. ق ، م : . هذا باعتبار حذا.... فلا

حقيقة الجسم متحدة مع البياض و الحلاوة مثلاً. مع اختلاف حقيقتهما بالضرورة ا؟ و جعل الجسم متحداً مع بعض هذه الأمور دون بعض ترجيح بلامرجّح بالبديهة. قلت: يمكن أن يقال لعلّ الجسم ماهية جنسية يكون البياض و الحسلاوة ستلاً أنواعها؛ فافهما

# [الفصل الثّامن] [في العلم و أنته عرض]

[9/128] قوله: و قد علمت كلَّ شيء بالفعل. فيه منم، لكن لاضير اذ المدّعيٰ بديهي.

[٩/١٤٣] قوله: و ليس فيه البات ما نذهب اليه.

الظاهر أن «نذهب» بالنون يعني انتها ذكرنا ا بعض الحجة المعتج الذي يستدلّ على عدم كون بعض العلوم عرضاً من باب المنع، و ليس فيه اثبات ما هو مذهبنا من أنّ كلّ علم عرض، فلابدّ من اثباته، و قد تصدّي له بقوله: «فنقول» إلى آخره.

و قد قيل: أنَّ في أكثر النسخ «يذهب» بالهاء المتنناة من تحت.

و أنت خبير بأنّ أمر النقطة ليس بمضبوط في أمثال هذه الكتب. فلاعبرة بها. و على هذا أيضاً يمكن أن يقرأ مجهولاً و يؤوّل معناه الى ما ذكرنا. و أمّا قراءته معلوماً و جعل الضمير المستتر فيه راجعاً الى المحتج فليس بمستقيم.

فان قلت: مازاد<sup>4</sup> الشيخ في هذا الاثبات على ما ذكره في النقض؟

۱. ق: ذکرها

۲. ص : نقض ، ك : محض 4. ق : بازاه / ص : مواد

تطافا تالقياا

قلت: ما ذكره في النقض ليس الا أن الأمر الحنارجي لا يمكن أن يحصل بذاته في العقل، بل تحصل ماهيته و معناه: و بهذا نقش احجته: لكن هذا لا يكني في كون العلم عرضاً. اذ يجوز أن يكون العلم نفس الأمر الحنارجي لا بأن يحصل في المقل بذاته، بل بأن يكون باعتبار وجوده الحنارجي معلوماً اذا لم يكن في مادّة فبيّن في هذا الاثبات أنّ الشيء باعتبار الأمر الحنارجي لا يجوز أن يكون معلوماً، بسل لا بدّ أن يكون معلوماً باعتبار وجوده في الذهن، و قد بيّن سابقاً أنّ الشيء لا يجوز أن يوجد في الذهن الا بماهية و معناه لا بذاته، و أنّ الماهية و المعني اذا كان في الذهن فهو عرض و إن كان ماهية الجوهر و معناه جوهراً أيضاً من دون لزوم محذور كما حققه؛ فبهذا " ثبت أنّ العلم مطلقاً عرض.

و قد أوضح في هذا الاثبات حال التعليميات أيضاً بأنتها الايجوز أن تكون مفارقة كها ذهب اليه بعض لم فيكون العلم بها باعتبار وجودها في الذهن بلاشبهة، اذ ليس وجودها في الحنارج مجرّداً عن المادّة حتى تعرض فيها شبهة. و لو سلّم أنتها يجوز أن تكون مفارقة فقد علمت أنّ الوجود الحنارجي لايكني في العلم، بل لابدّ من الوجود الذهني، و قد عرفت الحال فيه.

> [7/182] قوله : و لأنسّها آثار. تمليل لقوله: «فهي\* أعراض» متقدّم عليه.

٨. ق : بعض ٢٠ ص : ـ هذا ١٠ ك : بهذا ١٠ ق : مطلق ١٠ ق : مطلق ١٠ من : بهذا ١٠ ك . من : بأثته ١٠ من ـ ـ بينش ١٠ ك . نيا ١٠ ك . لها ١٠ ك . لها ١٠ ك . لها ١٠ ك . لهو ١

#### [0/122] قوله: فيكون ما لاموضوع له.

أي حتى " يكون ما لا "موضوع له، و المعنى: انّ أمثال التـعليميات و صــورها لايجوز أن تكون قائمة بنفسها، لا في مادّة بدنية أو نفسانية، اذ يلزم حينئذ أن تتكثرً أفراد نوع بدون الموضوع و المادّة؛ و قد بيّن أنّ تكثر أفراد النوع بسبب تكثّر المادّة. ٥

۲.م: حين

۱. ص : + مقدم ۲. ص : - لا

# [الفصل التّاسع] [في الكيفيات الّتي في الكميّات و اثباتها]

# [٧/١٤٥] قوله: أمّا الّتي ﴿ فِي العدد ... .

لا يخنى أنّ هذه الأمور لم يعلم وجودها في الخارج، بل المعلوم أنتها من الأمور الواقعة في نفس الأمر و ليست للاختراعيات الصرفة. فمراد الشيخ بوجودها [١]: إن كان مجرد ذلك فهو صحيح، لكن على هذا لايلزم كونها أعراضاً، اذ العرض هو الممكن الوجود في الخارج، وكان [الف - ١٤٥] الشيخ لم يقل بهذا الاصطلاح، و انتها هو من المتأخّرين، بل يجعل الأمور الاعتبارية أيضاً من الأعراض كها يظهر من تتبع كلماته، [٢]: و إن كان مراده الوجود الخارجي فاثباته مشكل.

فان قلت: اذا كان المراد بوجود هذه الأمور وجودها في نفس الأمر، فهل يحتاج الى اثبات وجود الدائرة و الأشكال الهندسية المبتنية عليها أم وجودها مهذا المعني يديهي على نحو وجود الفردية و الزوجية و نحوهما من الكيفيّات الهنتصة بسالكمّ المنفصل، و انتها الهتاج الى الاثبات وجودها الحنارجي.

۲. ص : . علی

١. ق : الشيء

۲. ق: + الي

£ ق ، ص : لزم

ه ص: . في نفس الأمر ... وجودها

قلت: وجودها بهذا المعني أيضاً محتاج الى الاثبات، و ليس من باب وجــود ا الزوجية و الفردية، اذ الملّ انتزاع الوهم الاستدارة من السـطح يكــون مــن بــاب الاختراع، لا أن يكون في الواقع كذلك، بل يكون فيه مضرّساً،

# [٤/١٤٦] قوله: و دائراً بالضلع الثاني على محيط الدائرة.

ظاهره: انّ المراد الضلع الثاني من ضلعي القائمة، و هو ليس بمستقيم ا أذ هذا الضلع هو الضلع الذي على سطح الدائرة الّتي هي قاعدة المخروط، و لا يحصل المخروط من دورانه، بل انتها يحصل من دوران الضلع الّذي هو وتر القائمة، فلابدٌ من حمله من على هذا الضلع، لكنّه بعيد جداً.

#### (١٧/١٤٦) قوله: مطابقة مماسّة او موازاة.

على تقدير الموازاة يحتاج أيضاً إلى ملأ الفرج و سدّ الحلل، كما لايخني.

### [٩/١٤٨] قوله: فاذا صحّت الذائرة صحّت الأشكال الهندسية.

اعلم أنَّ في أمر الأشكال وكونها من مقولة الكيف اشكالاً، وقد ذهب بعض الى أنتها من مقولة الوضع قال الشيخ في قاطيغورياس هذا الكتاب في الفصل الأوّل من المقالة السادسة من الفن الأوّل أمن الجملة الاولى من المنطق: «وقد غلط من ظن أنّ الشكل يصدق حمل معني الوضع عليه بوجه من الوجوه، و أنسًا عرض له من جهله باشتراك الاسم في الوضع، و ذلك لأنّ الوضع قد يقال على وجوه:

فيقال: وضعٌ لحصول الشيء في موضعه، و هذا المعني من الوضع هو نفس مقولة

1. ص . ك : الثاني

٨. ق : الوجود ٣. ص : عن جملة 4. ص : ك :

ayr 전념 기타니

الأين.

و يقال: وضع لحصول الشيء مجاوراً للشيء من جهة مخصوصة، كما يوضع خطّ من بمين خطّ، و هذا النوع نوع من المضاف و مقول ماهيته بالقياس الى غيره؛ فانّ وضع الشيء عند مجاوره مقول بالقياس الى وضع مجاوره عنده، بل هذا الوضع هو المجاورة و من يشكل عليه أنّ المجاورة من باب المضاف.

و يقال: وضع للهيئة الحاصلة للجسم بسبب نسبة بعض أجزائه الى بعض في الجهات بسبب حصول الوضع بالمعني الثاني لأجزائها، و بالجملة لوجود اضافة إب - ١٤٥] ما في أجزائها التي توجد بالفعل أو بالتوهم، حتى تكون الأجزاء اذا وجدت على اضافة ما معلومة، أو كان الجسم بحيث يمكن أن تتوهم فيه أجزاء وأ ذوات اضافة ما معلومة، حصل للكل بسبب ذلك هيئة هي الوضع، و هذا هو المقولة؛ وسمعة لجملة الجالس لالشيء من أجزائه، لكن انتها تكون هذه الصفة للجالس اذا كان لأجزائه بعضها الى بعض اضافة أو امكان اضافة و لا كل اضافة، بل اضافة أو المجان ها نسبة مع ذلك الى جهات تكننها أو أجزاء أمكنة أو أجزاء أمور محوية فيها.

و بالجملة أن يقرن بالاعتبار الذي فيا بينها اعتبار لها فيا بينها و بين أمور مبائنة أ لها بأنّ الهيئة الّتي للأعضاء المجانس بمضها عند بعض، اذا ثبت و قلب ألجالس و الهيئة ثابتة بالقياس المعتبر للأجزاء بعضها عند بعض لم يكن جالساً اذا زالت النسبة بينها و بين الأمور الخارجة عن جوهرها، و ان بقيت الداخلة على نسبتها. و لذلك ما

۲. م : ـ و

١. ق ، ك : بوجود

٤ ق: . بل اضافة

٦. ک : مثبائنة

A ص : قلبت في المصدر : اذا ثبتت و قام الجالس

٣. في المصدر : فان الجلوس مو

۵. ق: . و لاكل ... المجاورة

٧. كذا و في المصدر لأعضاء الجالس

٨ ق : زال

يقال: انته قد انتقل وضعه.

و الّذي يقول: انّ الشكل من الوضع. لأنّ الشكل يتعلّق بحـدود بـينها تجـاوز خاصّ لوضع بعضها عند بعض فلقد يغلط من وجوه، من ذلك أنته أخــذ الحـدود مكان الأجزاء. و انتها الاعتبار في الوضع بالأجزاء، و في الشكل بالحدود.

و غلط اذ حسب أنّ هذا الوضع من المقولة الخاصة و لم يـعرف أنّ هــذا مــن المضاف، و انتها الوضع الذي هو المـقولة فهو وضع أجزاء الشيء عند شيء خـــارج مباين. لاوضع أجزاء الشيء في نفسه.

و غلط أيضاً اذ ظن أنّ الشيء اذا كان متملّقاً بمقولة النهو من تلك المقولة، فانّ الشكل و إن كان لا يحصل الا باضافة من الحدود أو وضع أيضاً، فليس يجب أن يكون الشكل وصفاً، فانّ المربع أيضاً لا يحصل الا بعدد في الحدود و ليس يجب أن يكون المربع عدداً، ألاترى أنته لا يقال أنّ المربع هو عدد الحدود، و لا أنّ المربع هو وضع حدّ عند حدّ، فاذ ليس يقال احد ذينك علّته اللا يكون هو داخلاً في مقولة، الله بن على الله بناتهى كلامه.

و لايخنى أنَّ الشيخ مع هذا التطويل ما أي بشيء يشني العليل و يروي الغليل؟ لأنَّ حاصل ما ذكره أنَّ الشكل هيئة حاصلة من وضع الحدود؟ أي اضافتها بالمجاورة و المقولة التي هي الوضع هي هيئة حاصلة من وضع الأجزاء، أى اضافتها بالمجاورة مع وصفها بهذا المعني بالنسبة الى الأمور^ الحارجة ايضاً.

و أنت خبير بأنّ هذا لايدفع الاشكال اذا يشكل ١٠ الأمـر حـينئذ بأنّ الهـيئة

في المصدر: للحدود
 في المصدر: مقولته
 ٦. م: الغليل و يروى العليل
 ٨. ص: الأمور
 ١٤. ص: - أو يشكل

۱. ق: یقوله ۳. فی المصدر : هلیه ۵. الشفاء ، المقولات / ۲۱۰–۲۱۲ ۷. ق: الاجزاء ۹. من : أو الحاصلة من وضع الحدود لم يكن من مقولة الكيف، و الهيئة الحساصلة من وضع الأجزاء بعضها الى بعض و الى الأمور الحارجة من مقولة أخرى مبائنة لها يسستى بمقولة الوضع، و هل هو الا تحكم صرف و جزاف محض تشهد البديهة ببطلانه؟ و عليك بالتأمل النام لعلم الكيف ما هو حقيقة المقام.

# [١٠/١٥١] قوله: و أن لم يزل عنه فوجود الدائرة [الف - ١٤٦] أصحّ.

ظاهره أنته على تقدير عدم الزوال وجود الدائرة أصخ منه على تقدير الزوال الى فوق، و حينئذ وجه الاصحية غير ظاهر؛ الآ أن يكون المراد أنته أصحّ عــلى تقدير مطلق الزوال، اذ حينئذ يمكن أن يكون على سبيل الانجرار على السطح و لو توهّــاً: فافهم!

# [١٢/١٥١] قوله: ثبت جواز دور أحد ضلعي القايمة على الزارية.

قد أشرنا فيا سبق\ أنّ هذا ليس بمستقيم، بل الدائرة لابدّ أن تكون وتر الزاوية. و هذه العبارة لايحتمل التوجيه الّذي ذكرنا في سابقها.

١. ص : + الى

# [الفصل العاشر] [في المضاف]

[0/107] قوله: و أمتا أنته اذا فرض للاضافة وجودكان عرضاً.

هذه العبارة تدلَّ على أنَّ مراده من الوجود الَّذي يدَّعي في هذه الأعراض هـ و الوجود الخارجي لامطلق الوجود في نفس الأمر. و على هذا، الأمر فيا ذكره فيا سبق مشكل جداً كما أشرنا اليه فيا مرّ، وكذا في الاضافة كما سيشير اليه.

[17/107] تولد: و منه ما هو غير محقّق الّا أنته مبني على محقّق كالكثير الأضعاف و الكلّ و الجزء.

لأنّ الكثرة "و ان لم تكن محقّقة \_اذ لاحدٌ لها \_لكنّها بناءٌ على الضعف و هـو محقّق. و الجزء أيضاً و ان لم يكن له حدّ معلوم لكنّ الجزء باصطلاحهم ما يكون عادًاً. فبناؤه على أمر محقق هو العادية.

٢. ق: الكثيرة

١. ك : للوجود

[٧/١٥٤] قوله: و الَّذِي بقى ' لنا هيهنا من أمر المضاف ... .

لمَا كان هذا البحث متعلقاً بماهية المضاف قدَّمه على البحث عن وجوده.

[١٦/١٥٤] قوله: و أمَّا حالة موضوعة للابوة و البنوة.

الظاهر أن يقال: و أمتا حالة حاصلة في الأب و الابن كـليهما، اذ سـوضوعية الحـالة للأبوة و البنوّة تممّا لامحصّل لها في المقام.

[١٥/١٥٥] قوله: حتّى يحتاج أن تعتذر من ذلك في جعلك المسرض اسسماً مشكّكاً.

الذّي يذهب الى أنّ الاضافة عرض قائم بمحلين يـقول": انّ العـرض" مـقول بالتشكيك على أفراده، لأنّته المحتاج الى الموضوع، فما كان محتاجاً الى موضوعين كان احتياجه الى الموضوع أكثر و أشدّ فكان أولى باسم العرض.

و اطلاق الاعتذار <sup>4</sup> على هذا لأجل قيام العرض بمحلّين ممّا <sup>ه</sup> لاوجه له. و كأنـّه لم يرد بالاعتذار هذا. بل أراد أنـّه لايحتاج الى الاعتذار في جعل العرض قائماً بمحلّين و جمله اسهاً مشككاً؛ فافهم.

[1/107] قوله: هل الاضافة في نفسها موجودة فسي الأعسيان أو أسر مسا<sup>7</sup> يتعس*وّر في العقل.* 

ظاهره: انّ الكلام في وجود الاضافات في نفسها في الخارج و عدم وجــودها؛ لاوجودها في الأشياء للخارج.

١. ق : يقال

٢. ص: داسماً ... العرض

ه ص دمشا

٦. م: يقرلان

2 ق : . الاعتذار

٦. كذا. في المصدر: الما

[7/107] قوله: و الكون ككثير من الأحوال الَّتي تلزم الأشياء اذا عقل ٢ ....

هذا بظاهره يدلّ على خلاف ما سبقه، و أنّ الكلام في وجمود الاضافات للأشياء ۚ في الحارج أو في العقل.

[7/107] قوله: فقوم ذهبوا الى أنَّ حقيقة الاضافات ... .

هذا موافق للعبارة الثانية.

[٧/١٥٦]قوله: و قوم قالوا بل الاضافة شيء موجود في الأعيان.

هذا موافق للعبارة الأولى. و بالجملة في الكلام تشويش. و تفصيل المقام أن يقال: ان كان الخلاف في وجودها في نفسها في الخارج و عدمه كيا هو الظاهر من كلام النسيخ في أوّل الفصل حيث قال: هل للمضاف وجود حتى يكون عرضاً؛ اذ الوجود الرابطي ممّا لامعني له إب - ١٤٦] هيهنا. فالاستدلال الذي يذكره الشيخ على وجودها حرن أنّا نعلم أنّ هذا في الوجود الى آخره حليس بتام، اذ ما نعلم أنّ هذا متصف في الوجود الخارجي بأنته أبو ذلك، لا أنته أ يتصف به في الذهن، لأنّ أبوته موجودة في الخارج، و الفرق بينها ظاهر.

و لو قيل: انَّ ثبوت الشيء للشيء في ظرف مستلزم لشبوت الشابت في ذلك النَّرْف. فهو تمنوع حتَّى يقام عليه دليل.

نعم انتها يستلزم ثبوت المشبت له في ذلك الظرف و إن كان الخلاف في وجدودها الرابطي في الخارج، فهذا الاستدلال قام، لكن الظاهر أنّ الغزاع في الأوّل، و هؤلاء إمنا أنسهم خلطوا بين المعنيين و لم يعترقوا بينهما أو يكون بسناء

١. ص: ١ مو ٢٠ كا، في المصدر: مثلت

الأني اللأنساء المرض: أو

<sup>120 - 40</sup> 

كلامهم على المقدّمة الّتي ذكرنا.

#### [٧/١٥٦] قوله: و احتجّوا و قالوا: نحن نعلم ....

قد عرفت ما فيه و بما عرفت ظهر حال ما قبل!: «هذه حجة القائلين بكون الاضافات من الموجودات الخارجية، و هذه حجّة قوية لايرد عليها شيء»"، انتهي.

[17/101] قوله: و قالت الفرقة الثانية انشه لو كمانت الاضمافة مسوجودة للأشياء".

ظاهره: انّ مرادهم نني وجودها في نفسها، اذ على هذا يلزم التسلسل. و قولهم: «موجودة للأشياء» ان كان من عبارتهم يراد به أنتها سوجودة في الخمارج كمائنة للأشياء على تقدير كون الغزاع في الأمر الثاني يمكن أن يكون المراد أنسها لايستبت. للأشياء في الخارج، و الا لكانت موجودة في الخارج بناه على المقدّمة المذكورة، و يلزم التسلسل. و حينئذ كان استدلالهم كمدّعاهم غير صحيح، و الصحيح [ما] يدّعي الخصم و استدلاله كها أشرنا اليه.

### [١٦/١٥٦] قوله: فهي مضافة.

أَى الأبوَّة مضافة، أي المضاف المشهوري، لأنَّه تعرض لها الاضافة الحقيقية الَّتي هي العارضة، فهي مضاف مشهوري، أي أنتها عارضة، كها أنَّ زيداً مضاف مشهوري باعتبار أنته أب و تعرضه الأبوة الَّتي هي مضاف حقيقي.

و حاصل استدلالهم: انَّ الاضافة ـأى الحقيقيةـ لو كانت موجودة في الخارج

١. ص : . قبل

لزم التسلسل، لأنّ الأبوة اذا كانت موجودة في الحنارج فلاشك أنتها تكون عسرضاً قائماً بالأب، اذ لا يكن أن تكون موجودة قائمة بنفسها. و همو ظاهر. و اذا كانت عرضاً عرضاً قائماً بالأب كانت عارضة له، و العارضة أيضاً اضافة حقيقية، فتكون همي أيضاً موجودة في الحنارج و كانت عارضة للأبؤة، و هكذا ننقل الكلام في عمروض العارضة و عروض عروضها الى غير النهاية. و هذا استدلال متين الاتعتريه شبهة، و ما ذكره الشيخ في جوابه سنتكلّم عليه.

و على هذا فالصواب في أمر الاضافات الحقيقية أنتها ليست بموجودة في الخارج بناء على الدليل السابق بناءً على هذا الدليل، لكن الأشياء متصفة أبها في الخارج بناء على الدليل السابق لا يجميعها، بل ببعضها اذ بعض الاضافات يمكن أن يكون الاتصاف به في خصوص الذهن، و هذا الدليل لا يدلُ على أن الاتصاف بجميعها في الخارج، كما لا يخنى.

و قد قيل في هذا المقام: «لما كانت الاضافة من الأشياء الضعيفة الوجود، الخفية الذات، كالهيولى و العدد و الزمان المتصل و الحركة الّتي بجمعي القطع، و اذا استد ضعف الوجود [الف - ١٤٧] و خفاؤه في شيء يكاد أن يلحقه بالعدم، أنكر أكثر الناس وجود الاضافات في الخارج، فعلى الحكيم أن يهتم بالبحث عن وجودها و المنوض في تحقيق أنّ الاضافة هل هي في نفسها من الأمور الموجودة في الأعيان أو من الأمور المتصورة التي ظرف تحققها و صدقها انتها هو الذهن فقط؟ ككثير من الصفات و الأحوال الّتي لاتعرض الأشياء الا بعد أن تصير معقولة في الذهن، وأت تكون القضايا المقصودة بها ذهنيات طبيعيات، ليست بخارجيات محصورة كانت أو مهملة أو شخصية، فهي كالكلّية و الذاتية و المرضية و الجنسية و الفصلية و النوعية

١. ق : . متين و هكذا بعض النسخ.

٣. ص ، ك : فهذا

ە. ق : خىن

۷. ف : و هي

۲. ص: يتصفه

<sup>£</sup> ق ، م : ملايدل ٦. ۍ : أو

8시 전비 기타시

و المحمولية و الموضوعية، و ما يجري هذا المجري من كون المعقول قضية أو نـقيض قضية أو مغالطة أو مفالطة أو عكسها أو كونه صغرى أو كبرى أو قياساً أو برهاناً أو خطابة أو مغالطة أو جدلاً أو غيرها، فان الموجود في الخارج لايتصف بشيء منها، فالانسان في الخارج لايوصف بكونه جنساً، و لا الماشي بكونه عرضاً عاماً أو الخاصاً.

فقوم ذهبوا الى أنّ وجود الاضافات انتها تحدث في الذهن عند تعقّل الأشسياء كالحال في المعقولات الذهنية الّتي تقال لها المعقولات الثانية كالكلّية و النسوعية و أشباهها.

و منهم من فرقوا بينها و بين المعقولات الثانية المبعوث عنها في علم الميزان من الكلّية و نظائرها. بأنَّ عروض تلك المعقولات انتها هو في الذهن بشرط كون المعروضات و الموضوعات معقولة حاصلة في الذهن، حتى يكون الوجود الذهني قيد الموضوعات أ. فانَّ الانسانية ما لم تحصل في الذهن و لم تكن معقولة لم توصف بأنتها كلّية أو نوع. وكذا شرط كون الحيوان جنساً أن يكون موجوداً بوجود عقلي و هذا بخلاف الفوقية للسهاء، فانها و إن كان حصولها في الذهن لكن ليس عروضها للسهاء بشرط وجودها العقلي، بل لنفس السهاء من حيث كونها في الواقع بحال تنتزع منها الفوقية، فالقضايا المقصودة بها كقولنا السهاء فوق الأرض ليست ذهنيات محضة، بل حقيقات.

و من المتأخّرين من جعل تلك القضايا خارجية مع كون المحمولات غير موجودة عنده، زعباً منه أنَّ كون القضية خارجية يكني فيه كون الموضوع موجوداً في الحارج مجيث ينتزع منه العقل مفهوم الهمول؛ و لم يتفطن بأنَّ ذلك مستلزم لوجود

۱. ص: و ۲. ص: بينهما

۲. ق : البرهان ٤ ، موضوحاتها

٥. ص : + و كرنه

ذلك الهمول، فان كون السهاء مثلاً في الخارج بحيث يعلم منه معني الفوقية وجــودا زائد على وجود ماهية السهاء في نفسهـاااذ يمكن فرض وجودها لاعلى هذه الصفة، فكونها بحيث يفهم منه الفوقية هو وجود الفوقية، اذ لا نعني بوجود الشيء خارجاً الآصدق حدّة و مفهومه على شيء في الخارج، كما سيصرّح به الشيخ.

و قوم ذهبوا الى أنّ الاضافة من الموجودات الخارجية. و لكلّ مـن الطـائفتين حجج و إب – ١٤٧] و دلائل»، انتهى كلامه.

و لا يخنى أنّ الغرى الذي ذكره من الغريق التاني لا يفهم له محصل، الا أن يرجع الى ما نقله عن المعرف المتأخّرين. ثمّ ما أورده على ذلك البعض غير وارد، اذ مراد ذلك البعض أنّ الساء في الحارج متصف بالفوقية بمعني أنّ العقل يسنترع مسن السهاء المنارجية الفوقية انتزاعاً صحيحاً مطابقاً لبديه الحسّ، و معني اتصافها به ليس الا كونها بحيث يصح انتزاعا محيحاً مطابقاً لبديه الحيثية معني آخر غير الفوقية. بل المراد أنّ الاتصاف بالفوقية هو ثبوتها لها في الخارج، و ثبوتها لها في الحارج انتها يعلم بانتزاع العقل من الساء الموجودة في الحارج باعتبار وجدودها في الحارج الفوقية انتزاعاً صحيحاً مطابقاً بشهادة البديهة أو البرهان، و لا يلزم من ثبوتها لها في الحارج الثوت التابت ثبوتها في نفسها في الحارج؛ اذ ثبوت الشيء بشيء في ظرف لا يستلزم ثبوت الثابت في ذلك الظرف كما أشرنا اليه.

و على هذا لايتجّه ما أورده أصلاً، لأنّ قوله: فانّ «كون السياء مثلاً في الخارج» الى آخره:

[۱]: ان أراد به أنّ ثبوت الفوقية للسهاء في الخارج وجود زائد على وجود السهاء، فتكون الفوقية موجودة؛ ففيه: انّ هذا الشبوت ثبوت رابطي للـفوقية، و الشبوت

۱.ک: رجوده

الرابطي اذا كان في الحارج بمعني كون الحنارج ظرفاً لنفسه يعني ينتزع العقل الثابت من الأمر الموجود في الحنارج لايلزم أن يكون الثبوت في نفسه أيضاً في الحارج.

[٢]: و ان أراد به أنّ هذا الكون اي النبوت الرابطي أو الصفة الّتي هو الفوقية أمر وراء الساء. فهو كذلك؛ اذ ظاهر أن كلّامنها معنى غير معني الساء، لكن هذا الايستلزم أن تكون الصفة موجودة في الحارج. و ما ذكره من أنته «لانعني بوجود الشيء خارجاً الآصدق حدّه و مفهومه على شيء في الحارج» فهو صحيح، لكن ما غن فيه ليس كذلك؛ اذ لم الميام المرح على أنته يصدق في الحارج حدّ الفوقية على شيء. نعم أمّا نسلم أن الساء الموجودة في الحارج الثبت لها الفوقية و أنتى هذا من ذلك؟ و الفرق بينها ما بين الأرض إلى الساء؛ فتدبّر ا

# [١٨/١٥٦] قوله: و أن تكون أيضاً ....

ان كان هذا الدليل دليلاً على نني وجودها في نفسها في الخارج، فسحاصله: انّ الاضافة اذا كانت موجودة في الخارج فلابدٌ أن يكون طرفاها موجودين في الخارج؟ معاً، و ليس كذلك؛ لأنّا متقدّمون بالتياس الى القرون الآتية، و لسنا موجودين معاً و عالمون بالقيامة مع عدم وجودها معنا.

و إن كان دليلاً على نني الاتصاف بها في الخارج فحاصله: انّ الاتصاف بها لو كان في الخارج وجب أن يكون الطرفان في الخارج معاً. و ليس كذلك.

و بأيّ وجد كان لاصحّة له؛ اذ القدر المسلّم أنّ المتضائفين لابـدّ أن يكـون تصوّرهما معاً في الذهن بمعني أنّا اذا تصوّرنا الأبوّة كان تصوّر البنوّة أيـضاً مـعد. و لانسلّم أنّها لابـدّ أن يكـون وجـودهما أو وجـود مـوصوفيها في الحدارج مـعاً

أن : «حدً الفوقية ... الخارج
 من : موصوفهما

[الف - ١٤٨] سواء قلنا بأنّها موجودان في الخارج بأنفسها أو الاتصاف بهما في الخارج، أو لا نعم خصوصيات بعض المواد يقتضي وجود موصوفيها في الخارج معاً كالمعقد ما كلمية الخارجية، و إن كان بعض المواد مقتضياً لعدم وجودهما في الخارج، و لاحجر في ذلك. و لادليل على بطلانه، و لاضرورة تحكم به وجودهما في الخارج، أو الاتصاف بهما في الخارج لايستلزم أصلاً أن يكون موصوفيها في الخارج معاً، و لايستلزم أيضاً وجودهما في الخارج أن يكون موصوفهما تماً. و بالجملة هذا الحكم لابدً له مسن وجودهما معاً حتى يكون موصوفاهما أيضاً معاً. و بالجملة هذا الحكم لابدً له مسن

### [7/107] قوله: لكن في الأعيان أشياء كثيرة ....

[۱]: إن آ أراد أن في الأعيان أشياء كثيرة بهذه الصفة ـأي تكون ماهيتها معقولة بالقياس الى غيرها بالذات أي تكون مضافة حقيقية كالأبوة مثلاً فهو غير مسلم، بل هو أوّل النزاع و عين الدعوى.

[۲]:و ان أُراد أنته توجد في الأعيان أشياء كثيرة تعقل ماهيتها بالقياس الى غيرها باعتبار عروض الاضافة كزيد مثلاً. فانته باعتبار أنته أب تمقل ماهيته بالقياس الى غيره فهو مسلّم، لكن لانزاع فيه.

و الحاصل: انّ النزاع في وجود المضاف الحقيق لاالمضاف المشهوري، أي ذاته. و ما ذكره الشيخ انتها يتم في الثاني دون الأوّل، و هو ظاهر.

و لو كان مراده أنَّ مفهّوم الأب موجود باعتبار وجود فرده فهو أيضاً خارج عن محل النزاع.

<sup>1.</sup> ك : و

المقالة الثالثة

و لو حمل كلامه على أنّ في الأعيان أشياء كثيرة بحيث تتصف بمثل هذه الصفة 
-أي الصفة الّتي تعقل ماهيتها بالقياس الى غيرها، أي المضاف الحميقي كالأبؤة و البنؤة و غيرهما و اتصاف الشيء بصفة في الخارج يستدعي وجود الموصوف في الخارج، فع بعده عن العبارة جدّاً ليس بتام أيضاً. لما عرفت من ممنوعية هذه المقدّمة الأخبرة.

### [٦/١٥٧] قوله: فان كان للمضاف ماهيّة اخري فينبغي أن يجرّد ... .

هذا شروع منه أفي حلّ الدليل الأوّل لنافي وجود الاضافات في الخارج، و حاصله بطوله: أنّ المضاف الحقيق هو الّذي ماهيته معقولة بالقياس الى غيرها لذاتها الابسبب أمر آخر، و هذا المضاف اذا عرض ماهية أخرى لاتكون بذاتها معقولة بالقياس الى غيرها [حتى] تصير تلك الماهية أيضاً معقولة بالقياس الى غيرها، لكن لابالذات، بل بواسطة عروض هذا المضاف الحقيق، و هي مضاف غير حقيق. فالأوّل: مثل الأبوّة، و التاني: مثل زيد المعروض لها.

و على هذا نقول: ان لزوم التسلسل الذي ذكره المستدل ممنوع، اذ نقول: ان زيداً و إن كان مضافاً بسبب الأبوة لكن الأبوة ليست مضافة بسبب أمر آخر، حتى ننقل الكلام اليه و يتسلسل، بل هي مضافة بذاتها على ما علمت، فتنتهي السلسلة. نعم الأبوة أيضاً يكن أن يعرض له معني هو من قبيل المضاف الحقيقي كالعروض مثلاً، لكن هو أيضاً مضاف بذاته و لاحاجة له إب – ١٤٨٤ الى أمر آخر به يصير مضافاً حتى يلزم التسلسل. و هكذا الحال فها اذا فرض عروض اضافة لهذا العروض هذا و أنت خبير بأنّ هذا الذي ذكره الشيخ لاينفع في المقام أصلاً، لأن مراد المستدل

۱. ص: ـ منه ۲. ك: وجوب

٣. ك: بداتها 4. ق: دالي غيرها

ه. ق : المكان

لبس أن كلّ مضاف مضاف لأمر آخر، فلو كانت الاضافات موجودة لزم التسلسل، حتى يفال في جوابه: ان بعض المضافات مضافة لذاته، فلايلزم التسلسل؛ بل مراده: على ما شرحنا مفصلاً: ان الاضافة الو كانت موجودة كانت عرضاً البتة على ما اعترف به الشيخ أيضاً، فكان عارضاً لموصوفها، و العروض أيضاً اضافة حقيقية، وعلى تقدير وجوده يكون عارضاً أيضاً، فيلزم وجود عروض آخر و هكذا. و ظاهر أن ما ذكره الشيخ لايدفعه أصلاً، فظهر أن الشيخ خلط بين الطريقين.

فان تلت: ان الشيخ لم يخلط بين الطريقين، لكن أجاب عنها جميعاً، اذ يكن أن بقام الدليل من هذين الوجهين سواء كان الدليل الذي نقله محتملاً لها آ أو لأحدهما، والسيخ بعرض أوّلاً للوجه الأوّل و أجاب بأنته لايلزم التسلسل من هذا الوجه، لان بعض الاضافات لذاته لاباضافة أخرى، نعم قد يعرضه بعض الاضافات و حاله أيضاً كحاله. ثم تعرض آخراً للوجه الثاني في ذيل كلامه بأن بعض الاضافات على يختر عه العقل، وليس اضطرار إلى وجوده؛ فاندفع الثاني أيضاً، اذ عند نقل الكلام في عروض الأبوّة مثلاً أو في عروض عروضها نقول انها من الاضافات المفترعة، ولانطرار في وجودها حتى بلزم التسلسل.

قلت: هذا مع بُعده فيه أنته تحكم محض، و فرق بين شيئين من دون فارق، لأنّ ما ذكره الشيخ من الدليل من عند نفسه من أنّ في الأعيان أشياء كثيرة بهذه الصفة. و الدليل الآخر الذي نقله أيضاً من القائلين بوجود الاضافات كها يجريان في مثل الأبؤة و البيؤة و تحوهما و يثبتان وجودها، كذلك يجريان في مثل عروضها و عروض عروضها من دون تفرقة أصلاً، فيلزم وجودها أيضاً. و ما يقال: انّ عروض العروض تفس العروض فليس بموجود آخر، فأمر لا يستحق أن يصفى اليه من له أدنى تميّر.

فان قلت: اذا قطع النظر عن هذين الدليلين و سلَّم عدم تماميتها ، فهل يمكن لأحد أن يقول بوجود بعض الاضافات دون بعضها حقّ لايلزم تسلسل؟

قلت: هذا القول مشكل جداً. أمَّا اولاً: فلأنته يمكن أن يدَّعي الوجدان في أنته لافرق بين الاضافات في الوجود الخارجي، و التفرقة تحكُّم.

و أمتا ثانياً: فلأنته لايبعد أن يدّعي أنّ كلّ أمر من شأنــه الوجود الخارجــي سواء كان نوعاً أو جنساً لا يكن الاتصاف به على نحو الاتصاف الخارجي بدون وجوده في الخارج؛ فعلى هذا لو كان بعض الاضافات موجوداً لزم أن يكون سائرها الَّذي تتَّصف به الأشياء في الخارج أيضاً موجوداً.

[2/108] قوله: فإن نفس هذا الكون.

أي الكون محمولاً.

[2/104] قوله: أي هو بحيث اذا عقل ٢ ....

فسر قوله": «أن يقال» بهذا، لثلًا يتوهم أنته لابد إلف - ١٤٩] أن تكون ماهية معقولة بالفعل بالقياس الى الموضوع.

[7/108] قوله: بل إذا أخذ هذا مضافاً في الأعيان ... .

أى اذا أخذ الكون محمولاً مضافاً في الخارج أى لوحظ اضافة الخارجية فيلزمه ع الوجود مع شيء آخر لذاته. لالمعية و اضافة أخرى تتبعه. كما أنته اذا كان في الذهن. يلزمه أن يجضر معه شيء آخر لذاته، لا لاضافة و معية أخرى، و هذا ُ المعنى هو

1. ص : فيلزم

۱. في لا: تماميتما

٣. في المصدر: عقلت

٣. كذا. لم نعتر على عبارة الشفاء في هذا الموضع ە. س : بىلا

اضافته العقلية. و الأوّل اضافته الحنارجية.

[٧/١٥٨] قوله: بل نفسه نفس المع أو المعية المخصّصة بنوع تلك الاضافة.

كونه نفس المع كأنته باعتبار أخذ مفهوم المحمول، وكونه نفس المعية باعتبار أخذ مفهوم المحمولية. وكان المراد بكونه «نفس المع أو المعية» كونه اضافة لذات الابسبب أمر آخر.

و المراد بكونه مخصصاً بنوع تلك الاضافة كونه اضافة خماصة همي اضافة " الهمولية.

و قد قيل في هذا المقام بعد ما يَّن أنه لايلزم التسلسل من جهة الأمر الأوّل من الأمرين اللذين ذكرنا آنفاً بما بيّنا: «و أمنا من جهة أنّ كلّ اضافة تمازمها اضافة أخرى و هي اضافة العروض لموضوعها، فلكلّ اضافة وجود في الموضوع، و لكلّ وجود في الموضوع اضافة أخري، فلايلزم من هذه الجهة أيضاً محذور؛ لأنّا و ان سلّمنا كون اضافة والأبوّة مثلاً غير اضافتها الى الموضوع، لأنّ إحديها بالقياس الى المبنوة و الأخرى بالقياس الى الموضوع فها متغايرتان، و الشائية عارضة للأولى عروض الوجود للهاهية، فان كون الشيء في موضوع نفس وجوده، لكن كلّ من الاضافتين مضاف بذاته لاباضافة أخرى، كما نفس الأبوّة مضاف لذاته ليس يمتاج الى اضافة أخرى حتى بها تصير معقولة بالقياس الى الفير، فالكون أبوّة نـوع من الاضافة. و الكون عارضاً للموضوع أو محمولاً عليه نوع آخر من الاضافة و الكون مع البنوّة أو مع الموضوع اضافتان أخريان، كلّ من هذه الاضافات مضاف بالذات لا باضافة أخرى ضرورية الا بجرّد تعتل العقل، فاهية الأبوّة أعنى الأب بها هو لا باضافة أخرى ضرورية الا بجرّد تعتل العقل، فاهية الأبوّة أعنى الأب بها هو

١. م : الإضافة

<sup>7.</sup> ص: محققاً 2. ك: لاتها

ر. د. رب ۱. د: نکما

المقالة الفّائة

آب' ـ فقط بسيط هذا النوع الخاص من المضاف المطلق، وكذا العروض أو الحمل نوع آخر من الاضافة، سواء وجدت في الخارج أو لم توجد، لكن اذا وجــدت في الأعيان كان وجودها؟ مع شيء آخر. و هذه المعية الَّتي لوجودها مـع شيء آخــر ليست أمراً زائداً على وجودها بل على ماهيتها، فوجودها مع شيء آخــر لالمـعية ٣ زائدة عليه، بل نفسه نفس المم و المعية المختصة بهذا النوع من مطلق المضاف، كالأبوّة مثلاً. فانتها بذاتها أب لابأبوّة أخرى. فالأبوّة اضافة و معيّتها للموضوع أو مع البنوّة اضافة أخرى، و معيتها لوجودها أيضاً اضافة أخرى.

فهيهنا ثلاث؛ اضافات بالذات من نوع واحد. بعضها موجودة في العقل فقط، و بمضها موجودة في الخارج. و الَّتي وجودها في العقل هي المعية بين الماهية و وجودها. و الباقيتان موجودتان في الخارج. وكلُّ من هذه المعيات مع [ب - ١٤٩] لذاته و هو نفس المعية، كما أنَّ الأبوّة أب بذاتها "، و أبوّة لما هو أب لا لذاته، كزيد مثلاً x"، انتهى كلامه.

و فيه أمور:

أحدها في قوله: «فان كون الشيء في موضوع نفس وجوده». فانَّ هذا و ان كان بمض يقولون به لكنَّه ممَّا لايعتدل على الطبع السليم، كما لايخق.

و ثانيها في قوله: «لكن كلّ من الاضافتين مضاف بذاته» الى آخره. فان هذا ممّاً لادخل له في هذا الوجه. بل هو ممّا يدفع به الوجه^ الأوّل، كما عـرفت. فــلاوجه للتعرّض له في جواب الوجه الثاني. و كأنته أورده لزيادة التوضيح للمقام.

> ٣. ص ، ڭ : وجوداً د في: . أب 1. ق: لبت ٣. ص: بمعية ه. ق : التنافيان

٦. ق، ك : بداته ٨ ص: التوجه

٧. تعليقة الهيات الشفاء / ١٥١

و ثالثها في قوله: «كلّ من هذه الاضافات مضاف بالذات. اذ كها عرفت آنــفاً ليس الشبهة باعتبار الوجه الثاني من حيث كون هذه الاضافات مضافة لابذاته حتى. يتعرّض في دفعها. لأنتها ليست مضافة لابذاتها. بل بذاتها، و هو ظاهر.

و رابعها في قوله: «و هذه المعية الّتي لوجودها» الى آخره؛ فانّ كون المعية نفس الوجود ممّا لامعني له، و هو ظاهر.

و خامسها في قوله: «فاتّها بذاتها أب لابأبؤة أخري». فان كون الأبؤة أبأ لذاتها لانفهم له محصّلاً.

و سادسها في قوله: «و التي وجودها في العقل هي المعية بين الماهية و وجودها»؛ اذ نقول على تقدير تسليم أنَّ معية الوجود بشيء الله هي تفس الوجود ألى ما ادّعاه آنفاً أنم تكن هذه الاضافة موجودة في العقل، اذ الوجود عنده ليس موجوداً في العقل بل في الحنارج. و أيضاً نقول: لاشك أنَّ معية الوجود للهاهية غير معية الماهية للوجود، على ما حقق الشيخ أنّ الأخوة التي لأحد الأخوين غير الأخوة التي للآخر. فهب أن معية الوجود هي نفس الوجود، فكيف يصح أن تكون ماهية الماهية أيضاً نفس الوجود، وكيف يعقل أن تكون الأمور المختلفة بالماهية عين أمر واحد؟

فان قلت: لعلَّه لايكون قوله: «تكون هذه المعيَّة موجودة في العقل» بناء عــلى كونها نفس الوجود، بل لأنتها من الاضافات الاختراعية.

قلت: لماذا تكون هذه من الاضافات الاختراعية و الباقيتان مـن المـوجودات الخارجية؟ و ما الفرق بينها و بينها؟ و هل هو الا تحكّم محض و جزاف صرف.

و أيضاً نقول: قد اعترف ذلك القائل بأنَّ معية الأبؤة لمـوضوعها مــوجودة في

١. ص : الاصناف ٢. ق ، ك : + أي

£ ص : . أي ... الوجود

٦. ق ، ڭ ، م : پيئه

۳.ق ، ص : هو ۵. ص : پینها ۵. ص : پینها 8 9 1

الحنارج، لكن معيتها لوجودها ليست موجودة، فنقول: هذه المعية الموجودة لاشك أنَّ لها معية مع موضوعها الَّذي هو الأبوّة، فتكون هذه أيضاً موجودة و لاتكون عين وجود المعية و لاعين ماهيتها كها اعترف به في الأبوّة، فننقل الكلام اليها، و هكذا.

و ثو قيل ..: انّ معية الأبوّة مع موضوعها ليست عين وجود الأبوّة و لاعين ما هيتها على ما اعترف به، و لايلزم من ذلك أن تكون معية المعية أيضاً كذلك \_كها صرّح بأنّ الأبوّة أب لذاتها \_فالمعية مع أيضاً لذاتها \_نقول: قد علمت أنّ كون الأبوّة أباً و المعية معاً كما لامحصّل له. و لو أريد به أنّ الأبوّة مضافة لذاتها لابأضافة أخرى فهو كذلك مما كما لاينفم في المرام.

و لو سلّم أنّ المبية مع لذاتها، فهو أيضاً ليس بجعد، اذ لايلزم منه آلف - ١٥٠ كون المبية نفس معية المبية، و كيف يصبح أن تكون معية الأبوّة مع البنوّة مثلاً نفس معيته معية الأبوّة مع الأبوّة؟ و لو سلّم هذا أيضاً فنقول: لاشك أنّ اضافة المسية ليست منحصرة في المبية، اذ لوكانت المعية مثلاً مضافاً موجوداً في الحارج كان قائماً بحلّ و كان حالاً فيه و محتاجاً اليه الى غير ذلك من الاضافات و كيف برضى عاقل بأن عقول: انّ المعية نفس العروض و نفس الاحتياج الى غير ذلك ا؟ و لو جوّز أحد مثل هذا فليجوّز أن يكون شيء واحد نفس الانسان و الفرس و الحيار و غيرها، هل مثل هذا فليجوّز أن يكون شيء واحد نفس الانسان و الفرس و الحيار و غيرها، هل مثل هذا فليجوّز أن يكون شيء واحد نفس الانسان و الفرس و الحيار و غيرها، هل

و لو قيل: أنّ هيهنا شيئاً واحد، ينتزع منه العقل هذه الأشياء الكثيرة. [1]: فأن أريد أنّ العقل يخترع من عند نفسه منه الأشياء، فبطلانه ظاهر؛ أذ نعلم بديهة أنّ هذه الأمور متحققة سواء عقلناها أم لا، كما نعلم بديهة أنّ ابوة زيد متحققة سبواء

١. ق: فوجودها ٢. ص: + لكتَّه

٣. ق ، لا : ـ منه ك . ص : الاضافه

٥. ص : ان

١. م: هل هذا

٧. ص : نفس

عقلنا أو لم نمعقل، و الفرق بسينها خبلاف الضرورة. [٢]: و ان أريبد أنسه من الانتزاعيات الواقعة في نفس الأمر فقد ارتفع النزاع من البين؛ اذ قبد اعترفتم بأنّ الاضافات ليست بموجودة في الخارج، انتها ينتزعها العقل انتزاعاً مطابقاً للواقع.

[٨/١٥٨] قوله: و اذا عقل احتيج الى أن يعقل مع احضار شيء آخر.

أي اذا عقل المحمولية احتيج الى أن يعقل مع احضار شي. آخر هو الموضوع، كها هو شأن المتضائفين.

[٩/١٥٨] قوله: و للعقل أن يخترع أمراً بينهما.

اي بين الأبوّة و الأب، أو بين الهمولية و الحمول.

#### [١٠/١٥٨] قوله: لا يضطرُ اليه نفس التصوّر ....

[1]: ان أراد أنّ انتزاع المعية من الأبرّة أو المحمولية ليس أمراً اضطرارياً بحسيت الايمكن أن يتصوّر المعلّ الأبرّة أو المحمولية و الايتصرّر المعية فهو كذلك، لكن ليس بناء نزوم التسلسل على أنّ العقل اذا تصوّر الأبرّة أو الحالية تصوّر المعية و هكذا، بل على أنّ الأبرة اذا كانت موجودة كانت حالة في الأب ضرورة، و الحلول أيضاً اضافة، فتكون هي أيضاً موجودة و تكون حالة في الأبرّة، و هكذا.

۱. ك: موجودة

أي المصدر: قاذا
 ص: يندفع

۴. ص: + اذا تصور

المقالة الثالث علام الأمالة المتالة الثالث التمالة المتالة التمالة الت

المعية أو نحوهما. اذ الكلام في أنّ هذه الأحوال ثابتة في الواقع سواء تصوّرناها أم لا. كما أنّ الأبوّة ثابتة في الواقع، سواء تصوّرت أم لا، فلو كانت الأبوّة موجودة كانت هذه الأحوال أيضاً موجودة.

[۲]: و ان أراد أنّ هذه الأمور اختراعيات محضة لاواقع لها، فبطلان ظاهر؛ اذ ظاهر أنّ عند وجود الأبوّة في الخارج لابدّ في الواقع أن تكون حالة في شيء، و عند ذلك يكون حلولها أمراً ثابتاً في الواقع قطعاً من دون اختراع، اذ الخاية الأمر أن نسلّم أنّ انتزاع اضافة أخرى للأبوّة الى الأب، و هكذا اضافة إب - ١٥٠ الاضافة يكون اختراعياً، لكن معان أخرى غير الاضافة كالحلول و نحوها فلاينبغي أن يتوهم فيها ذلك.

[٣]؛ و ان أراد أنَّ هذه الأمور انتزاعيات مطابقة اللواقع، و لكن ليست بموجودة في الحتارج و لاضرورة في وجودها فيه، فم أنته لامدخل حينئذ لقوله: «لايضطره الله نفس التصوّر» ضرورة أنَّ عدم اضطرار تصوّرها عند تصوّر الأبوّة لامدخل له في عدم وجودها، اذ الأبوّة أيضاً لااضطرار في تصوّرها عند تصوّر زيد، سع أنسها موجودة في الخارج بزعمه، الآ أن يتكلّف و يقال كأنته لرفع وهم لزوم تسلسل آخر من حيث تصوّر هذه الأمور فيه ما مرّ غير مرّة أنته ما الفرق بين هذه الأمور و بين الأبوّة مثلاً التي يحكم بوجودها في الخارج، مع جريان الدليلين المذكورين فيها أيضاً، مع ما ذكرنا في الفرق من الحذور؛ فتذكّر!

١. ص : تعبوّرنا هذا

<sup>7.</sup> ق ، ص ، م : ـ اذ £. ق ، م : يتصف

٣. ص : طابقه

٥. ك ، م : لدفع و هكذا يمكن أن يقرأ ما في خيرهما.

#### [17/108] قوله: فاما في نفسها فهي اضافة لاباضافة ....

أي مضافة بذاتها الاباضافة أخري. إن قال أحد أنّ العقل يجعل الأبوّة مضافة الى الأب مثلاً باضافة أخرى، فهذا الكلام متجه عليه، اذ حينئذ يستقيم أن يقال: انّ الابوّة مضافة بذاتها لاباضافة أخرى، نعم العقل يخترع لها اضافة أخرى بها يجعلها مضافة الله و هكذا. لكن قد علمت أنّ الحال ليس على هذا المنوال، بل الكلام في أنّ الأبوّة عند وجودها في الخارج تكون لها صفة أخرى في الواقع هي أيضاً من قبيل الاضافة كالحلول مثلاً، و يلزمه أن تكون هي أيضاً موجودة، و هكذا؛ و ظاهر أنته حينئذ لا يكون هذا الكلام مقابلاً له.

[18/108] قوله: و هيهنا اضافات كثيرة تلحق بعض الذوات لذاتها .... قد عرفت أنَّ هذا كا لاكلام فيه، و ليس تما ينغم في المقام أصلاً.

(٢/١٥٩) قوله: و إن كان العقل ربّما اخترع هناله إضافة أخري.

قد عرفت ما هو حقيقة الحال فيه. ثمّ قيل في شرح كلام الشبيخ «و اذا عـقل احتيج» إلى هنا، ما هذه عبارته: «قد علمت أنّ لماهية المضاف معية بشيء آخر في التعقّل ، فاذا حصلت في الأعيان كان وجودها مع شيء آخر لذاته لاجمية أثارائدة على نفس وجودها نفس ألمع و المعية الحارجية. فعلى هذا القياس حالها في التعقّل. فنقول اذا عقلت ماهية المضاف و معلوم أنّ معقوليتها نفس

۱. ق: بذاته

٢. ق ، ك : . بذاتها لاباضافة أخرى، نعم العقل يخترع لها اضافة أخرى بها يجعلها مضافة.

<sup>£</sup> ص ، ك : لذوائها

٣. ص ، م : للابرة

٦ ق: ليمية

ى مى: المثل

٨ ك: . فنفس وجودها

وجودها في العقل. فكما كان وجودها في العين\ نفس معيتها بشيء آخر فكـذلك معقوليتها ألتي هي وجودها في العقل احتيجت الى معقولية شيء أخر يكون وجوده العقلي و معقوليته معه؛ فهذه ً المعية في التعقّل أيضاً غير زائدة على نفس وجــودها العقلي، فكما كانت ماهية الأبوة مضافة بذاتها لاباضافة أخرى الا بمجرة اعتبار العقل و اعتاله، فكذلك وجودها في الذهن مع وجود شيء آخر مرتبط بذاتــه لابــرابـطة آخرى ترتبط <sup>1</sup> بها هذا النوع من الاضافة، فالعقل اذا عقل ماهية المضاف كالأبوة مع مضائفه الّذي هو كهاهية البنوة لايلزم أن يلتفت الى أمر زائد على ماهية المتضائفين من معية أو تلازم أو مقارنة، بل لا نفس وجود الأبؤة في العقل و معقوليتها [الف - ١٥١] هى نفس الممية و اللزوم و نحوهما، لكن له أن يلتفت الى تعقُّل ذلك المتعقِّل أو الى معية أحد المُعين، و يخترع معقولاً آخر ككون التعقّل شيئاً آخر معقولاً غـير تــلك الماهية. أو كون المعية بينهها معقولاً آخر غير وجود المم في العقل. و هكـذا له أن يمقل و يخترع معية أخرى بين معية كلِّ واحد من المعين مع نفسه. وكذا معية المعية و معقولية المعقولية، وكذا تعقُّل معقولية كلِّ معية و معية كلُّ معقولية سع صــاحبها^ متشابكة أو متوافقة ٩. لا الى حدّ ١٠ على سبيل الاعتبارات اللاحقة من غير ضرورة داعية اليها و لااستلزام ١١ لنفس التصوّر، فإنّ نفس تصوّر المعية المضافة نفس وجودها العقلي١٦ و معيتها بشيء و استلزامها ايّاه لايحتاج في كونها حاصلة في العقل الى تصوّر نفس الحصول، و لا في كونها ١٣ معقولة الى تصوّر نفس التعقّل و لافي كونها مع شيء

٢. ق: الذهن ٢. ق: ليس
 ٣. ص: وهذه ٤. م: مرتبط ٥. يمض النسخ: تكون ١. ق. ٥٤: + في
 ٧. ك: منهما ٨. في المصدر: صاحبتها ٨. في المصدر: صاحبتها ٩. ق: متواقعه ١٠. ق: لاستلزام ١٠. ق: ١٤ لستلزام ١٨. ق: ١٤ لستلزام ١٨. ق: ١٠ لستلزام ١٨. ق: ١٠ لستلزام ١٨. ق: ١٠ لستلزام ١٨. ق: ١٠ لستلزام ١٨. ق: ١٨ من أولا من

آخر الى تصوّر نفس المعية. فالعقل يخترع اضافات لايضطرها اليها نفس التصوّر، بل اعتبارات اللاحقة المتكررة التي للعقل أن يعتبرها في بعض الأشياء. بل في كلّ واحد منها، و بكني في صدقها نفس الأمر المتصوّر كالوجود و الوحدة و الرجوب و الامكان و اللزوم، فإنّ الموجود مثلاً أذا كان ذا ماهية غير الوجود كانت الموجودية ؟ بالوجود، و أمنا اعتبار موجودية الوجود فهو بنفس الوجود، و كذا موجودية وجود الوجود.

و كذلك الحال في الواحد، فللواحد وحدة، و لوحدتها أيضاً اذا صارت معقولة وحدة أخرى، و هكذا حتى ينقطع اعتبار وحدة أخرى، و هكذا حتى ينقطع اعتبار المقل، فلحظات الوهم و خطرات الذهن لاتجب فيها النهاية الى حدّ معين. فالمضاف اذا لم يكن مضافاً بسيطاً كذات الأب أو المركّب منها "و من الأبوّة كان مضافاً باضافة عارضة لذاته.

و أمنا المضاف البسيط فهو بنفس ماهية مضاف و اضافة، فبالاعتبار الأوّل شيء ذو ضافة، و بالاعتبار الثاني نفس اضافة؛ و كلا الاعتبارين صحيحان، فان كمون الشيء مضافاً معناه شيء ذو اضافة، سواء كانت الاضافة زائدة عليه أو كانت عينه <sup>4</sup> و هكذا حكم ساير المشتقّات كها حقّق في موضعه.

فاذا اعتبر المقل البسيط شيئاً ذا اضافة فله أن يلحظ اضافة ذلك المضاف و يعتبر لها أيضاً اضافة أخرى، حيث أنَّ تعقلها في نفسها مع تعقَّل شيء آخر، فتكون اضافة المضاف أيضاً في أضافة أيضاً أضافة أيضاً المضافة ثالثة، و هكذا الى أن تنقطع الاعتبارات اللاحقة، لكن الموجود في الواقع

۱۶ من کاب ۲۰ موجودیة ۱۶ فی المصدر: نفسه

٦. ق، س: فيلحظها و هكذا في اكثر النسخ

ليس الَّا اضافة ' واحدة فقط، كما أنَّ الموجود بالذات في كلُّ شيء عـيني ' ليس الَّا وجود واحد. الا أنَّ للعقل أن يعتبر وجود الوجود و لوجود الوجود وجود آخر و كذا في نظائره من الوحدة و الوجوب و اللزوم و العروض و نحوها»؟، انتهى كلامه.

ثمَّ و إن كان قد ظهر ممَّا مرّ غير مرّة [ب - ١٥١] ما في هذه الكلمات من الأبحاث لكن لابأس أن نزيده بياناً و توضيحاً حدياً للطلاب و ان كان مفضياً إلى الاسهاب؛ اذ كثير من الناس قد زلَّت أقدامهم في هذا المقام، فنقول فيه:

أمًا أوَّلاً فها° عرفت من أنَّ كون الوجود نفس المـعية لامعني له، و قس عــليه ّ أيضاً كون التعقّل نفسها.

و أمّا ثانياً فانّ قوله: «فكما كانت ماهية الأبوّة» الى آخره. قول صحيح، لكن لانفع له أصلاً؛ اذ كون الأبوَّة مضافة بذاتها لابأمر آخر، لايستلزم أن تكون معيتها و اضافتها نفس ذاتها و وجودها، و هو ظاهر، و الكلام انتها هو فيه.

و أمَّا ثالثاً فانَّ \* قوله: «لا يلزمه أن يلتفت إلى أمر زائد» إلى آخره، مسلَّم، لكن لايلزم منه أن لاتكون المعية أو التلازم و نحوهما أمراً آخر وراء الأبؤة و وجودها. كما أنَّ الأبوَّة أيضاً أمر لايلزم أن يلتفت اليها عند تصوَّر ذات الأب، مع أنتها معني آخر غير ذات الأب و وجودها، بل موجود آخر غيرها بزعمهم.

و أمتا رابعاً فقوله: «و يخترع معقولاً^ آخر». ان أراد به أنته الاختراع المحيض فباطل ضرورة. و ان أراد به أنته ليس موجوداً في الخارج لكن من الاعــتباريات النفس الأمرية ١٠، فهو عين قول الحنصم. و أمنا القول بأنته عين الأبوَّة فقد عسرفت

١. ص: الإضافة

۲. ق : . عبنی

٣. تعليلة الهيات الشفاء / ١٥١ ـ ١٥٣. 4 ق: الأسباب / الأسهاب: الأطالة

ە. ق: ئىيا

٧. ص: فلان

4.: 6.4

٦. ك: المتعلل

۸ ك : معقول

١٠. ق ، م : الامر

حاله. والقول بأنّ مثل هذه الاضافات من الاعتباريات لا الأبؤة و نحوها. قد مرّ ما فيه غير مرّة.

و أمتا خامساً فقوله: «من غير ضرورة داعية اليها» الى آخره، فيه أنّ تحقّق هذه الأمور في الواقع لايستلزم أن تكون نفس الأمور في الواقع لايستلزم أن تكون نفس تصوّر شيء مستلزمة لها، كما أنّ الأبوة مثلاً أمر متحقّق في الواقع مغائر لذات الأب، مع أنّه لاضرورة تدعو الى انتزاعها من ذات الأب، و لايستلزم تصوّرها تصوّرها.

و لو قيل: ان هيهنا ضرورة من البديهة أو البرهان؛ فنقول: من هذه الأمور أيضاً كذلك رأساً برأس، و التفرقة تحكّم، مخالف للضرورة. و` بما ذكرنا ظهر ما في قوله: «فالمقل يخترع اضافات لايضطرّها البها»، الى آخره.

و أمتا سادساً فقوله: «و يكني في صدقها نفس الأمر المتصور»، ان أراد به آن هذه الأمور المنتزعة هي بعينها أنفس ما تنتزع هي منه بحسب المعني و الوجود فيطلانم غير خني. و ان أراد أنته يتحقق شيء واحد و تنتزع منه أشياء كثيرة الى غير النهاية، فهو مطلوب الخصم. و القول بالفرق بين الاضافات في الوجود الخارجي قد مرّ ما فيه غير مرة.

و أمتا سابعاً فقوله: «و أمتا اعتبار موجودية الوجود فهو بنفس الوجود فيه». أن أراد أنّ وجود الوجود نفس الوجود بحسب المعني فهو باطل، و ان أراد أنته ينتزع منه الوجود فسلّم و لايجديه.

و أمتا ثامناً فقوله: «و هكذا حكم سائر المشتقات كها حقّق في موضعه»، ان أراد به أنْ البياض مثلاً هو الأبيض \_أي يصدق عليه الأبيض \_فهو غير صحيح. و ما قاله القوم على تقدير صحته انتها هو في البياض القائم بذاته لامطلقاً. كها هو ظاهر كلام

١. ق : . ر لا أن تكون ... انتزاعها

٦. ص : . فنقول ... و ٤. ق : نفسها

هذا القائل. و ان أراد أنّ البياض نفس مفهوم الأبيض \_كها هو رأي بعض الحققين\_ فع ما فيه خارج (الف - ١٥٢)ع تمن فيه، اذا الأبوّة يصدق عليه المضاف لا أنته نفس مفهوم المضاف. و أيضاً هذا التمثيل انتها يوافق المقام لو كان الكلام في نفس الاضافة و أنتها اضافة و مضاف، لكن كلامه كان في الأبوّة و أنتها اضافة احقيقية و مضافة، فافهم!

و أمنا تاسعاً فقوله: «لكنّ الموجود في الواقع ليس الا اضافة واحدة فقط»، ان أراد به أنته ليس الا اضافة واحدة موجودة في الخارج و البواقي تنتزع منها، فنقول: لم لا تكون هذه الاضافة الواحدة أيضاً منتزعة من أمر موجود خارجي كسائرها، و ما الفرق بينها؟ و ان أراد أنّ هذه الأمور الغير المتناهية نفس هذه الاضافة الموجودة في الخارج بحسب المعني و الذات من دون تفاوت، ففساده ظاهر، بل هو سفسطة محضة كما أشرنا اليه. و ان أراد أنّ المتحقّق في الواقع هو الاضافة الواحدة و سايرها نما أن يخترعه العقل من دون تحقّق في الواقع فلايخني فساده أيضاً. و قس عليه الحال في يخترعه العقل من دون تحقّق في الواقع فلايخني فساده أيضاً. و قس عليه الحال في قوله: «كما أنّ الموجود بالذات» الى آخره.

و بالجملة قول<sup>٥</sup> هؤلاء القائلين بوجود الاضافات إمتا يرجع في الحقيقة الى قول خصوصهم؛ و إمتا الى التزام ما هو خلاف البديهة الأؤلية؛ و إمتا الى تحكّم و تمسّف و فرق من دون فارق و مخالفة للوجدان السليم، كها ظهر وجهه من تسضاعيف مما ذكرنا، و لقد كرّرنا القول و اطنبنا المقام توضيحاً للحال و حسماً لماذة الجدال و قطعاً لدائرة "القيل و القال.

٢. ق : القبيل ٢. ق : صادقة

٤. م : الما / ق : لا

z. من: للماده ٦. من: للماده

۲. ص : اما ۵. ص : قوله ۷. ق : لذائر

# (2/104] قوله: بمعني أنَّ له هذا الحد.

قد عرفت أنَّ صدق حدَّ المضاف الحقيق على شيء في الخارج غير مسلّم، بل هو عبن النزاع. نعم صدق حدَّ المضاف المشهوري أو المضاف المطلق على الأشبياء الحارجية مسلّم لكنّه غير النزاع.

قبل في هذا المقام: «أمتا كون المضاف أعني البسيط موجوداً فلصدق حدّه على غير من الأشياء في الخارج. و نحن لانعني بوجود ماهية من الماهيات أو شيء من الأشياء في الحارج الآ تحقّق فردّ يكون مصداقاً و مطابقاً لحسد تبلك الماهية، أو خاصته. أو "رسمه، فاذا كان حدّ المضاف صادقاً على شيء و هو كون ماهيته اذا منات عقلت م شيء آخر كان ذلك الشيء من أفراد المضاف، و كان المضاف موجوداً. و قد وجدنا مثل الأب و الابن و العلّة و المعلول و المتقدّم و المتأخّر و عرب ما مما يسدق عليه حدّ المضاف، فكان "المضاف موجوداً» انتهى.

و فيه نظر ظاهر؛ لأنته [1]: ان أراد أنّ حدّ المضاف الحقيق و هو الذي تمقل الهيته بالفياس الى غيرها لذاتها لابسبب أمر آخر يصدق على ذات الأب و الابن و المأتة و المعلول، ففساده ظاهر؛ اذ ليست ماهيتها كذلك، بل انتها يعقل بالقياس الى عبرها بسبب أمور خارجة، كالابوة و النبوة و العلّية و المعلولية. كيف و لو كان كذلك لكانت تلك الذوات من المضافات الحقيقية و لم يقل به أحد؟ و هذا القائل أيضاً لم يقل به

 (۲): و أن أراد أنته يصدق على مفهوم الأب و الابين و العبلة و المعلول فيها لايجديه، أذ هذه المفهومات لانسلم أنتها موجودة (ب - ۱۵۲) في الخارج.

| ٢. ق : . و نحن الخارج         | ۱. لا . كبيرين |
|-------------------------------|----------------|
| الأص: ، عقلت                  | . الله في الق  |
| ٦. تعليقة الهيات الشفاء / ١٥٢ | ە ئارگىي       |
| ٨ ص ، ك : فهذا                | ۷ در المساف    |

المقالة الفالعة 1.1

[٣]؛ و ان أراد أنَّ حدَّه يصدق على شيء يصدق هو على الموجود الخارجي ــو المراد بوجود المضاف ليس الآ هذا، أي أنته يصدق على شيء يـصدق هــو عــلي' الموجود ـ ففيه مع أنته لايلزم منه وجود مثل الأبؤة و البنؤة و سائر المبادى المضافة بالاضافة الحقيقية، مع أنته المطلوب كها لايخنى، بل انتها يــلزم مــنه وجــود مــفهوم المضاف الحقيق. بمعنى وجود محاذية أيّ فرد فرده من المشتقّات. و كذا يلزم وجود فرده من المشتقَّات" بمعنى وجود محاذية أى فرده أنَّ هذا المعنى ممَّـا لانزاع فيه و لا جدال؛ اذ كلِّ أحد يقول بأنَّ ذات الأب موجود و مفهوم الأب أيضاً موجود بمعنى وجود ما صدقه، و هذا لايختصّ بالمضافات. بل السلوب أيضاً كذلك ممّا لانزاع في عدمها في الخارج؛ فانَّ الأعمى أيضاً موجود في الخارج بهذا المنع؛ انتها الغزاع في أنَّ الأبوّة مثلاً موجودة أفي الحارج بنفسها أو أنّ الموجود هو ذات الأب و ينتزع العقل منها معنى الأبوَّة و يحكم بها عليها حكماً صادقاً ومطابقاً للواقع، و ما ذكره لايستلزم ذلك أصلاً.

## [٥/١٥٩] قوله: واحداً واصلاً بين شيئين <sup>٧</sup>.

[١]: ان أرادوا^ بأنّ المضاف واحد بين شيئين أنته قائم بكلّ واحد من الشيئين فهو خلاف البديية.

[٢]: و ان أرادوا به أنته قائم بمجموعها فهو فاسد أيضاً، كما يحكم به العقل، لكن فساده ليس في مرتبة فساد الأوّل كما لايخني.

۱. م: ، على

٣. ق : . وكذا يلزم ... المشتقات

ه. في: جازماً

٧. في المصدر: الشيثين

٢. ص: وجوده مثلاً

<sup>2.</sup> ق ، ك ، م : موجود

٦. ق ، ك : . و اصلاً

٨ ق، ص: أراد

### [٧/١٥٩] قوله: و أمّا القول بالقياس فانتما يحدث في العقل.

يعني كون المضاف متيساً بالفعل الى شيء أمراً يحدث لماهية المضاف في المقل لافي الخارج بل هو في الحارج، بحيث اذا عقل كان معقولاً بالقياس.

#### [9/104] قوله: فله في الوجود حكم.

و هو كونه بحيث لو عقل عقل بالقياس الى الغير.

#### [10/104] قوله: و له في العقل حكم.

من حيث هو في العقل، لا من حيث الاضافة حكمه في العقل هو كونه معقولاً بالفعل بالقياس الى غيره. و هذا الحكم ثابت له باعتبار كونه في العقل لا من حيث ائه اضافة، بل حكمه من هذه الحيثية كونه بحيث لو عقل كان معقولاً بالقياس الى غيره.

لا يخنى أنَّ ما في قوله: «و أمنا القول بالقياس» الى هنا و إن كانت معاني صحيحة واقعية، لكن لادخل له في حلَّ دليل الخصم كما هو ظاهر السياق، و كأنسه بسيان للحال، لادفع للإشكال؛ و سيجىء فيه مزيد كلام.

#### [11/104] قوله: و يجوز في العقل اضافات مخترعة ....

قد عرفت حقيقة الحال فيه بما لامزيد عليه، فلاحاجة الى اعادتها.

١. ك: في المقل

۲. ق: و

٣. ق : ـ بالفعل

<sup>£.</sup> ك : فهذا. ص : فهذه

المقالة الكافئة

[١٢/١٥٩] قوله: فالمضاف اذأ موجود في الأعيان.

قد عرفت أنَّ ما ذكره في بيانــه غير تمام.

[١٢/١٥٩] قوله: و بان أنّ وجوده لايوجب ....

قد بان أنته ليس كذلك. و أنّ الشيخ كأنته لم يأخذ استدلال الخصم على وجهه كها سمعت مشروحاً.

[١٣/١٥٩] قوله: و ليس يلزم من هذا أن يكون كلّ ما يعقل مضافاً يكون له في الوجود اضافة.

الظاهر أن مراده بقرينة ما سبق منه أن كلّ ما يعقل مضافاً \_أي يكون في العقل متيساً بالفعل الى غيره \_ لايلزم أن يكون في الوجود الخارجي أيضاً متيساً بالفعل، بل في الوجود الخارجي هو بحيث إالف – ١٥٣] لو عقل كان معقولاً بالفعل، لكن على هذا لانعلم أنّ المشار اليه بهذا أيّ شيء هو؟ اذ الظاهر أن يكون اشارة الى وجود المضاف؛ و الظاهر أنّ وجود المضاف لامدخل له في توهم المذا الاستلزام؛ و لما اكان بناء استدلال الخصم على نني وجود علته أ \_ و كأنته حسب أنّ بناء الزام التسلسل على أنّ المضاف اذا كان موجوداً في الخارج كان مقيساً بالفعل الى غيره، كما اذا كان في المقل يكون مقيساً الى غيره بالفعل، و هذا القياس بالفعل الى الغير أيضاً اضافة في الخارج فيس مقيساً بالفعل بل فيكون موجوداً أيضاً و هكذا \_ فدفعه بأنّ المضاف في الخارج فيس مقيساً بالفعل بل في الذهن، فلايلزم التسلسل. و بهذا ظهر أنّ كلهاته السابقة من قوله: «و أمنا القول في الذهن، فلايلزم التسلسل. و بهذا ظهر أنّ كلهاته السابقة من قوله: «و أمنا القول

٦. ص : التوهم

۱. ق : ۵ منه

٣. ص ٥ م : لا

غ. ق : وجوده عليه ٦. ص : مايضاً

بالقياس» الى آخره و ليس ممّا لامدخل اله في حلّ الدليل على زعمه.

و فيه حينئذ أمور:

أحدها: ما قد عرفت مشروحاً أنّ حاصل الدليل ماذا و أنته ليس مبنياً على هذا أصلاً.

و ثانيها: أنّ ما دفعه به مندفع، لأنّ القول بالقياس بالفعل لما كان اضافة و كان ثابتاً للمضاف في المقل على ما اعترف به لابد أن يكون موجوداً في المقل، أذ ليس لوجود الاضافة عنده في الخارج جهة. سوى أنّ الأشياء يتصف بها في الخارج كيا ظهر مما ذكره، و على هذا اذا كان شيء في الذهن متصفاً بالاضافة في الواقع لزم أن تكون الاضافة أيضاً موجودة في الذهن على قياس الخارج، و اذا كانت موجودة في الذهن لزم أن تكون معقولة بالفعل بالقياس الى غيرها على ما صرّح به؛ و هذا أيضاً اضافة أخرى و ننقل الكلام اليه حتى يلزم التسلسل في الأمور الذهنية.

و لو قبل \_انتها ليست موجودة بالفعل، بل من الأمور الانتزاعية، فالأبؤة مثلاً اذا وجدت عنى الذهن تكون بالفعل معقولة بالقباس الى غيرها، و هذه المعقولية بالفعل بالقياس الى غيرها اضافة و ثابتة لها في الواقع لكن لايلزم أن تكون موجودة بالفعل في الذهن، بل ثبوتها لها في الذهن في الواقع هو كونها في الذهن بحيث يصح منها انتزاع هذه الصفة فقول لم لاتقول في الاضافات التي تتصف الأشياء بها في الحارج أيضاً بمثل ذلك، كأن يقال: ان زيداً الأبؤة ثابتة له في المخارج و هو يتصف بها في الواقع خارجاً، لكن اتصافه بها في الواقع بحسب الحارج لايستلزم وجود الأبؤة في الحارج، بل يكني فيه كونه في الحارج بحيث ينتزع منه الأبؤة سواء بسواء، و ما الفرق

۲. ق: موجودان

<sup>2.</sup> ق: اخذت

٦. ص: + الآن حصص الحقّ

۱. ص : دخل

٣. ق: اضافة و هكذا بعض النسخ

ە. م : ـ بالفعل

۷. ك : منصف

بين الصورتين؟ و هل الفرق الا محض التعسّف و التحكّم؟

و ثالثها: انَّ المعقولية بالفعل بالقياس الى الفير كها كانت اضافة تكون الكون بحيث اذا عقل عقل بالقياس الى الفير أيضاً اضافة، فلاينفع الفرار منها اليه، فلابد بالآخرة من التسك بأنته من الانتزاعيات العقلية، فليتمسك به [ب - ١٥٣] أوّلاً من دون حاجة الى هذا التطويل، و أمّا حال هذا القسك فقد علمت.

[۱۵/۱۵۹] قوله: و أمـّا المتقدّم و المتأخّر بالزمان، و أحدهما معدوم و ما أشهـ ذلك.

كالعلم بالقيامة و نحوها على ما ذكره سابقاً. و قد قال بعض العلماء ": «يعني بما أشبه ذلك المتقدّم و المتأخّر في الدهر و أحدهما معدوم، فان كلاً من التقدّم و التأخّر في الدهر متضائفان بين الموجود المعقول و بين المعقول الذي ليس مأخوذاً عن موجود حاضر، فيكون طرفا الاضافة غير موجودين معاً، فقول الشيخ لحلّ الشبهة بقوله: فاعلمه الى آخره، مؤسساً على أنّ التقدّم و التأخّر في الزمان أو في الدهر الايكون مطلقاً الله في العقل بين معقولين موجودين سعاً في الزمان أو في الدهر الايكون مطلقاً الله في العقل بين معقولين موجودين سعاً في الذهر التيكون مطلقاً الله في العقل بين معقولين موجودين سعاً في الذهر التيكون مطلقاً الله في العقل بين معقولين موجودين سعاً في

و أنت خبير بأنّ جعل «ما أشبه ذلك» اشارة الى المتقدّم و المتأخّر في الدهر^ بعيد جداً. بل الظاهر ما ذكرنا، مع أنّ الظاهر أنّ عندهم لايكون للأشياء تـقدّم و تأخّر بحسب الدهر¹. بل الأشياء موجودة معاً في الدهر، و انسها التـقدّم و التأخّـر

۲. أي ميرداماد

١. ص : الشبهة

٣. ق : المتقدّم و المتأخر ... المتقدّم و المتأخّر

1. ك: مضائفان

A م : . الدمر A م : . في الدمر

٩. م: ١٠ الدهر

ه ق ، ص ، ك ، م : حلّ

٧. انظر: العروة الولقي / ٣٢٣

بينها محسب الزمان.

ثمّ لا يخنى أنّ الظاهر أنّ قول الشيخ «فانّ التقدّم و التأخّر متضائفان» الى آخره؛ جواب للشبهة الثانية المنقولة عن الخصوم، لاأنته من تتنة تقرير الشبهة على ما يستفاد من كلام ذلك البعض. و حاصله: انّ التقدّم و التأخّر في الزمان بسين شيء موجود اذا عقل كزيد الموجود الآن اذا عقلناه و بسين معقول شيء معدوم، أي الايكون ذلك المعقول مأخوذاً عن أمر موجود حاضر، يعني أنّ تمضائف التنقدّم و التأخّر حقيقة بين ذينك المعقولين -أي المعقول الذي أخذ عن موجود حاضر كزيد الموجود الآن و المعقول الذي لم يؤخذ من موجود حاضر كعمرو الماضي، أو الفائب و القيامة مثلاً و هذان المعقولان، أي الصورتان الحاصلتان في العقل موجودتان مماً هذا.

و أنت خبير بأنّ هذا الجواب في غاية السخافة، اذ العقل لا يحكم بتقدّم صورة زيد الموجود الآن على صورة عمرو المعدوم، كيف و الصورتان محوجودتان معاً؟ فكيف يحكم بينها بالتقدّم و التأخّر، بل معلى ذوي الصورة و هما ليسا بموجودين معاً ؟ و لو أريد أنّ العقل ما لم يحضرهما معاً لم يحكم عليها بالتقدّم و التأخّر، فهو كذلك، لكنّه السي بمجدٍ اذا الكلام ليس في حكم العقل، بل في أنّ زيداً الموجود الآن الآن الموجود في الآن الكلام أي عمرو الآتي سواء عقلناه، أو لا و تقدّمه موجود في الحارج على رأيكم، فيلزم أن يكون و المتأخّر أيضاً موجوداً، اذ طرفا الاضافة لابدً

٨. ص : بينهما ٢. ق : الشيهة
 ٣. ص : -اى ٤ ق : الغاير و كذا يمكن أنْ يقرأ في سائر النسخ

ە. ص: دهذان C. ك: دېتلگم

٧. ق: فيهما ٨. ق: بيل

۸. ق: ليس ۸۰. ق: لكن ۸۱. ص: هذا ۹۲. ص: الإان

۱۳. ك: موصوفاً

7·V 캠비 캠타네

أن يكوناً معاً: و ظاهر أنّ القول بأنّ العقل ما لم يحضرهما لم يحكم عليهما بالتقدّم و التأخّر نيس في مقابله' أصلاً.

ثم لا يخنى أن هذه الشبهة مما لا يتوقف على وجود الاضافة في الخارج، بل على تقدير عدمها أيضاً باقية بحالها، اذ (الف - ١٥٤) نقول: ان زيداً يتصف في الخارج بالتقدّم قطماً، سواه كان التقدّم موجوداً في الخارج، أو لا؛ و طرفا الاضافة لابد أن يكوناً معاً. و لا حيص في الجواب الآ بالتملك بما أشرنا اليه سابقاً من أن كون طرقي الاضافة موجودين معاً في الذهن و الحارج، اذ الحرف الا تصاف بالاضافة ليس بلازم، و لا ضرورة و لا برهان يدل عليه، انتها اللازم كون المتضائفين الحقيقيين أو المشهوريين معاً في الذهن، و مطلق الاضافة لا يستلزم شيئاً سوى ذلك. نعم بعض الحصوصيات قد يستلزم وجود طرفا هما امعاً في الخارج أو في ظرف الاتصاف، و التقدّم و التأخر ليس منه، كما لا يخنى.

[١/١٦٠] قوله: فإنَّ الشيء في نفسه ليس بمتقدَّم الآبشيء موجود معه.

[١]: ان أراد أنته متقدّم على الشيء الموجود معه، ففساده ظاهر.

إ٢]؛ و ان أراد أنته متقدّم على شيء يكون تعقّله معه، قالأمر كذلك. لكن قـد
 عرفت أنته لايجدي في دفع الشبهة.

[١/١٦٠] قوله: هذا النوع من المتقدّم و المتأخسُر موجود الطرفين معاً في الذهن.

[١]: ان أراد أنَّ هذا النوع تضائفها في الذهن و طرفاهما لابدَّ أن يكونا معاً في

١. ق : «ليس في مقايله ٩. ق : متصف

٣. ص: ١١٤ . ك: او ك م : عطرف

ه. ك: سببأ ٢. ص: طرفاً

الذهن لافي الخارج، فهو ظاهر البطلان كما علمت.

 (٢]: و ان أراد أن هذا النوع لابد أن يكون تعقل طرفي الاضافة فيه معاً، فجميع أنواع الاضافات كذلك. و لاخصوصية لهذا المعنى بهذا النوع أصلاً.

#### [2/170] قوله: فأنَّه اذا أحضر الذهن ....

 إ\): ان أراد أنته اذا أحضر الصورتان تعقل النفس أنّ مقايسة التقدّم و التأخّر بين هاتين الصورتين. يعني أنّ إحدى الصورتين منتقدّمة عمل الأخمرى، فمظاهر البطلان.

[۲]: و ان أراد أنت اذا أحضر الصورتان تقايس النفس بين متصوّرهما و تحكم عليها بالتقدّم و التأخّر في الخارج فهو كذلك، لكن مع كونه بعيداً عن عبارة الشيخ، بل العبارة مما الايجتمله لايجدي في دفع الشبهة، كها لايخنى.

[٣]: و أن أراد أنّ هذه الاضافة من انتزاعـات العـقل لامـن المـوجودات في الحارج حتى يلزم أن يكون طرفاها مـوجودين مـعاً في الخــارج، و لمّـا كــان مــن منتزعات العقل فطرفاها موجودان معاً في الذهن. ففيه:

أوّلاً: ما قد مرّ غير مرّة أنّ الفرق بين الاضافات في الوجود في الحسارج غير معقول، سيّا في مثل هذه الاضافات التي هي الاضافات الابتدائية، لاالحساصلة في المرتبة الثانية، كعروض الأبوّة و عروضه و هكذا، اذ الشكّ بديهة أنّ التقدم و التأخّر أيضاً حالها كحال الأبوّة و البنوّة من دون فرق أصلاً، و أنّ الفرق بسينها سفسطة ظاهرة.

و ثانياً: إنَّ هذه الشبهة كما مرَّ الاشارة اليه لايتوقَّف على وجود الاضافة في

١. في المصدر : احضرت

7. ق : ـ اذا £ ك : انتزاعيات

۲. ص: + مما

الخارج، بل بناؤه على المضاف المنقدّم و المتأخّر بالنقدّم و التأخّر في الحنارج، سواء كان النقدّم و التأخّر موجودين في الخارج، أو لا؛ اذ لو كان لابدٌ أن يكون طرفا الاضافة في الحنارج مماً فهو من لوازم كون الاتصاف بها في الحنارج، و لايؤثّر فيه وجودها في الحنارج؛ و القول بالفرق بين وجودها في الحنارج؛ و عدمها فيه إب - ١٥٤] -مع كون الاتصاف بها في الحنارج و أنّ الأوّل يستلزم وجود الطرفين مماً في الحنارج دون الثاني قول بلادليل قطماً؛ فتنبّت!

#### [٤/١٦٠] قوله: أذا كانت هذه المقايسة بين موجودين في العقل.

هذا ليس بمرتبط بسابقه. و في بعض النسخ: «إذ "كانت»، و هذا لا يبعد تصحيحه بأن يقال المراد أنّ الذهن اذا أحضر صورة المتقدّم و المتأخّر معاً يعقل مقايسة بينهها. اذ مقايسة النقدّم و التأخّر بينهها ليس الا في العقل لافي الخارج، و قبل الحصول في العقل لا يكون تقدّم و تأخّر، و كيفها كان قد عرفت ما فهه غير مرة.

### [٥/١٦٠] قوله: فكيف يتقدّم على لاشيء موجود؟

فيه أنته : أيّ فساد فيه؟ بل لابدّ أن يكون كذلك، اذ التقدّم لايتصوّر بدون ذلك. و هل يصحّ أن يقول عاقل: انّ الشيء متقدّم على ما هو معه؟

[0/170] قوله: فما كان من المضافات على هذا السبيل فانتما تضائفها في العقل وحده ... .

[١]: أن أراد أنَّ الاتصاف فيه بالمضاف في العقل دون الخارج فظاهر الفسادكها

٨. ق : . و القول ... الخارج ٢. ق : ان

#### مر غير مرة.

[٢]: و ان أراد أنته من الاضافات الاختراعية ففساده أظهر.

[٣]: و ان أراد أنّ الاضافة فيه ليست بموجودة في الخارج و إن كان الاتصاف بها في الخارج بخلاف بعض الاضافات الأخرى، كالأبوّة و البنوّة، فقد ظهر فساده أيضاً مراراً.

و بالجملة لانجد لكلامه محملًا يكون اله وجه صحّة في الجملة.

# (٧/١٦٠) قوله: بل هذا التقدّم و التأخّر الى آخر الفصل.

قد عرفت حقيقة الحال فيه. و الحاصل: ان ما ذكره من أنّ التقدّم و التأخّر ليسا من المعاني الموجودة، بل هما من الاعتبارات العقلية و المناسبات التي يفرضها العقل و الاعتبارات التي يحصل للأشياء اذا قايس بينها العقل و أشار اليها صواب كله، لكن الشيخ ما أخذه على وجهه، اذ الصواب أنّ التقدّم و التأخّر كسائر الاضافات لاوجود لها في الحارج، بل من المعاني الانتزاعية النفس الأمرية لاالاختراعية الصرفة. لكن الاتصاف بها في الحارج كبعض الاضافات الأخرى مثل الأبوة و البنوة و نحوهها، و أنّ الاتصاف بها في الحارج لايستدعي أن يكون طرفاهما موجودين معاً في الحارج، بل وجودهما أيضاً في الحارج على تقدير القول به لايستدعي ذلك، انتها اللازم أن يكون تعقلها معاً في الذهن لا أزيد من ذلك. و هكذا حكم جميع الاضافات من حيث أصل الاضافة. نعم بعض المنصوصيات قد يستدعي وجود الطرفين معاً في الخارج، و ذلك أمر خارج عن استدعاء مطلق الاضافة.

و على هذا لاينشأ فساد أصلاً من جهة؛ و الشيخ التبس الأمر عليه فقال بوجود

١. ق: محمل ٢. ص: لايكون

٣. ك : المقايسات ٤. ص : كلمه

ة. ص : النفس الأمر : تعقلهما

ना। साला ग्राह्म

الاضافة و أشكل عليه الأمر في بعض الاضافات و ألزم عليه التسلسل، فقال: «ما سمعت في جوابه ممًا لن يسمعه أحد» و قال أيضاً بلزوم وجود طرفيه سماً في الحنارج اذا كان الاتصاف فيه، و أشكل عليه أمر التقدّم و التأختر (الف - ١٥٥). و قال فيه أيضاً ما قال و قد عرفت حقيقة الحال، و لقد كرّرنا القول و أطنبنا المقال لأنّ المقام مزلة أقدام الرجال.

ثم ان الشيخ قد أورد في قاطيغورياس هذه الشبهة و أجاب عنها بجواب، و لابأس أن نذكر ما ذكره هيهنا ليزيدك بصيرة، قد قال في الفصل الرابع من المقالة الثالثة من الفن الثاني من الجملة الأولى من المنطق بعد ما ذكر في أوّل الفصل أنته ممكا يري في المشهور أنته يلزم المضافات كلّها هو أنتها معاً في الوجود، أي أيتها وجد كان الآخر معدوماً، و بسط القول فيه كلاماً بهذه كان الآخر معدوماً، و بسط القول فيه كلاماً بهذه العبارة: «و يجب أن تعلم أنّ المتضايفين من حيث يتضائفان ما بالفعل متضائفاً على التعادل الفها معاً، اذالشيء انتها يقال ما منه بالقياس الى شيء يكون معه. و أمتا اذا أخذ أحدهما بالفعل و الآخر بالقوة فقد زال التبادل الدكن على هذا اشكال و هو: أنّ لقائل أن يقول: انّ المتقدّم في الزمان مقول بالقياس الى المتأخر، و لابدّ أن تكون بينها اضافة بالفعل، و لاتضاد فها موجودان المعاً.

و أيضاً فانًا نعلم أنِّ ١٥ القيامة ستكون. و القيامة معدومة غير موجودة. و العلم

۲. ص و لا : لم يسمعه 4.کذا

٦. ق : + مله

٨ م : متضائفان

١٠. كذا، في المصدر: التعادل هما

۱۲. ق : مقدار الی

١٤. في النسخ : موجودين

۱. ص: ما ------

۳. ص: يلزم

۵. م : لو

٧. كذا فى النسخ و الصحيح : الرابعة

٩. في المصدر: تضائفاً

١١. ق ، ك : النباءل

كذا، في المصدر: التعادل
 ١٥. ق ، م : بان

بها موجود، و لابدّ أن تقع بينها اضافة بالفعل و لاتضادّ فهما معاً.

فنقول: أمتا الشكّ المورد من جهة المتقدّم و المتأخّر ' فأنته ينحلّ بأن نقول: انّ هذا المعنى يعتبر من وجهين:

أحدهما: بحسب الذهن مطلقاً.

و الآخر؛ بحسب الوجود مستنداً الى الذهن إمّا بحسب الذهن فأن يحضر الذهن الزمانين مماً في الوهم، فيجد أحدهما متقدّماً و الآخر متأخراً، فيكون قمد حمصلا جميعاً في الذهن، أو يكون أحد الزمانين كيوم من الأيام حاضراً في الوجود و الذهن، فيضيف الذهن اليه زماناً يعقله مستقبلاً "، فيحكم حيننذ بينها بتقدّم و تأخر، لأنته قد أحضرهما مماً.

و أمنا الوجه الآخر: فهو أنّ الزمان المتقدّم اذا كان موجوداً فموجود من الآخر أنته ليس هو، و يمكن أن يوجد امكاناً يؤدّي الى وجوب، و هذا كونه متأخشراً، و هذا الوصف للزمان التقدّم و اذا وجد المناخر فائه موجود في الذهن حينئذ أنّ الزمان الثاني ليس موجوداً، و نسبته الى الذهن نسبة شيء كان موجوداً ففقد أ. و هذا أيضاً أمر موجود مع وجود الزمان المتاخر.

فأمتا\ نسبة المتأخّر الى المتقدّم على وجه آخر غير ما ذكرنا فىلاوجود له في الأمور، لكن في الذهن فقط. فانّ كلّ زمان وجد فلايكون ــ من حيث هو موجود ــ لامتقدّماً و لامتأخرًا، و لامضافاً الى شيء من الأزمنة، و الآ لكان مضافاً الى أشياء بلانهاية في وقت واحد، و كانت هناك اضافات لانهاية في وقت واحد، و كانت هناك اضافات لانهاية في وقت واحد، و

٣. ق : مستعملاً / بعض النسخ : مستقلاً

1. ك : الزمان

2. ص. ك: و أما

٦. ق : التقدم و التأخر

۳. ك : اخذهما

ه. م : فوجد

٧. ص: بالعقل

७१४ वर्षा वर्ष

في نفسه بحيث اذا عقل إب - ١٥٥] و عقل الآخر حكم العقل عليه بأنته متأخّر عن أمر موجود في الذهن.

و أمتا العلم بالقيامة فانّ العلم بها بأنتها سنتكون علم بحال من أحوالها موجود في الذهن مع وجود العلم بأنته انتها هو في حكم سيكون لاعندما يكون، بل قبل ذلك عنه ما هي معدومة في الأعيان موجودة في النفس. و أمتا تـصوّر ساهية القيامة مجردة أقائته غير مضاف الى شيء في الوجود من حيث هو تصوّر.

و اعلم أنّ جميع أمثال هذه اضافات أنتها تتقرّر في الوهم، و المتضائفات فسها أيضاً انتها تكون متضائفات في الوهم، و البيان المستقصى لهذا انتبها هــو في العــلوم الحقيقية»، أنتهى كلامه.

و لا يخنى أنَّ محصل كلامه هذا أيضاً ليس الآما<sup>ه</sup> ذكره هيهنا، لكنَّه ارتكب فيه المطويلاً و تفصيلاً لاطائل تحته أصلاً كها هو دأبه، و الآفاصل الجواب في الموضمين واحد. و بما شرحنا القول هيهنا و أطنبنا الكلام فيه يمكنك الاطلاع على جميع ما أفي هذا الكلام، و لاحاجة الى اعادة القول فيه.

و قد قال بعض العلماء السابق ذكره آنفاً بعد ما نقلنا عنه: «و لحلّ الشبهة سبيل آخر قد أومأنا اليه في قاطيغورياس، و نحن قد أوردنــاه في كــتابنا الاسماضات و التشريفات و في كتابنا خلسة العلكوت (، و [هو] أنّ الموجود المستقدّم انتها يكــون اتصافه بالتقدّم اذا ما قد وجه المتأخّر و حينئذ يكون ما به التأخّر في المتأخّر عدم

١. في المصدر: قانه انما هو في حكم سيكون، فان العلم بها انها ستكون / ق ، ص ، ك: بالقيامة بها فالها ستكون.

٢. ص : الماهية ٢. ص : مجرد

<sup>£.</sup> الشفاء ، المقولات / ١٥٣ - ١٥٤ ه. ك : . ما

٦. م : لمة ٧٠ م : هليک

٨ ص: + هو

٩. أي السيد الداماد المشتهر بميرداماد

١٠. ق: ـ خلسة الملكوت / م: ـ الملكوت

السابق و ما به المعية وجوده العاقب»، انتهى كلامه.

و هذا يدلّ على أنّ ما ذكره الشيخ في قاطيفورياس غير ما ذكره هيهنا، و قد عرفت أنّ الظاهر أنتهها واحد و لافرق بينهها الا بتطويل بلاطائل لاحاجة اليه في حلّ الاشكال. و ما ذكره هذا العالم من الحلّ فلا أفهم معناه، و لاأدري محصّله، فعسي أن يكون غيري فهمه هذا.

ثمّ قد قيل في شرح قول الشيخ: «و أمنا المتقدّم و المتأختر [في الزمان] و أحدهما معدوم» إلى آخر الفصل ما هذه عبارته: «بريد الجواب عن الشبهة التانية بأنّ هذا النوع من التقدّم و التأخّر من الاضافات الّتي تكون بين الموجودات اذا عقلت؟، أو من الاضافات الّتي تكون بين المعقولات الّتي " لا يحاذيها شيء في الحنارج، و لا هي مأخوذة عن الموجودات الخارجية العينية، فإنّ معني التقدّم حيث انته معني التقدّم أصافي لا يتصف به الله الشيء، الا اذا كان مضائفه موجوداً معه، في ساير التقدّمات كها بالشرف و ما بالعلية و ما بالرتبة و ما بالطبع حيث، لا تمتنع فيها المعية الزمانية و المقارنة في الخارج و المقانفان موجودان بوصف التضائف في الأعيان.

و أمتا هذا النوع من التقدّم و التأخّر اللذين بين أجزاء الزمان و بين مقارناتها بالعرض فلا يمكن أن يقال: انته واقع في الخارج، لأنّ طرفي الاضافة يجب إلف - ١٥٦] أن يكونا معاً حيث وقعت الاضافة بينها، و هذا النوع من الاضافة غير سوجود الطرفين الله في الذهن، فائته اذا أحضر العقل في الذهن صورة المتقدّم الزماني و صورة

٣. ق : عثل

1 ص: فلا

٦. ک ، م : ـ التقدّم

٨ ق: مضافة موجودة

انظر، العروة الوئقى / ٣٢٣.

٣. ق ، ص : ـ الَّتَى

8. م: من

۷. م: په

٩. ق: الَّذِي

७१७ साह्या ग्राह्मा

المتأخّر الزماني تصوّر ابينهما رابطة التقدّم و التأخّر، فهذه المقايسة وقعت بدين موجودين في الذهن، لأنتها انتها وقعت بعد احضار صورة الطرفين فيه و ملاحظة الارتباط بينهما، و أمتا قبل ذلك فلاتقدّم و لا تأخّر بشيء بالفعل بالنسبة الى ما ليس حاصلاً معه. فكيف يتقدّم شيء على لا شيء موجود أو يتأختر عن لاشيء موجودة فهذا القسم من التقدّم و التأخّر من المضافات التي لا توجد الا في الذهن.

فقد علمت أنّ من المضافات: ما هي موجودة في الحنارج كالأبؤة و الفوقية و المجاورة و التقل كاضافة الكلّية و المجاورة و التقاس و غير ذلك، و منها: ما هي موجودة في العقل كاضافة الكلّية و النوعية و الجنسية و الحمل و الوضع و التقابل و التناقض. و كالاضافات المترادفة كلزوم اللزوم و فوقية الفوقية و غير ذلك، فهذا النوع \_ أي التقدّم \_ من الاضافات الذهنية عند الشيخ»، أنتهى.

و لايخنى أنَّ بعض كلماته مشعر بأنَّ التقدّم و التأخّر ليسا موجودين في الخارج ـ فلذا لا يلزم أن يكون طرفاهما موجودين فيه، اذ وجود الطرفين في الحارج انتها يلزم وجود الاضافة فيه ـ و بعضها مشعر بأن ليس الاتصاف بينهها في الحسارج، فلايلزم وجود الطرفين فيه: اذ وجود الطرفين في الحارج انتها يلزم تحقّق الاتصاف فيه، وكأنته لم يفرق بينهها أو يعتقد هما متلازمين كها يظهر من كملهاته المنقولة سابقاً. وبالجملة حال الجواب على أيّ وجه أخذ قد ظهر ممّا ذكرنا المسروحاً.

ثمّ قيل بعد ما نقلنا هذا ما ذكره في دفع هذا الاشكال: «و لعمري أنه ليس بسديد، فانّ الحكم بتقدّم الأب على الابن ليس من الاعتبارات الذهنية الّتي لايطابقها أمر في الحارج، و ليست القضايا المفقودة في الحكم بالتقدّمات و التأخّرات الزمانية على الأشياء كقولنا: ذاك قبل هذا و هذا بعد كذا و وجد هذا و سيوجد كذا، كلّها

٨. ك : فنصور ٢. ك : الظرفين

٣. ص: ١٤٠ كا ١٥٣-١٥٣

ه. م : ذكره ٢٠ من : - في

ذهنيات صرفة. لامصداق لصدقها، و لامطابق لحكها. و قد أفاد الشيخ أنّ كلّ ما يتمدق حدّه على أمر خارجي فهو موجود و من هذا القبيل التقدّم و التأخّر الزماني؛ فانّ مفهومها يصدق على أبعاض الزمان و مقارناتها، فكيف يكون التقدّم من قبيل المناف الذهنية الفير المنتزعة عن الموجودات الخارجية»؛ أنتهى.

و في هذا الكلام أيضاً خلط بين <sup>6</sup>كون الوجود في الخارج و بين كون الاتصاف فيه، وكأنته اعتقد تلازمها وكيفها كان حكمه بوجود التقدّم و التأخّر ظاهر الفساد، م ما ذكره في بيانيه من صدق الحدّ قد عرفت ما فيه مفصلاً.

نعم حكمه بأنّ الاتصاف بهما ليس في الذهن فهو الصواب، و بهذا يتمّ إب - ١٥٦] الانوام على النبيخ كما أشرنا اليه غير مرّة، اذ النبيخ إمنا أن يقول بأنّ وجود الطرفين في الخارج يلزم كون الاتصاف فيه فما نحن فيه أيضاً كذلك. و ان قال أنته لايلزم كون الاتصاف في الخارج بل انتها يلزم وجود الاضافة في الخارج كالأبوّة و البنوّة فنقول: ما الفرق بين الأبوّة و التقدّم؟ و لم صار الأولى موجودة في الخارج دون الثاني مع أنّ سدن الحدّ في الحارج؟ و نحو ذلك مما ذكره الشيخ سابقاً في بيان الوجود في الخارج ما ينحقن في التقدّم أيضاً كما لايخني.

و لو قال: انّ وجود الطرفين انتها يلزم كون الاضافة من الأمور النّفس الأمرية لا الأمور الانتزاعية المخترعة، و ما نحن فيه من الاختراعيات، ففساده أيضاً أظهر من أن يخق.

ثم قبل بعد ما نفلنا: «فالحق في التفضي عن هذا الاشكال ما حقّقناه في سمائر كتمنا بعد تمهيد أنّ المعية بين "شيئين يجب أن يكون من نحو وجودهما، فالمعية بمين

٢. ق: العياض الزماني

ع في الشفاء l ١٥٣ / عمليقة الهيات الشفاء l ١٥٣ /

٥. ق. د عن الرص : يوجك

۱ ص ۶کل

د مین: وحده

المقالة الثالثة 114

نقطة و نقطة ليست كالمعية بين جسم و جسم، و كمعية عقل و عقل، فأجزاء البحر موجودة معاً و بعضها في المشرق و بعضها في المغرب. و الفـلك مـوجود مـم البرة الواحدة، فأجزاء الزمان كلُّها موجودة في الدهر معاً على نعت الاتصال الوحداني كيا حقَّق في موضعه؛ فانَّ وحدتها الوجودية الاتصالية لاتنافي تجدَّدها و تعاقبها و مضبُّها و استقبالها، فاذا جاز كونها واحدة بالاتصال فليجز كونها معاً في الوجــود. وكــها لاتمكن وحدتها الَّتي عين وجودها الَّا هذا النحو من الوحدة فاجتاعها في الوجود و معيتها أيضاً لايمكن الآبنحو التقدُّم و التأخَّر.

و بالجملة تقدَّم أجزاء الزمان بعضها على بعض هو بعينه نحو وجودها الخاصَّ. و ليست هذه المعية بين أجزائها الّا وقوعها في الدهر معاً و هي عين تقدّم بعضها على بعض بنفس هوياتها؟ المتجدَّدة المتصرَّفة. فهي مع قبلياتها و بعدياتها؟ الزمانية واقعة كلُّها في وعاء الدهر مرّة واحدة غير زمانية موجودة بوجودواحد دفعي دفعةً دهرية. كيف و العالم كلَّه عند الحكماء الراسخين شخص واحد، و له وحدة حقيقية غير زمانية مع اشتاله على أجزاء ً متبائنة ٥ الوجود. متفارقة الأكوان». ٦ انتهى كلامه.

و أنت خبير بأنّ ما ذكره من كون معية الزمان هي تقدّمه و تأخّره أمر لايعتدل على العقل السليم، و لامحصّل له عند الذهن المستقيم. و ليت شعرى لِم لَم يَسقل بأنّ الاضافة يلزمها تحقّق الطرفين معاً ﴿ فِي الواقع فِي الجملة، و أجزاء الزمان كلُّها معاً فِي الواقع بحسب الدهر و أن لم يكن معاً بحسب الزمان، و هذا يكني في معية الطرفين. و كان مراده أيضاً هذا، لكن لا يخفى أنه لاحاجة الى التزام معيتها بحسب الدهر، بـل يكني في الجواب أن يقال لايلزم أن يكون طرفا الاضافة موجودين معاً، بل يكني

٣. ص: هويتها

١. ق: تعقب

ع ق: + متسلسلة الوجود

٦. تعليلة الهيات الشفاء / ١٥٣

٣. ق: تقدماتها

ه ص: على متسلسلة

٧. م: . معا

تحقَّقها جميعاً في الواقع، سواء كانا معاً. أو لا. كما [الف - ١٥٧] ذكرنا سابقاً.

ثمّ قيل في الجواب عن حديث العلم بالقيامة مع أن طرفيه ليس بموجودين معاً: 
«ان العلوم بالذات في كلّ علم هو الصورة الحاضرة عند القرّة العالمة أو أمّا ما في 
الخارج فهو معلوم بالعرض و على ضرب من التجوّز الصناعي، فاضافة العالمية أيضاً 
لم يقع للعالم الآ الى ماحضر عنده من الصور، كصورة القيامة في هذا المثال، و المعية 
حاصلة بيننا و بين صورة القيامة عند علمنا بالقيامة: فلااشكال من هذه الجهة أيضاً، 
فلاحاجة الى القول بأنّ اضافة العالمية من الاضافات الذهنية الّتي لايوازيها شيء في 
الخارج، اذ العلم من الكيّفيات النفسانية الواقعة في الوجود كها سبق، فكذا اضافة 
العالمية»، "انتهى.

و لا يخنى أن العالمية و المعلومية سواه كانتا بالذات أو بالعرض من الاضافات الحقيقية، و يمكن أجراء الشبهة باعتبارهما جميعاً، فيمكن أجراء الشبهة في العملم بالقيامة بائنا نعلم القيامة و إن كان بالعرض مع أنتها ليست بموجودة، فعلابذ من جواب آخر إمتا على نحو الشيخ، و إمتا على نحو ما قلنا، و لا يكني ما ذكره هذا القائل.

نعم لو قيل: انته لاشكَ أنّ العالمية بالفعل <sup>6</sup> يلزمها أن يكون معلوماً بالفعل البتة، فحيننذ الجواب أنّ المعلوم بالفعل الذي لابدّ أن يتحقّق في صورة العلم بالفعل هــو الصورة المعلومة و هي متحقّقة في صورة العلم بالقيامة و ان لم تكن القيامة موجودة بالفعل؛ فافهم!

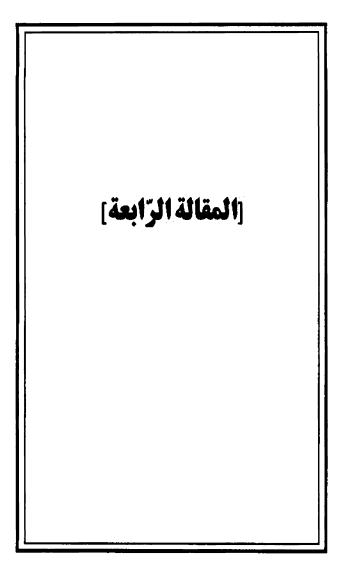
ه ق: . بالفعل

١. ص ، ك : القابلة / في المصدر : العاقلة

٢. في : \_ للعالم ٢. تعليقة الهيات الشفاء / ١٥٣

<sup>1.</sup> ق: ـ بانا نعلم الفيامة

٦. م : معلوم





## [الفصل الأوّل] [في المقدّم و المتأخّر و في الحدوث]

#### [2/173] قوله: موقع الأنواع.

وجه كون الأمور التي تكلّم عليها واقعة من الوجود و الوحدة موقع الأنواع و التي سيتكلّم عليها واقعة موقع الحنواص و العوارض. أنّ الأمور الأولى أمور حقيقية موجودة في الحارج، و الثانية أمور اعتبارية تلحقها، فتكون الأولى بكونها أنواعــاً أخرى من الثانية.

[٩/١٦٣] قوله: و يكون لاشيء اللمتأخر.

أي من هذا المعنى الّذي يكون التقدّم و التأخّر باعتباره.

[7/172] قوله: ثمَّ نقل الى اشياء أخرى.

اي نقل الى معنى يممّ هذه الأشياء الأخرى أيضاً مع ما كان يشمله من الأمور.

#### [17/172] قوله: ثمّ نقلوا ذلك الى ما يكون هذا الاعتبار ....

لايخنى أنته لاحاجة الى نقل آخر الى الوجود، اذا النقل السابق عــليه الّـذي يشمل المتقدّم باعتباره ــالفاضل و السابق و المخدوم و الرئيس ــيشمل الوجود أيضاً باعتباره، و هو ظاهر. و حمل الكلام على أنته نقل الى خصوص الوجود لايخلو عن بعد.

#### [١٨/١٦٤] ثمّ نقل بعد ذلك الى حصول الوجود الى آخره".

الظاهر أنّ هذا النقل أيضاً غير محتاج اليه، اذ تقدّم الفاعل على المعلول أيـضاً ليس الا باعتبار أنّ الوجود أوّلاً له ثمّ للمعلول، وكونه مفيداً اللوجود أسر آخـر لايكون مأخوذاً في تقدّمه.

#### [١١/١٦٥] قوله: الآو يكون و معه الشيء.

قال بعض سادة العلماء: «أي معية لايأباها جوهر ذات الشيء. و أمنا نحو المعية الممتنعة بالنسبة الى نفس جوهر الذات فان انتفاءها [ب - ١٥٧] لا يعد من التخلف المصطلح عليه. القائم على امتناعه البرهان، لما قد عرفت أنّ الامكان من مراتب الاعتبارات المعتبرة في جوهر ذات المعلول المفروغ عنها عندما ننظر في إسناده الى المكدّة فا يمتنع من أنحاء الوجود بالنظر الى استحقاق من جوهر المعلول في حدّ ذاته وفي نفس ماهية ليس ينحرف بانتفائه فرض تمامية العلّة ، و لا يستضر و بذلك امتناع تخلف المعلول عن العلّة التائة. و ضهان بسط القول في ذلك على ذمّة كتاب خمسة

۱. ق: خصوص

ج. ص : مالى أخره
 ك : العلية

۳. م : مقیدا

٦.م: .بللک

ه. ق: لايستيصر / ص: لايستقر

٧. انظر : المروة الوثقى / ٣٣٠ مع اختلاف في آخر العبارة. -

الملكوت وغيره من كتبنا العقلية و صحفنا الحكمية»، أانتهى.

و لا يخنى أن المعية التي لابد أن تكون للعلّة التامة و المعلول التي ادّعاها الشيخ هي المعية الزمانية، و امتناعها بالنظر الى نفس ماهية المعلول لامعني له الا بأن يرجع الى أنته يتوقّف على شرط آخر من عدم أو غيره، فلاتكون العلّة تامة حقيقة. و القول بأنته يجوز أن لاتمكن بين المعلول و العلّة عمية زمانية باعتبار أن لاتكون زمانية أ، على تقدير صحته لا يجدي فيا هو بصدده، اذ غرضه تصحيح حدوث العالم؛ و أنته مع كونه مسبوقاً بالعدم لا يلزم فيه تخلّف بناءً على إباء ذاته عن الوجود في الأزل، و هذا أمر آخر. اذ العالم على تقدير ازلية ألواجب لا تكون له معية زمانية مع الواجب، بناء على هذا القول، و لا تعلّق له بالقدم و الحدوث؛ فافهم!

[37/171] قوله: و نسبته الى الّذي يكون و (الذي) لايكون في الحالين نسبة واحدة.

لا يخلق ' أنته قد ذكر ما فيها سبق أن الشيخ ليس بفافل عن شبهة الأولوية، و صححنا كلامه بقدر الوسع. لكن كلامه هذا يشعر بأنته غافل عنها. فلا يعقل ' المله يكون الكون أولى بالنسبة اليه بناء على الأولوية الذاتية مثلاً. اذ مع الأولوية يفرض كونه مرة و لاكونه مرّة أخرى، و لاشك أنته عند هذا لا يستقيم هذا الكلام كها لا يخفى عند التأمّل التام ' ال

١. م : . خلسة الملكوت

٢. انظر : العروة الوالي / 330 مع اختلاف في آخر المبارة.

٣. م: العامة ٤ م: ـ الملة

ه. ص : + الملة ٦. م : . زمائيه

۷. ق : و ۸ ق ، م : مازلية

٨. ق ، م : دالواجب ٨٠ ق : يقال

١٩. م : دانه قد ... فلايمقل ١٩. ص ، ك : دلملة يكرن ... النام

[٦/١٦٧] قوله: و لقائل أن يقول أنته اذا كان ....

لا يخنى أنَّ هذه الشبهة مما لاوقع لها أصلاً، و أنته لاحاجة في دفعها الى هـذا التطويل الذي ارتبكه الشيخ الذي لاطائل تحته أصلاً. و العجب من الشيخ أنَّ في أمثال هذه المباحث السهلة يطيل الكلام و يخرج عن حدّ الاعتدال جدّاً من دون فائدة و نفع، و في المباحث المشكلة العميقة الّتي يحتاج الى مزيد توضيح و تفصيل يطوي الكشح و لايتعرض لبيان شافي و توضيح وافي، و لعلّ له وجهاً و لانفهمه.

[2/178] قوله: و أمـّا القسم الثاني فلايصدق في جانب العلَّة فانـّه ليس اذا وجدت العلَّة.

لا يخنى أنَّ مفاد القسم الناني أنَّ كلَّ واحد سنهما اذا حسل وجب أن يكون أ الآخر صاصلاً قبل سببه أ، و لذا ذكر في الوجه الناني لعدم الصدق من جانب المعلول أنته لا يصح أن يقال: انَّ الشيء يكون سبباً لوجوب شيء قبله.

و على هذا لاوجه لقوله: «إن كان المعلول حصل من تلقاء نفسه أو بغير العلّه»، بل كان الأولى أن يذكر هيهنا أيضاً وجهين لعدم الصدق بأن يقال: انّ المعلول ليس حاصلاً قبل العلّة، و لو فرض حصوله لم يصحّ أن يقال وجب حصوله بسبب اسا يتأخّر عنه على قياس ما ذكره في جانب المعلول أنّ العلّة ليست حاصلة من المعلول، ومع قطع النظر (الف - ١٥٨) عن ذلك أنّ حصولها السابق منه؛ فافهم!

٢. ق : . السهلة ... المباحث

۱. ك: امتثال

ا. من: لايكون

<sup>.</sup> ن ٦. ق. ص: نسبته

۲. يطوى الكشع : يعرض عنه

ه. ق ، ك : الامر

٧. م : لسب

المقالة الزايعة ١٢٥

(١٧/١٦٩) قوله: و الأشياء الّتي يجب أن تعلم ....

یکن أن یکون بالجرّ عطفاً علی «عوارض»، و بالرفع عطفاً علی «سن عوارض».

## [الفصل الثَّاني]

## [في القوّة و الفعل، و القدرة و المعجز اثبات المادّة لكلّ متكوّن]

[0/172] قوله: و لم تكن إرادة مخيّلة ابعد.

الارادة الهنيلة؟ هي الَّتي يورث ميلاً من غير عزم و اجماع؟ يترتب عليه.

[4/176] قوله: لايجب من حضور منفعلها و وقوعه منها بالنسبة الَّتي 161 نعلت فيه فعل بها أن يكون يفعل بها و هي بعد قرّة.

ضمير «وقوعه» راجع الى المنفعل، و الضمير المستتر في «فعلت» الى «القوي»، و مسير «فيه» الى المنفعل، و ضمير «هي» الموضعين الى «النسبة» و ضمير «هي» الى والقريب، و فاعل «لايجب»: «أن يكون».

دائر فامتدر التميلة

الرام المندوج

۲. کذا فی النسخ ۱۰ ق ، ص ، ك : الّذی

و من المعسير ( مملك فيه فعلاً فعلك هما .

#### [٢/١٧٧] قوله: فكيف يقوم ١.

ردَ على القوم من الذي نقله بأنته اذا لم يكن في جبلته أن تقوم ما لم يقم، فكيف يقوم؟؟ و قس عليه قوله: «فكيف ينحت».

و فيه نظر؛ لأنّ للقائل أن يقول: انته يقوم بالقدرة الّتي له حال القيام، و كان الشيخ أشتبه القدرة بالامكان، فانّ ما ذكره انّا يصحّ في الامكان، اذ لو لم يكن ممكناً قبل القيام على أن يكون الظرف ظرفاً للامكان لاللقيام على يُكن أن يقوم في ثاني الحيال.

و التحقيق: ان البديمة تحكم بأن قبل الفعل تكون الحالة التي تستى بالقدرة، لكن لايخنى أنته ان كان المراد أنته لابد أن تكون هذه الحالة قبل الفعل، و لايمكن تحقق الفعل بدون ذلك، فباطل؛ اذ الدليل الذي ذكره الشيخ قد عرفت حاله. اذا البداهة التي ادعيناها أيضاً ليست كلية، اذ يجؤز العقل أن لايكون كذلك، بل تكون القدرة على القيام مثلاً حاصلة حال القيام، كها اذا فرض أن زمناً ورزق العافية في آن و في ذلك الآن قام.

و ان كان المراد أنه لايلزم أن لاتكون القدرة حاصلة قبل الفعل. فهو كذلك؛ اذ البديمة حاكمة بذلك كها ادّعينا. و ان كان دليل الشيخ ليس بتامً<sup>٧</sup>.

[١٣/١٧٧] قوله: فانكان امكان وجوده أيضاً في ذلك الغير، فيجب ...

فيه نظر؛ لأنَّ امكان وجوده لايجب أن يكون في ذلك الفــير. كــيف و امكــان

٢. م : القول

٦. س : برزق

١. ق : قمل

۳. ق: پعدم الله ص ، ك: ر

٥.كذا و يمكن أن يقرأ ما في ك : ذهنأ

٧ ق ، م : . قيه نظر ... بنام / س : ليس يفام به

وجوده صفة له فهى الايمكن أن تكون في غيره؟ و الامكان انتها هو أمر اعتباري. و تحقّقه في الواقع قبل وجود الممكن لايقتضي محكّ موجوداً. بل الموصوف به في الواقع هو ماهية المعدومة. و قد بسطنا الكلام في هذا البحث في تعليقات شرح الاشارات؟.

> [۱۷/۱۷۷] قوله: فيكون امكان وجوده سابقاً عليه .... قد عرفت أنّ الامكان السابق لايقتضي محلاً موجوداً.

#### [٤/١٨١] قوله: هو على أحد النحوين المذكورين.

كأنته اشارة الى ما ذكره في الطبيعيات في أقسام الفاعل بالعرض"، لكن ما ذكره هناك كان أنحاء لانحوين، فلملّه اشارة الى موضع آخر لم نحضر[ه] في ² الآن.

#### [10/182] قوله: و محال أن يكون معني معدوماً و الأفلم يسبقه ... .

فيه أنّ كونه معدوماً لايستلزم أن لايسبقه امكان وجوده، اذ الاتصاف لايستلزم وجود الصفة، و ممّا يصحح ما ذكرنا أنته لو لم يقل بما قلنا، لزم أن يرتكب أنّ امكان شيء قائم في وقل مو الله مثل أن يقال: انّ زيد أبيض ببياض قائم بعمرو، و ارجاع امكان الحادث بامكان اتصاف الحل به ليس بمجد، اذ دليلهم \_ و هو أنته لو لم يكن قبل وجوده ممكناً لكان ممتنعاً \_ يدل على أنّ امكان وجود الحادث في نفسه لابد أن يكون سابقاً على وجوده، و الالم يجز أن يوجد، و لا يجدي تحقق امكان آخر و إن كان هو أيضاً من لوازمه، و هو ظاهر.

٣. المصدر ، ورق

١. ق : . فهي

۳. قارن: الشفاء، سماع الطبيعي / ۵٦ ٤ كذا، و الظاهر زيادته

<sup>8.</sup> ڭ : شى• ٧. ص : ـ ان

٦. ص: هذا

## [١٨/١٨٢] قوله: فنقول أنَّ هذه الفصول الَّتي أوردناها ....

قبل: «المراد بهذه الفصول هي الأحكام المتعدّدة المذكورة في هذا الفيصل من أحوال القرّة و الفعل. و منشأ هذا التوجّم هو ما ذكر هيهنا أنّ كلّ حادث يتقدّمه امكان وجود، و أنّ القوى مبادي\الأفعال، و أنّ القدرة ضرب من القوّة، و كذا المذكور في بعض المواضع أنّ الامكان من المراتب السابقة على الوجود، فيقال: أمكن فاحتاج إب - ١٥٨ فأوجب فوجد،

و كذا ما توهم بعضهم من تقدّم الماهية على الوجود و الجنس على الفصل و المادّة على الصورة، و لاجل هذه الأمور قالت طائفة من غاغة الفلاسفة قبل نضج الحكة. و طبع الفلسفة أنّ القوّة على الاطلاق قبل الفمل، و أنّ المادّة قبل الصورة مطلقاً ذاتاً و زماناً فجعلوا المبدأ الأوّل أمراً بالقوّة، و تشقبوا في ذلك الى مذاهب متفرقة، حكاها الشيخ عنهم»، أنتهى.

۱. ق : مباد

٣. م : حامه و يمكن أن يقرأ ما في بعض النسخ : خاية، و لكن الاصنح ما في النس
 ٣. ق ، م : ـ العبدأ الاؤل

# [الفصل الثالث] [في التام و الناقص و ما فوق التمام، و في الكِّل، و في الجميع]



# [الفصل الأُوّل] [في الأمور العامّة وكيفية وجودها]

#### [١١/١٩٥] قوله: و يقال كلَّى للمعنى الَّذِي لامانع من تصوَّره ... .

هذا هو المعني المشهور في كتب المنطق. قيل في بيان هذا المعني: «و التالث: المعني الذي لامانع في نفس تصوّره من أن يقال على كثيرين، و لكن لوقوعه متعدّداً مانع عقلي و سبب ذاتي خارج عن نفس ماهيته. و معناه يدلّ عليه دليل، كالشمس و القمر، وكلّية الأرض الواقعة في وسط الكلّ »، انتهى".

و يستفاد منه أنته فهم من كلام الشيخ أنّ هذا المعني هو أن يكون للكلّي فرد. واحد، و تمتنع أفراده الأخرى بسبب من خارج، و هو كها ترى.

## [١/١٩٦] قوله: و قد يمكن أن يجمع هذا كلَّه في أنَّ هذا الكلِّي ... .

ظاهر السياق أنّ هذا معني آخر جامع للمعاني الثلاثة المتقدّمة لكن ليس كذلك. بل هو المعني الأخير بعينه، فلعلّ مراده أنّ هذا المعني الأخير أعمّ من المعنيين الأوّلين. و لا يحنى بعده.

قيل: «مراده أنَّ المعنى الأخير يصلح أن يكون جامعاً بين المعاني، فانته من جهة

أن نفس تصوّره غير مانع من القول على كثيرين. متحقّق في سائر المعاني و ان كان من جهة انحصاره في واحد بسبب المانع الخارجي يكون مغائراً للبواقي».\ انتهى.

هذا أيضاً يدلّ على أنته أخذ المعني الثالث بالنحو الّذي ذكرنا آنفاً. و لايخـنى فساده.

[7/197] قوله: و يجب أن يكون الكلّي المستعمل في المنطق و ما أشبهه هو هذا.

لأنّ نظر المنطق و ما أشبهه يجب أن يكون عامًا شاملاً للموجود و المعدوم و الممكن و المعتنع. قيل: «و انتها وجب أن يكون المستعمل في المنطق و ما أشبهه من العلوم الحقيقية سيًا الفلسفة الأولى؟ هو هذا المعني بعمومه و شموله للأقسام الباقية»،؟ انتهى.

و أنت خبير بأنّ هذا المعني على الوجه الّذي أخذه ليس شاملاً للأقسام الباقية بل مبائناً لها.

[1/197] قوله: فان سئلنا عن الفرسية لطرفي النقيض ....

اعلم أنّ السؤال يحتمل وجوها:

أحدها: أن يسأل أنّ الفرسية بل هي في الواقع ألف، أم ليس بألف، أي موصوفة بها. فو أو ليست بها، أو ليست بها، أو ليست بألف ان لم تكن متصفة في الواقع بها.

ثانيها: أن يسأل أنَّ الفرسية هل هي ألف أو باء من الشيئين اللـذين لايكـن

١. تعليقة الهيات الشفاء / ١٨٢

٣. معليقة الهيات الشفاء / ١٨٠ ٤. م : بطرفي

ه. ق : ۱۰ او

إ. ق: سيما الآلهن / م: «الفلسفة الأولى»

اجتاعها، و لاارتفاعها عن أمر موجود؟ و يكون المراد أنتها متصفة بأتيها؟ فحينئذ إن كانت الفرسية موجودة فلابد أن يجاب بتعيين إحديها. و ان لم تكسن مسوجودة فلايستحق الجواب؛ لأنّ جواب [الف - ١٥٩] هذا السؤال هو تعيين إحديها و الحال أنّ كلّ واحد منها مرتفع. نعم الصادق في الواقع هو سلب كلّ منها.

فهذان الوجهان ليسا ممّا أنحن فيه.

ثالثها: أن يسال أنتها من حيث هي ً ألف أو ليست بألف، بمعني أنّ هذا السلب أو الايجاب نفس ذاتها أو داخل منها. و حينئذ أيضاً لايستحتى الجواب. اذ كلّ من الطرفين ليس بواقم.

رابعها: أن يسال أنتها من حيث هي ألف أو ليست من حيث هي بألف، بعني أنّ الألفية نفس ذاتها أو داخلة في ذاتها، أو ليست كذلك، وحينئذ لابد أن يجاب بالسلب، لكن يجب أن يتقدّم السلب بأن يقال: ليس من حيث هي بألف، بعني أنّ الألفية ليست داخلة في ذاتها و لاعينها أاذ لو قدّم يتوهّم من أنّ السلب عين ذاتها أو داخل فيها، و ليس بناه تقديم السلب على أنّ القضية حينئذ تصير معدولة كها ظنّه بعضهم، اذ الظاهر من السياق أنّ نظر الشيخ ليس على هذا، مع أنّ صيرورتها معدولة حينئذ عمل تأميل، كما لايخني.

خامسها: أن يسال أنتها من حيث هي ألف أو باه ما أي الأمران اللذان في قرة النقيضين ـ و يكون المراد أنتها نفس ذاتها أو داخلان فسيها. و حسننذ لايستحق الجواب، اذكل من الشقين غير متحقق. و انتها الجواب بتعيين أحدهما بعد وضع شيء منها.

و بما ذكرنا ظهر أنّ طرفي المسألة فيا نحن فيه اذاكانا ايجاباً و سلباً. فحينتذ أيضاً

١. ق: فهو أن

<sup>7.</sup> ك : يما £. ق: م ، ك : و

۳. ق : انها

ه. ك : عدمها

لايستحقّ الجواب في صورة. لكن يستحقّ في صورة أخرى؛ فكلام الشيخ لابدّ أن يحمل على الصورة الأخيرة.

## [١/١٩٩] قوله: على أنته اذا قيل الانسانية الَّتي في زيد ... .

وجه آخر لدفع الاشكال الذي يتوهم في أنته اذا قيل: الانسانية التي في زيد من حيث هي انسانية هل غير التي أ في عمرو؟ يلزم أن يقول في الجواب: لا، و هو أنته اذا لزم أن يقال لا فتكون الانسانيتان واحدة بالعدد، هذا خلف. و كان الوجه الأوّل من الجواب أنته لايلزم من أنته اذا لزم في الجواب أن يقال: لا أن يقال أنتهها واحده لما قد عرفت أنّ في مثل جواب هذا السؤال يصح سلب النقيضين، اذ معني السلب و أن الغيرية ليست عين الانسان و لاجزءه، و كذا الاتحاد.

و حاصل هذا الوجه أنّ هذا السؤال ليس له صورة معقولة، اذ بعد أخذ الانسان من حيث هو انسان لايصح أخذ أنته في زيد، اذا حيثية كونه في زيد تنافي حيثية من حيث هو انسان، لأنتها اعتبار زائد على الانسانية.

و أنت خبير بأنّ هذا الاشكال ليس ممّا له وقع أصلاً حتى يحسن أن يطنب الكلام في دفعه على ما فعله الشيخ، مع أنّ هذا الوجه الأخير ممّا لايجدي أصلاً؛ اذا للسائل أن يقول: لايسأل أنّ الانسانية الّتي في زيد من حيث انتها انسانية تغاير الّتي في عمرو، أم لا؛ حتى يقال في جوابه ما قلتم؛ بل يسأل أنّ الانسانية الّتي في زيد من حيث انسانية زيد هل هي غير الّتي في عمرو، أم لا؟ و حينئذ لايصح ما ذكرتم. فلابد في الجواب من التسك إب - ١٥٩] بالوجه الأوّل بأن يقال: إن كان المراد أنتها موصوفة بها؛ و ان أريد أنّ حيثية المفائرة

١. ق : الشيء

۳.م∶ر غ.ق:و

٣. ق: لانهما

عين ذاتها أو جزئها فنختار أنئها ليست كذلك. و لايلزم من ذلك أن يكونا متحدين. بل الاتحاد أيضاً كالفيرية في هذا المعني.

[٤/١٩٩] قوله: إمّا أن نرجع الكناية.

أي الضمير.

[١١/١٩٩] قوله: فنقول أنا لانجيب بأنتها ....

قد عرفت فائدة تقديم السلب على الحيثية.

[١٤/١٩٩] قوله: و هيهنا شيء آخر، و هـو أنّ المسوضوع فـي مـثل هـذه المسائل ... .

هذا جواب آخر للاشكال المذكور. و قد عرفت أنّ هذا الاشكال لايليق بهذا الاطناب. و حاصل هذا الجواب: ان هذه القضية يرجع الى الاهبال. أي تكون مهملة، و لايكون عنها جواب، اذ المهملة هي ما يكون الحكم فيها على نفس الطبيعة من غير قيد، و الطبيعة يصبح اتصافها بالمتقابلات. فاذا سئل أنّ طبيعة الانسان من حيث هي واحد، فلايصح أن يقال: انتها واحدة و آليست بواحدة أذ قدتكون واحدة و قد تكون ليست بواحدة، فحيننذ لو سئل أنتها مغائرة لما في عمرو، لا يجب أن يقال: انتها ليست بغائرة حتى يلزم الاشكال.

و هذا الجواب يجري على تقدير جعل السؤال سؤالاً عن الاتصاف أيضاً و قطع النظر عن أنّ السؤال ليس عن هذا. بل عن معنى آخر كها في الجواب الأوّل هذا. و

٢. م: واحداً

<sup>4.</sup> ق ، م : براحد

۱. ق : معی

۶. ص : أو

۵ ق : . من

لايخني أنه لو أجرى الاشكال على النحو الّذي قرّرنا لايتّجه هذا الجواب أيضاً.

#### [٥/١٩٩] قوله: الآأن تجعل تلك الانسانية ... .

يعني: ان هذه الوجه من يرجع الى الاهمال، و لايستحق الجمواب الا أن تجمعل الانسانية مشاراً اليها و تجمعل لها تعيناً. و حينئذ يخرج عن الاهمال، لكن ينافيه أخذ قيد من حيث هي انسانية، اذ هذا القيد انشا يرجع الى الاهمال البتة، و هذا مثل ما ذكره في العلاوة المذكورة.

و قد علمت أنته بمكن أخذ قيد الحيثية بنحو لاينافيه بأن أخذ الحيثية على أنتها انسانية زيد، فيضطر في الجواب الى ما ذكرنا. و تصير هذه التطويلات لفواً لاطائل تحته.

#### [7/٢٠٠] قوله: ثمّ ان ساهلنا في ذلك فيكون الطرفان ... .

يعني: ان ساهلنا و قطعنا النظر عن أنتها مهملة لايستحتى الجسواب. نــقول في الجواب الأوّل، الآ أن الجواب عن الاشكال: انّ الطرفين مسلوبان عنه على ما ذكر في الجواب الأوّل، الآ أن يكون السؤال أنتها هل هي موصوفة بالفيرية أم لاأ و حينئذ نقول: انّ الانسانية الّتي في زيد موصوفة بأنتها تفاير الّتي في عمرو بسبب الأعراض الّتي تلحق الانسانية و بها صارت زيداً، فلايلزم إشكال.

#### [٧/٢٠٠] قوله: لاعلى معنى أنته لابدّ....

و في بعض النسخ الصحيحة «الآعلى معنى». و هو أظهر.

١. م : اللغية

المقالة الخامــــ 179

[٨/٢٠٠] قوله: فحينئذ نقول لابدّ لها من أن يصير غيراً بسالأعراض الّستي ....

لايخنى أنَّ تلك الأعراض إن كانت أعراضاً تسلحق المساهية بسعد الوجسود و بشرطها اخطاهر أنتها مماً لاتصلح لأن تكون سبباً للفيرية، اذ ظاهر أنَّ الانسانية في مرتبة الوجود أمر مشخص مفائر لجميع ما عداء من الأشخاص، و تلك الأعراض انتها تلحقها و التعرضها إلف - ١٦٠) بعد تشخصها و امتيازها عماً عداها.

و إن كان المراد بها ما يستيه القوم تشخّصاً و يزعمون أنته متحد مع الماهية في الوجود، ففيه أيضاً: ان البديهة حاكمة بأنّ الحصّة من الماهية التي تتحد مع هذا الأمر في الوجود مع المنظر عن هذا المقارن، و انكاره مكابرة صرفة، فلايجدي الاتحاد في الوجود مع التنظّم عن هذا المقارن، و انكاره مكابرة صرفة، فلايجدي الاتحاد في الوجود مع التنظّم أن أيضاً في حصول المفائرة، بل الصواب أن يقال: انّ الماهية اذا وجدت بنحو كانت مفائرة لها اذا وجدت بنحو آخر، أي المفائرة بالشخص الالمفائرة بالمفي؛ و النسلّم أنّ معني واحداً بالنوع يلزم أن يكون فردان منه متحدين بالعدد و بالشخص، و ان لم يكن معها معني آخر في الوجود. و فهم هذا يحتاج الى دقة نظر و مزيد تأمّل مع وجود ذهن سليم و طبع مستقيم.

[ ۱۰/۲۰۰] قوله: فهي غير انسانية بالأعراض. قد عرفت ما فيه و أنته حقيق بالأعراض.

١. ق : يشعرطهما / بعض النسخ : يشترطها

٣. ڙين ڪ∶ سن +و

ى ق : ميهنا

#### [١٠/٢٠٠] قوله: و يكون لهذه الأعراض تأثير ....

قد ظهر أنته لاتأثير لها فيه.

#### [۲۰۲۰۰] قوله: و معلوم أنته اذا كان حيوان و شيء ....

قد علمت أنته ليس في الواقع حيوان و شيء. بل مجرّد الحيوان لو فــرض أنّ الحيوان\ طبيعة نوعية. و على هذا توجيه الاعتبارات الثلاثة فيه أظهر، كيا لايخني.

نعم لو كان طبيعة جنسية فحينئذ يكون معه الفصل، و تجري الاعتبارات فيه بالنسبة الى الفصل و بالنسبة الى التشخّص.

#### [٩/٢٠١] قوله: فالطبيعة كالحيوانية و الانسانية بهذا الاعتبار ....

تقدّم الطبيعة بهذا الاعتبار على الطبيعة الشخصية غير ظاهر أصلاً. سواء كان الأمر في التشخّص على ما ذكرنا آنفاً أو على ما ذكره الشيخ. و إن كان الأمر على ما ذكرنا أظهر. و قس عليه الحال في تقدّم الطبيعة الجنسية على النوع.

و ما قيل " يعضهم: «أنّ التقدّم يرجع الله الأولوية في الوجود، و لايسنافي ذلك الاتحاد في الوجود»، فيه أنّ التقدّم ليس بهذا المعني و على تقديره، أي أولوية للطبيعة على الشخص. و كذا ما قيل: «أنّ التقدّم و ان لم يكن بهذا المعني لكن يكن يكن أن يكون الوجود الواحد تعلّقه بأحدها أقدم من تعلّقة بالآخر»، فيه أنته على تقدير صحّة ذلك ما الدليل على تحقّقه فها نحن فيه؟

١. ص : الحيران

٢. في المصدر ; مالطبيعته

٣. لم نعثر على صريح ألفاظها في تعليقة الهيات الشفاء / ١٨٤-١٨٥

ة. من : ـ أن

ة ق: ويرجع

#### [١٥/٢٠١] قوله: و هذا الحيوان بهذا الشرط و إن كان موجوداً ... .

لايخنى أنته لاشك أنّ حيواناً منا اذا كان موجوداً كان الحيوان من حيث هو حيوان أي طبيعة الحيوان موجودة، سواء قلنا: انّ التشخص على النحو الذي ذكرنا، أو على النحو الذي ذكره الشيخ؛ اذ على ما ذكرنا تصير الطبيعة المعتبار وجودها مشخصاً، فالطبيعة تكون موجودة لاسمالة، لكن بعد الوجود لايبقي اطلاقها بحالها، بل تصير متشخصة، أي الماهية المأخوذة مع الوجود باعتبارها تكون متشخصة، و هذا لاينافي كون المطلق موجوداً. و على ما ذكره الشيخ تكون الطبيعة مع التشخص موجودة بوجودة وإن كانت مع التشخص شخصاً. موجودة بوجود واحد، فالطبيعة المطلقة موجودة وإن كانت مع التشخص شخصاً. نعم لو قيل: انّ الأشخاص لايشترك في أمر ذاتي، و المعاني التي نسميها بالذاتيات انتها إلى - ١٩٠٠] هي أمور منتزعة منها، فعينئذ لايلزم أن تكون الطبيعة الكلية التنا إلى المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية التي المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية المالية الكين الطبيعة المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية المالية الكين الطبيعة الكلية التنا إلى المالية الكين الطبيعة الكلية المالية الكين الطبيعة المالية النا الأسمالية الكين الطبيعة المالية الكين الطبيعة الكلية المالية الكين الطبيعة الكلية الكين الطبيعة الكلية الكين الطبيعة الكلية الكين الطبيعة الكينة الكين الطبيعة الكين الطبيعة الكين الطبيعة الكينة الكين الطبيعة الكينة الكين الطبيعة الكينة الكين

نعم لو قيل: أنّ الأشخاص لايشترك في أمر ذاتي، و المعاني التي نسميّها بالذاتيات انتها (ب - ١٦٠) هي أمور منتزعة منها، فحيننذ لايلزم أن تكون الطبيعة الكلّية موجودة، و انتها الموجود هو الأشخاص فقط؛ لكن هذا كأنته مخالف للضرورة، أذ البديهة حاكمة بأنّ الأشخاص الموجودة من نوع لها اشتراك في أمر ذاتي في الواقع، وليس مجرد أنّا ننتزع منها أمراً واحداً. و انكاره سفسطة.

#### [١٠/٢٠٢] قوله: ثمَّ الحيوان بما هو حيوان موجود.

بعد ما ذكر هذا القاتل أنُّ الحيوان بما هو حيوان ليس موجوداً في الأشخاص، لاادري أنّ حكمه بأنّ الحيوان بما هو حيوان موجود من أي جهة؟ و ما الدليل عليه؟ و ها. هو اللّ هذيان محض!؟

١. ق : لهذا

۲. ص: + علی ٤. ق: انما

٢. ق: بالطبيمة

٥. ص : + ان

#### [٢٦/٢٠٢] قوله: فنقول أن هذا الشكُّ قد وقع من الغلط من وجوه ... .

لايخني أنَّ هذا الشكُّ لايلزم أن يكون الفلط فيه من وجوه، بل يمكــن تــقريره بوجه لايكون الفلط فيه الَّا من وجه واحد بأن يقال: الحيوان الَّذي موجود في هذا الشخص [١]: إمّا أن يكون حيواناً مّا، أي صار حيواناً مخصوصاً "، فلايكون الحيوان من حيث هو حيوان موجوداً، [٢]: و إمّا أن لايكون حيواناً مّا أي<sup>1</sup> لم يصر ° حيواناً مخصوصاً. فحيننذ يكون شيء واحد بالعدد موجوداً في الكثرة، و حيننذ الفلط فيه من جهة واحدة من الوجوه الَّتي ذكرها الشيخ.

و هي انَّا نختار الشقَّ الأوَّل. و نقول: انَّ صيرورته خاصًّا لايستلزم أن لايكون المطلق موجوداً على ما بيّنا، و هذا هو الوجه الأوّل من الفلط الّذي ذكره الشيخ و لايرد حيننذ الوجه الثاني أصلاً.

و يمكن أن يوجِّه أيضاً بنحو آخر بأن يقال: انَّ الموجود [١]: إمَّا حيوان مَّا فقط، و حيننذ ١ على هذا لايكون الحيوان من حيث هو حيوان موجوداً ٧ و هو ظاهر، [٧]: و إمنا أن يكون أصل معنى الحيوان موجوداً. فيكون معنى واحد^ بالعدد موجوداً في كثيرين. و هذا التقرير أولى و أظهر و أوفق ا بالعبارة من الأوّل.

و على هذا أيضاً يكون الغلط من جهة واحدة. و هي أن يخـتار الشقّ الثاني و يقال: اذا كان أصل معنى الحيوان موجوداً لايلزم أن يكون أمر واحــد ' بــالعدد ' ا موجوداً في كثيرين، لأنَّ معنى الحيوان ليس امراً واحداً بالعدد، بل انتها يلزم أن يكون

٣. في المصدر : فيه

٤. ص ، ك: في

٦. ص ، ك ، م : . حينتذ

٨ ص: واحداً

١٠. م : امراً واحداً

١. ق ، ص ، ك : . ان ٣. ق: محضاً

ە. ك : يمبير

۷. ك: موجودان

٩. م : أوثق

١١. ق: - بالعدد

أمر واحد بالمعني موجوداً في كثيرين. و لانسلّم استحالته. بل هو أوّل النزاع.

ثمّ هيهنا كلام آخر و هو أنّ الوجه الناني من الغلط الذي ذكره الشيخ يرجع الى الوجه الأوّل. بيانه: أنته بعد ما سأل عن السائل و قال: ان عنيت أنته لايخلو عن لزوم أحدها فهو صادق، لم يجيّ بجواب، سوى أنته لايبطل بعروض الخصوص أو العموم طبيعة الحيوانية، فالحيوان و ان صار خاصاً لكن لم يبطل طبيعة الحيوانية، فطبيعة الحيوانية، فطبيعة الحيوانية موجودة أيضاً. و ليس هذا الآما قال في الغلط الأوّل أنّ حيواناً تا اذا كان موجوداً كان اطبيعة الحيوان أيضاً موجودة، و لايلزم من كون الموجود حيواناً ما أن لا يكون الحيوان بما هو حيوان موجوداً، و هو ظاهر.

و بما ذكرنا ظهر أنّ الشيخ لم يأت بجواب الاشكال و لم يجيّ بما يحسم به مادّة القيل و القال، اذ لو أجرى الشبهة على النحو الثاني الذي ذكرنا، فلم يندفع بما ذكره الشيخ أصلاً. بل لابدّ أن يتمسّك بما ذكرنا من أنّ طبيعة الحيوان ليست أمراً واحداً بالعدد. (الف – ١٦١) و لامحذور في وجودها في الكثرة، فتثبّت!

(٤/٢٠٤) قوله: و لو كان يجوز أن يكون العيوان ابما هو حيوان مجرّداً ....

قد عرفت أنّ الكلّي الطبيعي لايجب أن يكون معه في الوجود شيء آخـر بــه يتشخّص. نعم يكون من حيث الوجود و باعتباره مشخّصاً؟. ثمّ انّ كان الكلّي ممّـا يجب أن تكون له مادّة أو محلّ. فلايمكن أن يفارق بتلك المادّة أو الحلّ. و ان لم يجب له ذلك فيوجد في الخارج من دون مادّة و محلّ.

و لاشك أنته لايمكن أن يكون مجرّداً عن الصفات الاضافية و الاعتبارية. أمـّا الصفات و الأعراض الحقيقية. فلادليل على شيء من جواز التجرّد عنها و عدمه .

٣. ص: للحيوات

d. ق ، ك : + مجردة عنها في الخارج فتكون

فالمُثُل [١]: إن كان المراد منها أنّ الأشياء المادّية و ذوات المحلّ تكون مجردّة عنها في الحارج. فتكون باطلة بعد ما ثبت أنّ تلك الأشياء لابدّ أن تكون في مادّة أو محلّ. و أنته لايجوز أن يحلّ في محلّ ما لم يكن ذاته محتاجاً اليه.

[۲]: و إن كان المراد منها أشياء بجردة عن جميع اللواحق الخارجية حتى الصفات الاضافية و الاعتبارية، فبطلانه ظاهر.

[٣]: و ان أريد كونها مجرّدة عن الصفات الحقيقية الخارجية، فسمعض الأشسياء أيضاً بمتنع\ أن يكون كذلك. نعم بعضها في مقام الاحتال.

[4]: و ان أريد بها طبائع كلّية تكون بكليّتها موجودة في الخارج، بمعني أنسها لاتكون مأخوذة مع الوجود مشخّصة، فبطلانـه أيضاً ظاهر؛ اذ البديهة حاكمة بأنّ كلّ موجود مع اعتبار الوجود مشخّص اليه، سواء كان مـوجوداً في الخـارج أو في الذهن.

 [0]: و ان أريد بها أصل الطبائع، و قيل إنتها موجودة في الحارج، فهو كذلك في الواقع، و هو بعينه مذهب الشيخ.

[7]: و ان أريد أنَّ الطبائع بدون أمر موجود يكون بـــه التشــخُص مـــوجودة متشخّصة، فهو أيضاً صحيح، و هو الَّذي اخترناه و أشرنا اليه مراراً.

> [۱۰/۲۰٤] قوله: و قد اكتنفه من خارج شرائط و أحوال. قد علمت حقيقة لزوم اكتناف الشرائط من خارج مفصلاً.

[۱۳/۲۰٤] قوله: و لوكان هناك حيوان مفارق كما يظنّون ... .

يعني لو تنزلنا و سلّمنا أنّ هناك حيواناً مفارقاً و يجوز أن يجرّد الحسيوان عن الشرائط و الأحوال في الحنارج لم يكن ذلك هو الحيوان الذي نظلبه و نتكلّم عليه، لأنتا نطلب حيواناً يكون مقولاً على كثيرين. بأن يكون نفس كلّ واحد واحد، و هذا الحيوان يكون مبائناً لكلّ واحد و ليس محمولاً عليه و ليس عدين شيء سنها فلاحاجة بنا اليه فيا نحن بسبيله، اذ كلامنا في الحيوان الكلّي الذي يحمل على كثيرين، و يكون نفس كلّ واحد منها و مشتركاً و موجوداً فيها. و بيان حقيقة حاله و وجوده و نسبته الى الكثيرين. هذا محصل كلامه.

و فيه موضع بحث و تفتيش، اذ الشيخ كها سيصرّح به تكون الكلّية عنده بمني المطابقة للكثيرين، و الصورة المقلية عنده متصفة بالكلّية بمعني أنسها مطابقة للكثيرين، يعني: انّ كلّ واحد من الكثيرين اذا جرّد عن اللواحق إب – ١٦١] الحارجية يرتسم في الذهن منه هذه الصورة، و اذا ارتسم من أحدها في الذهن هذه الصورة فاذا جرّد شخص آخر من اللواحق فلم ترتسم في الذهن "صورة أخري، بل تكني الصورة الأولى، فيكون حمل الكلّي على كثيرين و وجوده فيهاو كونه عين كلّ واحد منها بمعنى هذه المطابقة و هذه النسبة.

و حينئذ نقول اذا فرض صورة الحيوان مجرّدة عن اللواحق الخارجية كما تكون مجرّدة عنها في الذهن، و كانت موجودة في الخارج، فـلاشك أنسها أيـضاً سطابقة للكثيرين بالمعني المذكور، كما أنّ الصورة الذهنية مطابقة لها بذلك المسمني مسن دون فرق. و القول بأنته لايجوز أن يكون الحيوان مجرّداً في الخارج ـكما يكون في الذهن، بل يكون معه اللواحق الخارجية، و حينئذ لايكون مطابقاً لكثيرين ـ يمما لامدخل له

١. في المصدر : هيهنا

في المقام؛ اذ الكلام بعد التنزّل و تسليم جواز تجرّد الحيوان في الخارج و إن كان الشيخ يقول بأنّ الحيوان من حيث هو حيوان موجود في الأشخاص \_ كما صرّح به آنفاً \_ و يكون عين كلّ شخص و يحمل عليه. و يكون مراده أنّ كلامنا في طبيعة الحيوان الذي يكون بهذه الأحوال و الحيوان الجرّد في الخارج، لاتكون بهذه الأحوال ضرورة أنّ كل موجود مشخّص، و لايمكن أن يكون موجوداً في كثيرين و محمولاً عليها.

فعلى تقدير تسليم جواز التجرّد في الخارج لايكون كمّا نحن بسبيله؛ فلاأدري ما الباعث له على أن تجعل الكلّية بمعني المطابقة و يتكلّف فيها ما تكلّف كها سيجيء الكلام فيه، و يصرفها عها هو ظاهر كلام القوم؟ و ليّم ليجعلها بمعني الاشتراك بمين كثيرين أو جوازه إمّا في الواقع أو بالنظر الى نفس مفهوم الكلّي على ما مرّ من المعاني الثلاثة المذكورة؟ و العجب أنته لم يغفل أيضاً عن ذلك، اذ في الأصل الآتي احتمل أن تكون الكلّية بهذا المعنى.

و أنت خبير بأنته مع عدم الففلة عن ذلك و مع الذهاب إلى ما ذكرنا من كون طبيعة الحيوان موجودة في الأشخاص و محمولة عليها بل متحدة معها، و مع ملاحظة تعريفات الكلّي من العجب جداً أن يجعل الكلّ بمنى آخر يحتاج فيه إلى ما سيتكلّفه من دون فائدة و جدوي أصلاً، و لم يجعله بالمعني المتبادر الظاهر، و لعلّ الشيخ لم يحقّق أمر الكلّ الطبيعي كما هو و لم ينقحه على وجهه، و في أثناء كلهاته قديأتي بما هو الصواب من حيث لايشعر، و لذا يتمجمج في الكلام، و لم تتناسب أجزاء كلهاته و لم يتشق نظم عباراته، كما لا يخفى على من له أدني دربة و يسير تمييز.

١. ص : المطلق

[۱۷/۲۰٤] قوله: و المأخوذ بذاته هو الطبيعة الَّتي يقال أنَّ وجودها أقدم .... قد عرفت ما في هذا التقدّم'.

#### [1/۲۰۵] قوله: و هو الَّذي يخصُّ ٢ وجوده ....

لم يظهر محصل لهذا الكلام أصلاً، سواء قلنا انّ وجود الكلّي الطبيعي على نحو ما ذكرنا من أنّ الماهية يوجد من دون انضام أمر هو التشخّص البها، فتصير متشخّصة باعتبار الوجود، أو على النحو المشهور من أنتها يوجد مع التشخّص بوجود واحد [الف - ١٦٢] إذ على كلّ من النحوين لامعني لهذا الكلام، الآ أن يقال: انّ الشيخ لمّا قال بتقدم و وجود الطبيعة على وجود الشخص و ان كانا متحدين في الوجود و، فحينئذ يجوز أن لايكون للطبيعة الجزئية مدخل في وجود الطبيعة و إن كان لها مدخل في وجود الشخص.

ثمّ أنّ الطبيعة الجزئية أيضاً لاتدري ماالمراد منها؟ و لعلّ غرض الشيخ من هذا الكلام ما سيذكره في طي الفصل الأخير من المقالة السادسة، فارجع اليه! و بالجملة كليات الشيخ في هذا المقام على أكثرها أثر الظلام.

## [٨/٢٠٥] قوله: و هو بهذا الاعتبار كلّي.

قد عرفت أنَّ جعل الكلَّية بهذا المعني بمَّا لامحصّل له؛ اذ ظاهر أنَّ غرض المنطقي و الحكيم ممَّا يتعلَّق بنفس المعني، و اذا كان نفس المعني موجوداً في كثيرين، و كان الكثيرون^ أفراداً لها و يكون هو محمولاً عليها، فالكلِّ يكون هـذا المعني البـتة، و

١. ص : اللدم

£ م : الماهية

٣. ص : ملدم

.3

٥. ص : + الواقع ٧. ق: نكات . ك : مكلمات

٨ ق، م: الكثيرين

۲. ڭ: يختص

يكون الكثيرون أفراده؛ فلاوجه حينئذ لجعل الصورة الذهنية كلّية. و جعل كلّيتها بمعنى المطابقة الَّتي ذكرها. و جعل الكثيرين أفرادها بهذا المعنى البعيد.

نعم لو لم يقل أحد بوجود الطبيعة في الخارج " فلابدً له من جعل الكلَّية بمعنى المطابقة. أمنا الَّذي قال به فهو في فسحة منه، و الشيخ مع قوله به ما كان له حاجة الى هذا القول الغريب". فلاأدري لم قال به؟ و لعلَّ وجهه ما قلنا 4 انته لم يفهم معنى وجود الكلِّي في الخارج على ما هو وجهه و حقيقته، و أنطق به من حيث لايفهم، فلذا اضطرب في المقام و يتمجمج في الكلام.

# [١٤/٢٠٥] قوله: فهي بالقياس الى النفس الجـزئية الّـتي انـطبعت فـيها

لايحنى أنّ الكلية اذا كانت بمعني المطابقة فهذه الصورة كلّية ليست الّا . فما الوجه في القول بجزئيتها و الاعتذار عن اجتاع الكلّية و الجزئية فيها بأنتها باعتبارين؟

و الظاهر أنَّ الحكم بجزئيتها ليس الَّا باعتبار جعل الجزئية و الكلِّية بالمعنى الَّذي ذكرنا. فهيهنا أيضاً وقع غفلة أخرى للشيخ حيث جعل الجزئية و الكلِّية بهذا المعني. و بالجملة كون الجزئية و الكلِّية بهذا المعنى أمراً تكثَّر في الأذهان بعد تعلم شيء من المنطق و الحكمة. فليلتفت الذهن اليه من حيث لايشعر، و هذا الكلام من الشيخ من هذا القبيل فليته كان فطرته باقية على هذا الحال، و لم يشوّشها بكثرة القيل و القال، و . لم يأت أصلاً بمكاية المطابقة الغير المطابقة للصواب، كما لايخني على ذوي الألباب.

١. ق ، م : الكثيرين ٣. ق: -الغريب

٢. ق: ـ في الخارج ٤. ص: قلناه

ه يتمجمج في الكلام: لاببين الكلام و لاينيد بها.

٦. كذا و في العبارة اضطراب

[١٦/٢٠٥] قوله: و لأنّ الأنفس الشخصية كشيرة بسالعدد، فسيجوز اذن أن تكون هذه الصورة ... .

هذا أيضاً من بركات البرامكة أي من بركات القول بكون الكلّية بمعني المطابقة، اذ لو جعل الكلّية بالمعني الذي ذكر نا، فالكلّي هو نفس الحيوان و نسبته الى الأشخاص الذهنية المخارجية سواه؛ فكما أنته كلّي بالنسبة الى الحيوانات الخارجية بعني حمله عليها و وجوده فيها و اتحاده بها، كذلك كلّي بالنسبة الى الحيوانات الذهنية إب - ١٦٢) و صور ماهية الحيوان الموجودة في الذهن؛ اذ ماهية الحيوان اذا وجدت في الذهن يصبر بسبب وجودها متشخّصة ، فيكون الحيوان بما هو حيوان كلّياً بالنسبة اليها كما أنته كلّي بالنسبة الى الأفراد الخارجية من دون فرق أصلاً، و حينئذ لاحاجة الى أن يجعل لجزئيات الصور الذهنية "كلّياً آخر سوى كلّي الجزئيات الحارجية. فأمتا اذا جعل الكلّية بمني المطابقة فالكلّي يكون الصورة الذهنية لانفس المغي، و لما كانت جزئيتها بالمغني المتعارف مما لايكن انكاره و لم يذهب و هم الى نفيه لما ذكرنا من ارتكازه في الأذهان فاضطر الى اعتبار كلّي آخر لها، فاحتيل بما احتيل لتصحيح من ارتكازه في الأذهان فاضطر الى اعتبار كلّي آخر لها، فاحتيل بما احتيل لتصحيح هذا المغني.

و ليت شعري أنته لما لم يغفل عن كون الجزئية بهذا المعني، لم غفل عن كون المجزئية بهذا المعني، لم غفل عن كون الكلّية أيضاً بهذا المعني؟ و لعلّ السر فيه ما أشرنا اليه غير مرّة أنته لم يأخذ معني وجود الكلّي على وجهه. و الجزئية بهذا المسعني أمر ظاهر لاارتياب فيه، فلم يغفل عنها و جعل الصور الذهنية جزئيات.

و أمَّا الكلَّية بهذا المعني فني تحقَّتها نوع خفاء. و في بادي الرأي يأبي الذهــن

۱. ك: تكون

۷. ق و ص ، م : سبب ۵. ق : فجزئیات

٦٢ ق: مشخصة

٦. ق: بعقل /ك: ينقل

٥. ق : الماميّة

٧. ق: يعقل أك: ينقل

عنه، و يقيس المعني الواحد على الأمر الواحد بالعدد، و لايجوز وجوده ' في كثيريين؛ فلذا يحتال في جعل الكلّية بمعنى آخر.

ثمّ ان فرض أنته يقول أيضاً أحدٌ بأنّ نفس الحيوان موجود ـكما قال الشيخ ـ لكن مع ذلك يمكن أن يغفل ً عن أنّ هذا هو بعينه القول بأنّ هـذا المـغي الواحــد موجود في كثيرين و متحد معها و محمول عليها، و هو معني الكلّية، و لاحاجة الى اعتبار معني آخر لها ً فهذا ما وصل اليه فهمي في سرّ هذا الأمر الغريب الصادر عن الشيخ، و لعلّ له وجه آخر لم يظهر لي و يظهر لغيرى!

[2/۲۰٦] قوله: فالأمور العامة من جهة موجودة في الخارج و مسن جسهة ليست.

كان مراده كها صرّح به بعيد ذلك أنتها موجودة في الحنارج لامن حيث ۗ الكلّية و العموم، و ليست بموجودة فيه من هذه الحيثية، بل في العقل.

و لا يخنى أنّ الكلية اذا كانت بمني المطابقة فلاشك أنّ الكلّي من حيث الكلّية ليست بموجود الّا في العقل، اذ الكلّي حينئذ يكون هو الصورة العقلية، و هي ليست بموجودة في الخارج، لكن وجوده في الخارج لامن حيثية الكلّية أيضاً لامعني له، اذ الصورة العقلية لاوجود لها في الخارج أصلاً، الآ أن يتكلّف و يقال: المراد منه أنّ اصل الطبيعة الحاصلة في ضمن الصورة العقلية بعد تجريده عن المشخّصات العقلية موجود في الخارج و هو كها تري.

و أمتا اذا كانت بالمعني الّذي ذكرنا من جواز الاشتراك بين الكثيرين و الوجود فيها و الحمل عليها. فحينئذ أيضاً المشهور بين القوم أنّ الكلّي من حيث الكلّية ليس

۱. ق: وجوه

٢. ق : بعقل 4. في المصدر : من

٣. ص ، ك : . ثم أن قرض ... لها -

ه. ص : حيث

موجوداً في الخارج، بل الكلية الما يعرضه في الذهن فقط، و هذا عندي منظور فيه. اذ الطبيعة باعتبار كونها في الذهن أيضاً متشخصة، كما باعتبار كونها في الحارج؛ اذ الوجود يورث التشخص، سواء كان ذهنا أو خارجاً [الف - ١٦٣] فكما أنّ الطبيعة الموجودة في الخمارج باعتبار وجودها فيه ليست مشتركة بين كثيرين و لاموجودة فيها و عصولة عليها، فكذا الطبيعة الموجودة في الذهن باعتبار وجودها فيه؛ وكما أنته اذا اعتبرت من حيث هي و قطع النظر عن وجودها الذهني تكون مشتركة فيها و عمولة عليها، فكذا اذا قطع النظر عن وجودها الخارجي فلافرق اذاً في الاتصاف بالكلية بين الخارج و الذهن.

فالظاهر أنَّ الماهية \_ سواء كانت موجودة في الخنارج أو في الذهن \_ تكون متصفة بالكلَّية، لكن تكون الكلَّية عارضة لنفس الماهية من حيث هي لا لها من حيث هي موجودة، كما حال الوجود بعينه، اذ هو أيضاً عارض لنفس الماهية من حيث هي لها من حيث هي موجودة أ، و هو ظاهر. فالكلَّية على هذا تكون من لوازم الماهية لامن العوارض الذهنية؛ و قد فصلنا الكلام فيه في تعليقاتنا على الشرح المجديد للتجريد لا.

#### [٤/٢٠٦] قوله: أمَّا شيء واحد بعينه بالعدد ... .

لاشكَ في امتناع ذلك و أنّ الكلّي ليس كذلك، أي بأنْ^ يكــون أسراً ستعيّناً^ موجوداً في كلّ واحد من أفراده، بل كلّ فرد أمر معيّن ممتاز عن الفرد الآخر بشخصه،

٢. ص: فهذا

£ م : کون

٦. ق: مكما حال ... موجودة

٨ م : ان

۱.ق <sup>ر</sup> يفرضه ۲.ص: ذهنياً

ه. ق: لاتها

٧ المصدر ، ورق

٩. ق: معيناً /م: و تعيناً

و العقل ينتزع من فرد معين منه معنى و يحكم بأن هذا المعني وجد في هذه المادة مثلاً، فصار هذا الشخص؛ وكذا ينتزع هذا المعني من فرد آخر منه و يحكم بمثل ذلك، و هكذا الحال في جميع الأفراد. و اذا كان هذا المعني نوعاً فليس في أفراده شيء غير هذا المعني، مع أنّ كلّ واحد منها ممتاز عن الآخر بالذات و لامحذور فيه كها أشرنا اليه سابقاً. و اذا كان جنساً فيوجد في أفراده معني آخر سواه، و هذا هو معني اشتراكه بين كثيرين و حمله عليها و وجوده فيها. هكذا ينبغي أن يفهم وجود الكلّي و اشتراكه بين كثيرين.

[70/407] قوله: بل الأمور العامّة من جهة ما هي .... قد عرفت تحقيق الحال فيه.

# [الفصل الثّاني] [في كيفيّة كون الكليّة للطبائع الكلّية، و اتمام القول في ذلك، و في الفرق بين الكلّ و الجزء و الكلّي و الجزئي]

[٥/٢٠٧] قوله: و هو هذه الطبيعة عارضاً [لها] أحد المعانى الَّتي سسميناها كلُّـة.

قد علمت أنّ هذه المعاني غير المعني الّذي اختاره الشبيخ أنسه كلّية، و أنّ الصواب جعل الكلية أحدها، لا ما اختاره الشيخ.

. [7/۲۰۷] **قوله: و ذلك المعني ليس له وجود مفرد في الأعيان البتة.** لاشك في ذلك سواء جعل الكلية أحد تلك المعاني و ما اختاره الشيخ.

[٨/٢٠٧] قوله: حتّى يكون في الأعيان مثلاً شيء هو انسان و هو ذاتسه بعينه ....

لايخنى أنَّ عروض الكلّية في الحارج شيء من الأشياء جــذا المــعني ــ أي بأنَّ يعرض شيئاً منيّناً في الحارج أنته موجود في هذا و في هذا و محمول عــليهــا ــ ممّــا

۱. ق ، م : اختار

لاشك في امتناعه، لكن عروض الكلّية في الخدارج ليس منحصراً فيه، بل له احتال آخر أ، و هو ما أشرنا اليه آنفاً، و هو أنّ نفس الماهية يصدق عليها أفي الخارج أنتها موجودة في هذا و في هذا، فبمجرّد امتناع الاحتال الأوّل لايحصل مطلوب الشيخ من أنّ الكلّية لايلحق الآفي النفس، الآ أن يصطلح و يقال: انّ اللحوق في الخارج هو أن يلحق الشيء للشيء باعتبار وجوده في الخارج، و حينئذ لاتكون الكلّية من اللواحق يلحق الشيء للذينية، اذ اللواحق الذهنية، اذ اللواحق الذهنية، اذ اللواحق الذهنية، اذ اللواحق الذهنية، على هذا القياس ينبغي أن تكون ما تلحق الشيء باعتبار وجوده في الذهن، و الكلّية أنست كذلك أيضاً، بل ينبغي جعلها قساً ثالثاً بأن يصطلح أنتها من لواحق الماهية من حيث هي.

## [١٢/٢٠٧] قوله: وأمنا الكلّية من خارج فعلى اعتبار آخر شرحناه.

قد شرح في الميزان هذا المعني، و هو كون شخص واحد موجوداً في الخدارج ينسب اليه أشخاص، كزيد الذي ينسب اليه أولاده و أقاربه و بلده واحدة ، ينسب اليها ساكنوها و المتولّدون فيها، و هكذا.

#### [١٥/٢٠٧] قوله: لأنَّ مثل هذه الطبيعة ... .

قد مرّ أن تكثّر النوع لايلزم أن يكون بسبب الأعراض، و أنّ العرض لايجدي في تكثره أصلاً. و كذا يقال له التشخص و أنته موجود مع النوع بوجود واحد. بل الشخص ليس الاّ عين النوع فقط. لكنّ النوع باعتبار كلّ وجود ذات مشخّص ممتاز

۱. ق: • آخر

٢. ق ، ك : عليه

٢. ك: . الكلية

£ م : موجود ٦. ص : پموجود

٥. كذا في النسخ

المقالة الخامسة ١٥٥

عنه باعتبار وجود آخر. فاذا قيل لم بأنّ تكثر الأشخاص باعتبار الماذة، ضلابدٌ أن يقال: انّ الوجود في خصوص مادّة يوجب أن تصير الماهية الموجودة فيها هـذا الشخص بعينه؛ و الآ فظاهر أنّ المادّة أمر مفائر في الوجود لهذا الشخص و استياز الأشخاص بالذات.

و اذا جاز ذلك فلِم لم يجز أن يقال: ان الوجود الحاصل من ضاعل خاص أو شرط خاص مثلاً يوجب أن تصير الماهية الموجودة به هذا الشخص بعينه؟ كيف و قد تكون المادة واحدة مع تكثر الأشخاص لأن يحل مثلان في مادة واحدة وقستين مختلفين؛ فني هذه الصورة لامحيص من أن يقال أنّ اختلاف الوقتين سبب لذلك، و ظاهر أنّ اختلاف الوقت في هذا المعني ظاهر أنّ اختلاف الوقت في هذا المعني ان لم يكن بأزيد منه.

على أنته لو سلّم أنّ امتياز الأنسخاص بالأعراض أو بالأمور الّتي يسمّى تشخّصاً نقول: انّ هذه الأعراض الهنتلفة أو التشخّصات الهنتلفة كها يمكن أن تحصل بسبب اختلاف الموادّ بل بسبب اختلاف الأوقات، فلِم لم يمكن أن تحصل بسبب اختلاف الفواعل أو الشرائط و الآلات أو نحوها؟ لابدّ لنفيه من دليل؛ اذ البديهة "لاتحكم بالفرق، بل لا يبعد أن يدّعي حكها بعدمه.

### [١/٢٠٨] قوله: و أمنا بالموادّ فلتجرّده!.

لملّه يكون بالهال. و امتناع حلول الجرّد لادليل عليه. فيكون عروضها بسبب يتملّق بالمادّة انحصار السبب في المادّة. و ما يتعلّق بها ممنوع.

١. ق : فعل

۲. ص ، ك : و ٤. م : المجرّدة

٣. ص: البداعة

# (٥/٢٠٨) قوله: فيكون وجوده مستلحقاً به أعراضاً ١ ... .

قد علمت أنَّ كون التشخص بالأعراض و الأحوال اللاحقة من خــارج ممّــا لاسمني له.

> ۱۹/۲۰۸۱ قوله: فهذه حال وجود الكلّيات. قد عرفت حال وجودها بما لامزيد<sup>7</sup> عليه.

١٠/٢٠٨ قوله: و ليس يمكن أن يكون معني هو بعينه ....
 ١٠/٢٠٨ قدا كما لاشك فيه و لايصخ لعاقل أن يقول به.

## [۱۱/۲۰۸] قوله: كان ما يعرض الهذه الانسانية في زيد ....

اذا كان امتياز زيد عن عمرو بالعوارض أو بالتشخّص ـ عـلى مـا هـو زعـم السيخ ـ إلف - ١٦٤ فلايتم هذا الاستدلال على مطلبه، اذ الانسان اذا فرض أنته أمر احد بعينه و تعرضه عوارض خاصة أو المحقه تشخّص خاص و يصير زيداً، و المرضه عوارض أخرى أو تشخّص آخر و يصير عمرواً. فعينئذ [١]: إن كان المراد الموارض ـ التي قال الشيخ انته يلزم أن تعرض غذه الانسانية في زيد بالعرض أممرو ـ الموارض التي بها تصير الاشخاص أشخاصاً، فنقول هذا مما لامحذور فيه، اذ الانسان الذي هو أمر واحد بعينه يجوز أن يعرض له عرض خاص و صار زيداً، و نوض آخر و صار عمرواً اذ لعل هذه الأعراض لم تكن متضادة و إن كانت

| ٦. ق : الشخص    | سراء أهراضاً |
|-----------------|--------------|
| £. ق: بالفرض    | ال عن ، بريد |
| ٦. ق ، ك : + او | 3000         |
| ۸ ص: همرو       | ه معي ۽ آو   |

المقالة الخامسة ١٥٧

متخالفة.

(۲): و إن كان المراد بها ما تعرض لزيد و عمرو بعد صيرورة الانسان ايّاهما.
 فلايلزم ذلك. و هو ظاهر.

قالأولى أن يقال: من البديهي أنته لايجوز أن يكون أمر واحد بمينه في هـذا المكان و ذلك المكان في وقت واحد، و أيضاً من المعلوم بديهة أنّ الانسان صار متحداً مع زيد و عمرو، وكيف يجوز أن يصير شخص واحد متحداً مع شخصين؟؟ وهذا ممّا يؤيد ما ذكرنا من أنّ الشخص عين ماهية النوع لا النوع مع أمر آخر، كيا لايخذ.

### (١/٢٠٩) قوله: فان نظرت الى الانسانية بلاشرط آخر ....

قيل في شرحه: «فاذا نظرت الى الانسانية بلاشرط، فليس هـذا النـظر نـظر اضافتها الى الأشياء بالعموم و الاشتراك بوجه، كها سبق مراراً من أنتها من حـيت نفسها ليست بكلّية و لابجزئية»، انتهى.

و الايخق أنه قد ظهر بما قررنا أن الانسان في نفسه كلّي بالمعني المشهور، لأن هذه الطبيعة يصدق عليها أنتها توجد في أشياء كثيرة و يحمل عليها و يتحد معها، و لاحاجة لها في صيرورتها كلية الى أمر آخر من عروض عموم و نحوه، بل العموم هو الكلّية بعينها. و أمتا الجزئية فتعرض لها بعد عروض الوجود الله و باعتباره؛ نسعم الكلّية بالمعني الذي ذكره الشيخ انتها يعرض لها بعد وجودها في الذهن و صيرورتها صورة ذهنية على ما أشرنا اليه.

٣. تعليقة الهيأت الشفاء / ١٩٠

يمكن أن يقرأ ما في ق : واحدة .

٣. ق ، م : ـ و

<sup>£</sup> ص: بالوجود

[٣/٢٠٩] قوله: فقد بان أنته ليس يمكن أن تكون الطبيعة تـوجد في الأعمان ....

قد بان أنّ ما لايمكن هو مجرّد أن تكون الطبيعة أمراً واحداً بعينه مـوجوداً في الأعيان و تعرضها الكلية و الاشتراك، و أمنا اذا كان أمراً واحداً بالمعنى لا بالعدد ــ موجوداً في الأعيان و مشتركاً بين كثيرين، و تكون هذه الصفة ثابتة له في الخارج و الذهن معاً ـ فلم يبيّن بطلانــه، بل هو الصواب البتة.

[٤/٢٠٩] قوله: و انسّها تعرض الكلّية لطبيعة ما اذا وقسعت فسي التسصوّر الذهسني.

قد علـمت أنّ هذا في المعني الّذي ذكره الشيخ مسلّـم. و أمـّا في المعنــي الآخــر فلا.

> [٧/٢٠٩] قوله: بل لأجل أنته مقيس الى أعيان كثيرة .... أى المطابقة المذكورة.

[٨/٢٠٩] قوله: و أمَّا من حيث ا هذه الصورة هيئة آجزئية ....

قد علمت أنَّ الحكم بجزئية هذه الصورة مبناه على اصطلاح الاشتراك الالمطابقة، فقد رجع الى الاصطلاح الآخر من غير أن يشعر .

٨. المصدر : + ان

۳. ق: بناء

۲. المُصدر : + فی نفس 4 ق ، ص : پرجع

٥. ك ، م : من حيث لايشمر

المقالة الخامسة

[١٣/٢٠٩] قوله: و من حيث أنسّها يشترك فيها كثيرون على أحد الوجوه الثلاثة ....

قد ظهر أنّ الوجوه الثلاثة غير ما ذكره الشيخ و جعلها آئلة الى ما ذكره بعيد جداً و أنّ معانيها الظاهرة [ب - ١٦٤] صحيحة مطابقة للواقع، و لاحاجة الى أن يتكلّف و يجعل بمنى المطابقة.

[١٥/٢٠٩] قوله: و اذا كانت الاضافة لذوات كثيرة لم تكن مشتركة ١ ....

لا يخفى أنّ الشركة في الأمور ولابد فيها أن تكون اضافة لأمر واحد لالذات واحدة، على ما بيّنا في تحقيق معني الكلّي و وجوده في أفراده بتحقّق الاضافة لأمر واحد بالمعني. و ان لم تكن واحدة بالذات و لا يلزم منه أن تكون الاضافة لذوات كثيرة الذوات الكثيرة هي الأفراد و ليست هي مشتركة بين كثيرين، بل المشترك هو نفس ذلك المعني الكلّي و هو أمر واحد بالمعني. و قد علمت أنّ الشركة تكني فيها اضافة أمر واحد بالمعني، و لا يحتاج الى أمر واحد بالذات. و صيرورة ذلك الأمر الواحد بالمعني ذواتاً كثيرة لا يستلزم أن تكون الاضافة أتلك الذوات، بل الاضافة الناهس ذلك الممني بلاشرط صيرورته تلك الذوات، و هو ظاهر.

و من العجب أن الشيخ سيمترف بعد ذلك و قد اعترف سابقاً أيضاً أن نفس الطبيعة موجودة في كثيرين، و أنتها يصدق عليها أنشها لو قارنت هذه المادة و الأعراض كانت هذا الشخص، و لو قارنت مادة و عوارض أخرى كانت شخصاً آخر، و هل هو الا الاشتراك؟ فكيف كان جائزاً مع قوله هيهنا بأن الشركة لابد فيها

۲. م: لها

۱. ك : مشترك

<sup>£</sup> في المصدر : شركة

٣. ص : ـ لم يكن ٥. ق : أمور

٦. م: ينحلق

أن تكون الاضافة لذات واحدة، اذ ظاهر أنَّ هذا المعنى بلاشرط ليس ذاتاً واحدة.

و لو قيل: انته ذات واحدة، فلِم يغتر "من "جعل الشركة بالنسبة اليه و يجعلها بالنسبة الى الصورة الذهنية الواحدة بالذات. و بالجملة كلماته في هذا الموضع بل في كثير من المواضع مما يقتضى منه العجب.

### [١/٢١٠] قوله: و النفس نفسها تتصوّر أيضاً ....

قد علمت أنّ عند جعل الكلّية بالمعني الّذي ذكرنا لاحــاجة الى تجــتّم هــذه المؤونة بالكلّية.

### [٨/٢١٠] قوله: الآبحكم هذه الجواز المعتبر.

كان المراد به أنته يجوز أن يسبق هذا الفرد ابتداء الى الذهن، فيؤثّر فسيه مـــثل هذاالأثر الّذي أثر ذلك الفرد المفروض سابقاً.

### [١٠/٢١٠] قوله: أو المؤثّر بها.

كأنته على صيغة اسم الفاعل. و المراد بـ «المؤثرات»": الأشخاص الحارجية، و «المؤثر بها»: الطبيعة التي في ضمنها.

# [٢/٢١١] قوله: فانّ هيهنا مناسبات في الجذور الصمّ.

كان مراده أنته يمكن أن يتصوّر في جذر العشرة مثلاً أمور غير متناهية، كالثلاثة و نصف أو ربع أو ثلات أو خمس و هكذا.

١. الكلمة في كلُّ النسخ فير واضحة. /م: يعزُّ

٣. ص : بالمؤثران

### [١٦/٢١١] قوله: و ليست فيه كلّية موجودة ....

[١]: ان أراد أنّ الكلّية بالمعني الّذي ذكرنا ليست معني موجوداً في الأعيان، فهو كذلك. [٣]: و ان أراد أنّ اتصاف الطبيعة بها ليس في الأعيان فقد عرفت أنته ليس كذلك. نعم الكلّية بالمعنى الّذي ذكره كذلك و كلامه فيها.

#### [1/٢١٢] قوله: فإن جعل هذا الاعتبار ....

قد علمت أنّ الاعتبار الرابع هو الحري بأنّ يجعل معنى الكلّية لاغير.

# [٢/٢١٢] قوله: و أمـّا الكلّية الّتي نحن في ذكرها ... .

قد عرفت أنّ هذا ممّا لاوجه [الفّ – ١٦٥] لجمله معني الكلّية و لاضرورة اليه. و أنّ الصحيح المناسب لنظر المنطق و الحكيم هو جعل الاعتبار الرابع و ما يحذو حذوه معناها.

نعم على رأي من لايقول بوجود الطبائع في الأعيان لابدّ أن يجعل الكلّية بهذا المعني الذي ذكره الشيخ؛ و أمّا من يقول به فلامعني لأن يجعل هــذا المـعني مـعني الكلية.

# [٤/٢١٢] قوله: يكون موجوداً في الأشياء.

أي يكون موجوداً في جملة الأشياء الخارجية.

# [٥/٢١٢] قوله: فليس موجوداً الَّا في التصوّر.

قد عرفت أنّ الكلّية اذا كانت بمعني المطابقة و كان موصوفها الصورة العقلية، فلم يكن الكلّي من حيث هو كلّي موجوداً في الخارج، بل في الذهن. بل على هذا لايكون الكلّي مطلقاً موجوداً في الخارج، و لاحاجة الى التقييد بقولنا من حيث هو كلّي. و أمـّا اذا كانت بمعني الاشتراك و كان موصوفها الطبيعة من حيث هي. فالكلّي موجود في الخارج لامطلقاً فقط، بل من حيث هو كلّى أيضاً.

و الحاصل أنّ كلام القوم طرّاً مختل في هذا المقام. أمنا القائلون بأنّ الكلّية بممني المطابقة ـ كالشيخ و اتباعه فلأنته على قولهم ـ لاحاجة الى أن يقال: انّ الكلّي من حيث هو كلّ ليس بموجود في الخارج، بل هو ليس بموجود في الخارج مطلقاً.

و لو قيل بأنّ الصورة العقلية موجودة في الخارج على ما قال بعض، فحينئذ الكلّي من حيث هو كلّي موجود في الخنارج. و أمنا القائلون بأنّ الكلّية بمعني الاشتراك، فلأنته على هذا يكون الكلّي من حيث هو كلّي أبضاً موجوداً في الخارج، و الايصح حينئذا أن يقال كها قالوا: انته من حيث هو كلّي ليس بموجود في الخارج، كما مرّ بهانه.

# [٨/٢١٢] قوله: و أمـّا طبيعة الكلّى فانَّها تقوّم ّ الأجزاء الَّتي فيها ؛.

و في بعض النسخ: «الجزئيات الّتي فيها»، و المراد بــ «الأجزاء» أيضاً الجزئيات، و لا يخنى أنّ الكلّي اذا كان مو الصورة العقلية على ما هو رأي الشيخ فلا يكون مقوماً لجزئياته. و لو أراد به الطبيعة الّتي في ضمن الصورة فليت شعري لم لم يجمل الكلّي هذه الطبيعة، و لم يجمل الكلّية بمني الاشتراك؟ و أيّ باعثٍ على جعلها بمعني المطابقة و جعل موصوفها الصورة العقلية؟ و هل هي الا من جملة الغرائب.

[٩/٢١٣] قوله: و أمـّا طبيعة الكلّي فانّها جزء من طبيعة الجزئيات. قد عرفت ما فيه.

١. كذا في النسخ ٢. ق: . حيثاذ

.. ى. د چند غ. فى المصدر : فيه

. ٦. س:بهذه ۳. ص : مقوم

ه. ف: كانت

[١١/٢١٣] قوله: و من طبيعة الأعراض الّتي تكتنفها مع المادّة. قد مرّ غير مرّة أنّ الأعراض لامدخل لها في تقوّم الأشخاص.

# [الفصل الثّالث] [في الفصل بين الجنس و المادّة]

[١٤/٢١٣] قوله: و في مثال يكثر اشكاله عبلى الستوسّطين في النظر.

كان وجه كثرة الاشكال في هذا المثال \_ أعني مثال الجسم \_ أنته اشتهر بينهم أن الطبيعة الجسمية نوع، و مع ذلك يقولون: ان الجسم جنس لما تحته، فينشأ الاشكال، و يتحقّق الفرق بين الجسم و المادة. ينحل هذا الاشكال؛ اذ الطبيعة المسمية اذا أخذت لابشرط بالنسبة الى النشخصات التي لها في ضمن المواد كانت نوعاً. و اذا أخذت لابشرط بالنسبة الى النشخصات التي لها وإشسام كانت جنساً.

[۲/۲۱٤] قوله: فاذا [ب - ١٦٥] أخذنا الجسم جوهراً ذا طبول و عبرض و عمق ... .

لايخنى أنَّ حاصل كلام الشيخ بطوله أنَّ معني واحداً قد يعتبر تـــارةُ لابــشرط بحيث يجــوز أن يدخل فيه بعــض المعــانى. و يعتبر تارة بشرط لاحــيـث يخـــرج

١. م : ١ كان

عسنمه هذا السعض أ. و بالاعتبار الأوّل جنس أو نحوه، و بالاعتبار الشاني مادّة أو نحوها.

و أنت و من له أدني بصيرة تعلمان أنّ هذا مما لامحصل له، اذ أيّ معني كان لامعني لأن يكون بحيث اذا اعتبر بنحو من الملاحظة من دون معتبر آ في الملاحظة يجوز أن يكون معني آخر داخلاً فيه، و اذا لوحظ بوجه آخر لم يجز أن يكون داخلاً فيه بل خارجاً، سواء كان هذا المعني الآخر موجوداً معه وجود واحد، أم لا، مثلاً في مادّة السرير لايعقل أن يقال: انتا نأخذ الحشب تارةً على نحو يجوز أن تدخل فيه المينة وحينئذ يكون جنساً أو نوعاً ومحمولاً على السرير، و تارةً على نحو لاتكون داخلة لا فيه بل خارجة عنه، وحينئذ تكون مادة للسرير. وكيف يصبح أن يقول عاقل انّ معني الحشب بدون أن يحصل تغيير أفيه يكون بحيث تدخل فيه الميثة ؟ وهل هو الا سفسطة محضة؟

و الذي يعقل في هذا المقام و يقرب الى الأفهام أن يقال في مادّة السرير مثلاً أنّ هيهنا شيئين: خشب و هيئة ''، و لاشكّ أنّ الخشب لايحمل على مجموع الخشب و الهيئة و كذلك الهيئة، فالسرير اذا جعل عبارة عن مجموع هذين الأمرين فسلايحمل شيء منها عليه، و يكون كلّ منها من قبيل '' الأجزاء الخارجية. و أمتا اذا جعل عبارة عن الخشب الكائن بهذه الهيئة فعينئذ يكن أن يقال: الخشب جنس له و الكائن بهذه الهيئة فصل له، و أنّ كلاً منها '' يحمل على الآخر و على الجموع، اذ"!

٣. ك : النقطي

١٢. ص: منها

۱. ص ، م : عن

٣. يمكن أن يقرأ ما في م : تغير ٤ م : موجود

ه. ص ، ك : فيه ٦. ق : الماهية

٧. ص : داخلاً ٧. ق : يعتبر / م : تغير

*١١. ص ، ڭ ،* م : . قبيل

<sup>14.</sup> ق: او

الحنشب الكائن بهذه الهيئة لاشك أنته خشب، وكذا الحشب لاشك أنته كائن بهذه الهيئة، و لاشك أيضاً أنّ الكائن بهذه الهيئة خشب، فهما على هذا من الأجزاء الذهنية.

الهيئة، و دسك ايف الله المائن جده الهيئة حسب، فها على عدا من أد جراء المائية. و الفيصل من الماؤة، و الفيصل من الصورة، اذ الكائن جذه الهيئة مأخوذ من هذه الهيئة. و اذ قد عرفت الحال في هذه الماؤة نقس عليه الحال في المواد الآخر. و لعل مراد القوم أيضاً ما ذكرناه، لكن تعبيراتهم عن المقصود مشوشة مضطربة.

# [٧/٢١٦] قوله: و هذا أنتما يشكل فيما ذاته مركبة ....

على ما ذكرنا كأنته لافرق بين المركّب و البسيط. و لعلّ في البسيط يكون جعل الجموع بمنى أحد الجزئين المتصف بالآخر أظهر، فاقهم!

## [10/217] قوله: فانَّها لم توجد للشيء الَّذي هو نوع ... .

هذا منافٍ؟ لما ذكره سابقاً من؟ أنّ الطبيعة متقدّمة على الشيء الطبيعي. و لعلّ للتأويل مجالاً.

## [٨/٢١٧] توله: و في العقل أيضاً.

أي لايمكن وجود الجنس متقرّر <sup>4</sup> في ضمن النوع في العقل، بل وجوده في ضمن النوع في العقل<sup>0</sup> أيضاً هو وجود النوع.

٣. ق: بيان

<sup>£</sup> م ، ص ، ك : منفرداً

١. ق ، ك : كان

۲. ك : . من

٥. ق : . في العقل

# [٨/٢١٧] قوله: بل نعني اشيئاً لافي موضوع ... .

لايخفى أنته على هذا لايكون الجسم الّذي هو الجنس بمغي الجسم الّذي هـ و المادّة، و لايكون الاختلاف بينها بمجرّد اختلاف الملاحظة الله – ١٦٦٦] و الاعتبار، و هو ظاهر. و لعلّه لايستقيم الأمر الاّ على النو الّذي ذكرنا، فتدترا

# [الفصل الزابع]

# [في كيفيته دخول المعاني الخارجة عن الجنس على طبيعة الجنس]

•••••

# [الفصل الخامس] [في النوع]

[٨/٢٢٨] قوله: تتعيّن بها الطبيعة المشار اليها.
قد عرفت أنّ هذا التعيّن عنا لامعنى له.

# [ألفصل السّادس] [في تعريف الفصل و تحقيقه]

[۱۲/۲۳٤] قوله: و أمنا الأخرى و هي القائلة \ ان كلّ ما هو ... . هذه المقدّمة لم تكن مأخوذة في الشبهة، و لاهي مما اليه حاجة، فلعلّ هذا الكلام

هذه المقدّمة لم تكن ماخوذة في الشبهة، و لاهي نمّا اليه حاجة، فلعل هذا الكلا صدر سهواً.

### [الفصل السابع]

## [في تعريف مناسبة الحدّ و المحدود]

[١٣/٢٣٦] قوله: حتّى يكون هذا الّذي نقول ... .

الظاهر أن خبر «يكون» قوله: «قد صار محصلاً». و قبوله: «مجمعلاً» حمال، و كونمه خبراً الديكون» بعيد. و قوله: «الذي آهو غير محصل» بدل من «الذي نقول له».

و قوله: «أى أنته ذو نفس»، هو تفسير لقوله: «غير محصل». و المـوجود في النسخ الّي رايناها هذه العبارة هكذا: «أي أنته ذو نفس هو» و هو غير ملائم و لملّه كان في الأصل هكذا: «أي أيّ ذي نفس هوه»، فوقع تحريف من النّساخ، فافهما

[٢/٢٣٩] قوله: و منها اتحاد شيء بشيء، قوّة هذا الشيء منهما ٦٠٠٠.

لايخلى أنّ هذا الاتحاد الّذي يدّعيه هيهنا و في مواضع أخرى متعدّدة في هـذه الفصول انتها يستقيم في الموصوفات و صفاتها و ما يحـذو حـذوها، كـالمضاف مـع

١. ق : كون و هكذا في يعض النسخ

٠. ى . دون و معد، حى بعض السنع ۴. ك : ـ الَّذِي

٥. ق : ـ نفس هو

۲. کذا و فی العبارة نوع اضطراب ٤. ق : - أی

٦. ق: منها

الاضافة و نحوه، كما يقال ا: أبو زيد أب، و القابل للأبعاد قابل، و القابل للأبعاد الثلاثة قابل للأبعاد، و القابل للمساواة في جهة أو جهتين أو ثلات جهات قابل للمساواة، و هكذا على ما أشرنا اليه سابقاً في مادة السرير.

فرادهم باتحاد "الجنس و الفصل و النوع أن كان هذا فالأمر " ظاهر. و إن كان غير، على ما يفهم من ظاهر كلماتهم ـ و هو أن يكون معنيان موجودان بالذات، و يزخذ أحدهما تارة بحيث يكون الآخر خارجاً عنه، و حينئذ لايكون حمل و تارة بحيث يكون الآخر داخلاً فيه أو جائزاً دخوله، و حينئذ يكون هذا المعني عين الجسوع أو محمولاً عليه من دون أن يكون المعني في الحالين مغائراً، بل التغاير انتها هو في الملاحظة حتى أن بعضهم قد أطرد هذا الحكم في المعنيين الموجودين بالذات اللذين لايكونان متحدين في الوجود أيضاً، كالجدار و السقف ـ فهو أمس لانفهمه أصلاً، سيًا ما أجازه هذا البعض، و عليك بالتأمل التام و ترك تقليد الأقوام و متابعة العقل السليم الذي ليس بمقام!

د في الأشال

۲. ق ، ص ، ك : . جهات

٤. ق ، 2 : + على

٦ ص ، م : يوجد

# [الفصل الثّامن] [في الحدّ]

[١١/٢٤٣] قوله: فتكون تلك الأشياء الأخرى ....

فيه نظر ظاهر؛ اذ كون وجودها متعلّقاً بالجوهر لايستدعي أن لايستحدّد الآ بالجوهر مثلاً يمكن أن يتحدّد البياض بأنته لون مغرّق للبصر من دون أن يلتفت الى الجوهر أصلاً.

> (۱۵/۲٤۳] قوله؛ و أمسًا المركبّات. أي المركب من الجوهر و العرض.

[١/٢٤٤] قوله: و أذَّ فيها عرض يتحدَّد بالجوهر.

قد عرفت ما فيد.

## [٨/٧٤٤] قوله: و لايجوز أن يؤخذ عميق وحده، فأنته لوكان ....

فيه اشتباه بيَّن، لأنَّ الأفطس اذا كان موضوعاً في اللغة للأنف ـ الَّذي فيه تقمير ٢ ـ فعند تحديدنا الحقيقة المركّبة الّتي هي الأنف الّذي هو جوهر، و التقعير الّذي هو عرض لانحدَّد الأنف" الأفطس حتى يلزم ما ذكره الشيخ، بل نحدَّد الأفطس أو الأنف المققر، و هو ظاهر.

و إن كان مراد الشيخ أن التقمير الَّذي في الأنف لايتحدَّد الَّا بالأنف لما ذكر آنفاً ــ أنَّ العرض لما كان (ب - ١٦٦) متعلَّقاً بالجوهر فلابدّ أن يؤخذ الجوهر في حدَّه \_فهو كلام آخر، قد عرفت ما فيه. و لامدخل حينئذ لقوله: «أنته لو كان العميق وحده هو الأفطس لكان الساق العميقة أيضاً أفطساً "». كما لا يخف.

# [١٢/٢٤٤] قوله: أو ١ تكون هذه حدوداً على جهة أخرى.

أى يجعل الحدّ على وجهين: ما فيه زيادة و ما ليس فيه زيادة.

## [۱۸/۲٤٤] قوله: وكلّ بسيط فانّ ماهيته ذاته.

كأنه أراد بالبسيط مالاجزء له و لايكون متعلَّقاً بغيره، كما يدلُّ عليه.

### [١٨/٢٤٤] قوله: لأنته ليس هناك شيء قابل لماهيته.

و الظاهر أنته أراد بالماهية الحدُّ٪ و حاصل كلامه حينئذ: انَّ كلُّ بسيط بالمعنى الَّذي ذكرنا ماهية وحدة هي ذاته من دون زيادة، و أمَّا غير البسيط فليس كذلك؛ اذ

١. في المصدر: تأخذ

۲. ق: يقصر 2. ق : انسان

<sup>4.</sup> م: للاتف

٥. في المصدر: والساق المعمقة أيضاً قطساءه و عن أصحّ

٧. ص: الحدود

المقالة الخامسة ٦٧٢

لو كان متعلّقاً بشيء فذلك الشيء ليس ماهيته ماهية المقبول، و همو ظاهر، بسل المقبول صورته. و اذا أخذت هذه الصورة فلابقابلها حدّها، أي ليس حدها بازائها من دون زيادة، بل يجب أن تؤخذ فيه المادّة أيضاً. لما علمت من أن كلّ ما تملّق وجوده بشيء لابد في أخذ ذلك الشيء في حدّه، فحصل الزيادة و كان مركباً، فحدّه ليس مأخوذاً من الصورة و حدّها، بل لابد أن تؤخذ المادّة أيضاً في حدّه و همي تؤخذ في الصورة أيضاً، فتكون المادّة مكرّرة في حدّه، فحصل الزيادة، و قد عرفت ما في هذا الكلام.

### [7/٧٤٥] قوله: و صورته ليس هو الّذي يقابله حده.

قد عرفت معناه. و هيهنا قد تمّ الدليل على أحد قسمى الغير البسيط، و هو ما تعلّق وجوده بشيء؛ و قوله «و لاالمركبّات بالصورة» الى آخره، دليل عــلى القـــــم الآخر منه كها شرحنا.

### [0/۲٤٥] قوله: و بهذا يعرف الفرق بين الماهيّة في المركبّات و الصورة.

أي بين ماهية المركّب و صورته؛ اذ قد علم أنّ ماهيّته هي مادّته و صورته، لا الصورة وحدها، بل الصورة جزء منه<sup>؟</sup>.

أو بين ماهية المركب و ماهية الصورة؛ اذ قد علم أنّ ماهية الصورة ذاتها فقط و ماهية المركّب ليست ذاته فقط، بل في ماهيّته زيادة على ذاته كما بيّنا.

125.7

۱. کدا

٢. ص : + هو ٤. كذا

٥. ق : قسمين ٦. م ، ص ، ك : ماهية

## [٨/٢٤٥] قوله: و أمَّا الماهيَّة فهي ما بها هي ... .

لا يخنى أنّ في هذا الكلام تشويشاً، اذ لم يعلم منه أنّ مراده بالماهية ما هو ايراد بها الحدّ \_ على ما ذكرنا آنفاً \_ أو غيره \_ أي ما به الشيء هو هو \_ على ما هو ظاهر كلامه؟ فان كان المراد به الحدّ فالدليل اللّذي ذكره أاهمو الدليل السابق أورده للتوضيح، أو دليل آخر؟

و أنت خبير بأن ظاهر كلامه كأنته يأبي عن كون المراد بها الحدّ و كذا عن حمل الدليل على الدليل السابق. و أيضاً لو كان المراد: الحدّ و كان الدليل دليلاً آخر فلانفهم منه المراد، لانعلم محصله و مغزاه. فالظاهر حينئذ حملها على المعني الآخر و يحصل حينئذ تشويش في الكلام، اذ كانت في السابق محمولة على الحدّ ـ على ما هو الظاهر ـ اذ لايتم كلهاته بدون هذا الحمل. ثم بعد حملها على المعني الآخر أيضاً كأنته لاتظهر استقامته، و لايخلو عن اخلال عظيم، كما سنذكره.

### [٩/٧٤٥] قوله: و أنسَّما هي [ما هي] تكون الصورة مقارنة للمادَّة.

[۱]: ان أراد أنّ ماهيته عصل بسبب مقارنة الصورة بالمادّة [الف - ١٦٧] ـ فهذه المقارنة هي مابه المركّب هو هو، و المقارنة معني زائد على الصورة فذاته غير ماهيته اذ ذاته المادّة و الصورة و ماهيته المقارنة ... ففيه نظر ظاهره اذ ما يكون سبباً لحصول الشيء لاتقال له الماهية، و الا لكان الفاعل أيضاً ماهية الشيء. بل مراد هم بما به الشيء هو هو ما يكون داخلاً في قوامه لامابه يتقرّم، و هو ظاهر.

و لايخل أنته عل هذا يكون الدليل دليلاً على أنَّ الماهية ـ لايمني الحسدَّ ـ في المركّب غير ذاته و حينئذ يجب أن يحمل قوله: «فان هذا هو ما هو المركّب»، على أنّ

٣. ص ، ك : لايملم

د ف: د أ

<sup>£</sup> يمكن أن يقرأ ما في اكثر النسخ : ماهية

<sup>2</sup> في: . اخلال

٦. ق: + لهذا

المقالة المخامسة علام

هذا هو ذات المركّب، لاماهيته، اذ لو حمل على الماهية يحصل التنافي بين الكليات، كيا لايخنق.

[۲]: و ان أراد أنّ المقارنة أيضاً داخلة في قوامه أذا المادّة و الصورة فقط بدون المقارنة لايحصل منها الملكب، ففيه أنّ غاية ما يلزم منه أن تكون ماهيته المجموع المادّة و الصورة و المقارنة، و هذا لايستلزم أن لاتكون ماهية ذاته اذا ذاته أيسضاً يكون مجموع هذه الثلاثة، لاالمادّة و الصورة فقط؛ مع أنّ حمل كلامه على هذا أيضاً لايخلو عن بعد. و هذا أيضاً دليل على مفايرة الماهية لابمنى الحدّ و الذات.

و يمكن أن يستدل على مغائرة الماهية بمعني الحدّ للذات معني زيادتها عمليها بأنّ المادّة و الصورة مطلقاً ليستا عين المركّب، بل المركّب هو المادّة و الصورة المقارنة، و الصورة المقارنة لابدّ في تحديدها من أخذ المادّة المقارنة هي لها. فيحصل حينئذ تكرار في الحدّ، اذ المادّة لابدّ من أخذها على حدة، لأنتها جزء المركّب و تؤخذ مرّة أخرى أيضاً في حدّ الصورة المقارنة؛ لكن في حمل كلام الشيخ عليه تعسّف تمام، و بالجملة مكلام في ظلام في ظلام.

#### [١٦/٢٤٥] قوله: كان باشتراك الاسم.

كأنته باعتبار أخذ الكلّية في الماهية بالمعني المتمارف ألذي يكون للسجنس و النوع، أو باعتبار أنّ معناها المتعارف هو ما يقال على الشيء، و الجزئي لايقال على شيء ^. و هو أيضاً قريب من الأوّل و المفائرة بالعبارة ١٠ و الاعتبار ١٠، اذ١٢ باعتبار

٢. ق : منها

٨ ص: الجملة

۱. ص ، ك : او ٣. يمكن أن يقرأ ما في أكثر النسخ : ماهية

يمكن أن يقرأ ما في وقه : أو ٥. م : الفات

٦. ق : . و الصورة المقارنة ٢٠ ق : توجد

٩ ق : . و الجزئي لايقال على شيء

أنَّ المراد بها في المتعارف ما يصلح للحدية ١٣، و الحدُّ على ما سنذكره لايكون للجزئي.

#### [١٧/٢٤٥] قوله: و ليست هذه الماهيّة مقارنة لما هو بها ما هو.

كان مراده أنَّ الماهية و إن كان قولها على الجنس و النوع و على المفرد باشتراك <sup>14</sup> الاسم على ما ذكرنا من أخذ قيد في أحد معنييه لايوجد<sup>10</sup> في الآخر، لكن كلا معنييه مشترك في هذا الأمر، أي ما هو بها ما هو <sup>17</sup>.

و الحاصل: أنّ هذا الأمر مِشترك بين المعنيين، و يمكن أيضاً أن يكون هذا فقط عين أحد المعنيين و مع اعتبار قيد من ١٧ القيود الّتي ذكرنا عين المعني الآخر؛ و كلام الشيخ أيضاً يحتمل ذلك كما لايخف.

### [2/227] قوله: و قد ١٨ كان عقل العقل ذلك النوع بشخصه.

أنت خبير بأنّ الفرق بين الفرد الذي انحصر النوع فيه و الفرد الذي لم ينحصر النوع \_ بأنّ الأوّل اذا عقل العقل نوعه فقد عقله أيضاً دون التاني، بل لابد في ادراك التاني من احساس ١٠ و اشارة مما لامعني [ب - ١٦٧] له أصلاً. و ١٠ لا تساعده بديهة و لابرهان؛ اذ ظاهر أنّ النوع سواء قلنا أنته يتشخص بمجرّد وجوده و لاحاجة له الى أمر آخر على ما ذكرنا، أو أنته يمتاج الى أمر آخر من التشخّص و نحوه لايحصل من تعقّله تعقّل الشخص. و القول بأنّ النوع المنحصر في الشخص لايمتاج الى شيء آخر

٠٦. کدا

۱۰ ص : بالاعبارة ۱۰ ص : بالاعبارة ۲۰ ص : بالاعبار ۲۰ ص : للتحديد ۱۲ ص ، کار ش التحديد ۱۶ ص : الاشتراک ۱۶ ص : الارشراک ۱۶ ص : الارشراک ۲۰ ق : ما هو ۲۰ ق : تتامن ۱۸ هن المصدر : . قد ۱۸ من المصدر : . قد امن ۱۸ هن ۱۸ هن المصدر : . قد امن ۱۸ هن المصدر : . قد امن ۱۸ هن ۱۸ هن المصدر : . قد امن ۱۸ هن ۱۸ هن

المقالة الخامسة

1

في تشخّصه، بل يكني وجوده\. و الفير المنحصر لابدّ في تشخّصه من أمر آخــر، و عليه مبنى الفرق السابق، فحينئذ بزيد التحكّم\ و التعسّف. و يكون هذا الفرق أيضاً مثل الفرق السابق من دون فرق؛ فافهم!

### [٤/٧٤٧] قوله: و لكن المرسوم لايوثق بوجوده ... .

#### نيه نظر:

أمتا أوّلاً: فلأنته يكني في المقام كون الغرد الّذي انحصر النوع فسيه ممّا تمكن معرفته بالحدّ، و لاخاجة الى بيان جواز تحديد فرد آخر باعتبار الاسناد اليه، لأنته ادّعي سابقاً أنته لأحد للمفرد مطلقاً و يكني في النقض تحقق مادّة واحدة، الا أن يخصص كلامه الأوّل بالجزئيات الفاسدة، كما يشعر به قوله في آخر الفصل.

و أمتا ثانياً، فلأنّ مثل هذا الاشتراط الذي ذكره في الحدّ ممّا ليس في كـــلامهم أصلاً، و لا هو شيء ممّا يكون له محصّل و فائدة، فليس اعتباره الآ لغواً محضاً، مع أنته يشكل الحال حينئذ في تعريف بعض الكلّيات أيضاً. اذ لاشكّ أنّ بعض الطبائع ـــ ان تنزّلنا أو لم نقل و جميعها ــ ممّا يكن بطلانه و فساده، فيلزم على هذا الاشتراط أن لا يكون لها حدّ، و ذلك ممّا لم يقل به أحد.

### [٧/٢٤٧] قوله: فيكون حمل الحد عليه بالظن دائماً.

٨. ق : وجود ٢. ص : الحكم

٣. م : الاستناد ٤. ق ، ك : نزلنا

ه ق: لم فصل ٦٠ ص: مثا

دائماً. و لايتعرّض لحديث الظنّ و اليقيس، اذ ليس دعوى اشتراط دوام الصدق في الحمدّ بأنقـص من دعـوي اشتراط كون صدقه يقيناً، اذ كلاهما مجرّد دعــوى بلاشاهـد؛ فتنبّت!

[۱۲/۲٤۷] قوله: فمن شاء أن يحد الفاسدات فقد تعرّض لابقائها. هذا ما ذكرنا من أنته يشعر بتخصيصه الدعوى بالجزئيات الفاسدة.

# [الفصل التّاسع] [في مناسبة الحدّو أجزائه]

[٧/٢٤٨] قوله: فمن الكتيات.

مثل الأشكال، كالمثلُّث و المربّع، فانّها مركّبان من السطح و الأضلاع.

[١٠/٢٤٨] قوله: فانًا إذا أردنا أن نحدٌ قطعة الدائرة ....

لا يخلق أنّ تحديد قطعة الدائرة بالدائرة، و اصبع الانسان بـالانسان، و الحــادّة بالقاغة ليس أمراً ضرورياً؛ بل يمكن تحديدها بدونها، لكن تحديدها بها كأنته أسهل و أيسر؛ و كذا الأمر في المكس، أي ليس يجب أن لاتحدُّ الدائرة بالقطعة و الانسان بالأصبم و القاغة بالحادّة ، بل يمكن تحديدها بها أيضاً بوجه.

و بالجملة ليس الأمر بحيث يجب أن تعرف العلَّة فيه، و يتجثّم لأجله، و مـع ذلك العلّة الّتي وجدها الشيخ عليلة، كها ستطلّع عليه. (١٦/٢٤٨) قوله: و لامن شرط الانسان من حيث هو انسان أن يكون (الله - ١٦٨) له إصبع بالفعل.

لا يخنى أن الرأس مثلاً من شرط وجود الانسان من حيث هو انسان، مع أنته لا يلزم تعريف الانسان به أيضاً. كما لا يلزم تعريفه بالاصبع. فليس هذا المسعني همو العلّة في عدم تحديد الانسان بالاصبع.

### [٣/٢٤٩] قوله: و اعلم أنَّ السطح مادّة عقلية ....

لما ذكر أنَّ القطعة تحصل للدائرة بسبب انفعال يعرض لمادتها، أراد أن يتبيَّن أنَّ مادتها ماذا.

و لايخنى أن جعل السطح مادّة عقلية\ للدائرة لايظهر وجهه. اذ الظاهر أنسها مادّة خارجية.

(١١/٧٤٩) قوله: وجب أن تؤخذ في حدّها تلك الصورة.
هذا الوجوب في حيّر المنع، و لادليل عليه أصلاً.

(١٥/٢٤٩) قوله: فلذلك تؤخذ صورة (هذه) الكلات .... قد عرفت أنته لايجب أخذ الكلات في حدود هذه الأجزاه.

#### [١٥/٢٤٩] قوله: ثمّ تفترق هذه الأمثلة الثلاثة ....

أنت خبير بأنّ بيان هذا الافتراق و الافتراق ً الّذي يذكره ً بعد. بين الدائرة و

١. ق: . بسبب انفعال ... عقلية

المقالة الخامسة ١٨١

القايمة، ليس مممّا يتعلّق به غرض علمي أصلاً، و ليس ممّا يسطح لارتكباب همذا التطويل الذي ارتكبه. و لعلّ الشيخ يحسب أنّ مثل اهذه الأمور علم بحقائق الأشياء، و كبال؛ حاشا و كلاّ إن هي الا كلال و وبال و ضلال و ليس فيها تحقيق حال، بل هي تطويل مقال.

### [10/200] قوله: و أن لم يدلُّ على هذه الاضافة بالفعل ....

كان مراده و ما سنذكره بعد ذلك من أنّ اضافة الحادة ليست الى قائمة بالفعل، بل الى قائمة بالقوّة؛ لكن في التعبير عنه بهذه العبارة تكلّف جداً، فعسى أن يكون مراده غير ذلك؛ فتأشًا!

# [١١/٢٥٢] قوله: فكان؟ حينئذ اذا حقَّق فقد أشير الى القائمة.

لا يخنى أنته يمكن أن يعرف بما لااشارة فيه الى المساواة أصلاً، كأن يقال: الحادّة هي الزاوية التي اذا خرج ضلعاها الى شبر مثلاً لم يصل مربّع، البعد بينهها الى شبرين. و القول بأنّ فيه حينئذ أيضاً اشارة الى القائمة \_اذ لو وصل البعد الى شبرين كان الزاوية هي القائمة، فقد أخذت أيضاً المقايسة الى القائمة \_لا يخنى ما فيه من التعسّف الزاوية هي القائمة.

١. ك : - مثل

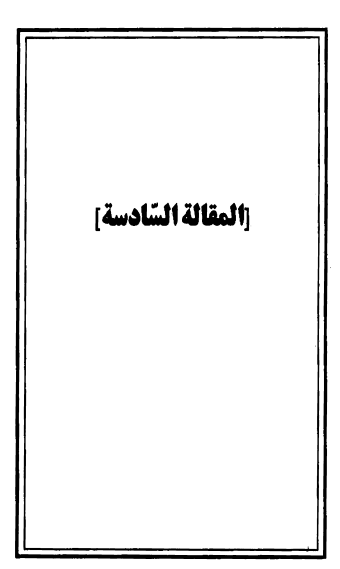
٦. ق ، ك : لحلق ٤. ق : بلدر شير

٦. ق : + الخ

٣. في المصدر : و كان ٥. ق : ـ أيضاً

د کدا







# [الفصل الأول] [في أقسام العلل و أحوالها]

[١٠/٢٥٧] قوله: أي أن الاتكون ذاتها بالقصد الأوّل محلاً لما يستفيد منها وجود شيء يتصوّر ٢ به، حتّى تكون في ذاتها قوّة وجوده الآبالعرض.

مراده أنَّ الفاعل هو الَّذي يفيد وجوداً مبائناً لذاته، بمعنى أن لاتكون ذاته بالذات محلًا له، بل إن كان؟ فبالعرض. و لايلزم أن لاتكون محلًا مطلقاً لأيّ شيءٍ كان، بل علاً لما يتصور الفاعل بد.

و الحاصل: ان الفاعل لايمكن أن يكون فاعلاً للحال الَّذي يتصوّر الفاعل به، اذ لو كان يتصوّر به و هو أيكون بالقوّة ما لم يحصل الحال فيه. فكيف يمكن أن يكون فاعلاً له؟ اذ الشيء ما لم يكن بالفعل لا يكن ايجاده لشيء. أمنا الحال الذي لا يتصوّر الهلُّ به كالأعراض فيمكن أن يكون الهلُّ فاعلاُّ له، اذ بدونه يكون بــالفعل. فــلاهُ حجر في كونه فاعلاً له؛ غاية الأمر أن تكون فاعليته و قابليته من جهتين.

فالضمير المستتر في «يستفيد» راجع الى «ما». و ضمير «منها» ١ الى «العلَّة». و

١. المصدر: . ان

ى ڭ : فهر

115.5 ه. ن : رلا

٦. ك: بينها

٣. هكذا في المصدر

«وجود شيء» مفعول لديستفيد». و الضمير المستتر في «تتصوّر» راجع الى «العلّه». و ضمير «به» الى «شيء».

و ما يستفيد منها وجود شيء [ب – ١٦٨] تتصرّر به كناية عن الصورة، اذ الصورة على تقدير كونها معلولة لمحلّها يصدق عليها أنتها يستفيد من محلّها وجود شيء يتصوّر المحلّ به. يتصوّر المحلّ به. و في بعض النسخ «يتصوّر بها». و الصحيح هو الأوّل. و في بعض آخر «وجوداً يتصوّر به» و مفادة أيضاً مفاد الأوّل.

# [١٢/٢٥٧] قوله: و مع ذلك فيجب أن لايكون ١....

لما ذكر أنّ الفاعل يلزم أن لايكون بالذات محلاً لما هو صورة له، فهم منه أنته يمكن أن يكون محلاً لما ليس بصورة له، بل عرضاً؛ استدرك ذلك بأنّ وجود المعلول له \_أي حلوله فيه \_ يجب أن لايكون من جهة فاعلية بل باعتبار آخر، و هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: ما أشرنا اليه آنفاً من أنته لمّا كان فاعلاً و قابلاً فلابدّ أن يكونا مسن جهتين، اذ لايكن أن يكون الشيء فاعلاً و قابلاً من جهة واحدة.

و ثانيهها: انّ ذلك الحملول ليس من جهة الفاعلية. اذ الفاعل لايسؤخذ فسيه أن يكون معلوله حالاً فيه، بل انتها يقع ذلك حيث يقع باتفاق من خارج.

### [١٣/٢٥٧] قوله؛ و ذلك لأنَّ الفلاسفة ... .

تعليل لقوله: «و بالفاعل العلَّة الَّتي تفيد وجوداً» يعنى: ۚ أنَّ ما ذكرنا مــن أنَّ

١. كذا. في العصدر : الأ ٣. ق : الغنى

٢. ص: الوجود

المقالة النادسة

الفاعل ما يفيد الوجود هو على اصطلاح الفلاسفة الالمّيين!.

## [١٣/٢٥٧] قوله: اذ هم؟ لم يشترطواكون الفاعل مبدءاً للتحريك.

انتها ذلك على اصطلاح الطبيعيين. و قد قبل في شرح قول الشيخ: «و بالفاعل الملّة الّتي تفيد وجوداً» الى قوله: «و نعني بالفاية» ما هذه عبارته: «فقد ذكر أنّ جماعة خصّواً اسم الفاعل بالملّة الّتي يفيد وجوداً مبائناً لذاتها. و منهم الشيخ، و ليس عندنا لهذا التخصيص وجه، و لاحاجة.

و بالجملة فيرد عليهم النقض بمواضع، منها: الفاعل المباشر للحركات الطبيعية. فأجاب عنه الشيخ بوجهين:

الأوّل: انّ المراد بالافادة ما يكون بالذات و بالقصد الأوّل، و تأثير الفاعل الطبيعي في الحركة ليس لذاته، بلء يعرض الطبيعة من الحروج عن الحالة الطبيعية، كما سنحقّه في مستأنف الكلام.

و الثاني: أنّ الوجود الّذي يحصل من الفاعل الطبيعي المقارن من الأمور الّتي لها صورة في الخارج ليس حصوله من هذا المبدأ من جهة كونه فاعلاً، بل من جهة كونه ممدّاً أو شرطاً أو مقترناً بقابل منفعل، فيكون كأنته قابل للفاعل.

فانّ المعني بالفاعل<sup>6</sup> عند الحكماء الالهيين هو فياض <sup>1</sup> الوجود و مفيده، بخلاف ما هو عند الطبيعيين، حيث يعنون به مبدأ الحركة و لو كان على وجه القبول، كالجسم بالقياس الى ما يصدر منه من الحركات و الاستحالات.

و في الجوابين نظر لأنًا نقول: هب أنّ الطبيعة لاتفعل الحركة الَّا بعروض حالة

١. ق : ١ الألهيين ٢. ص : انهم

٣. ق : بالأرامة 4 : + لما

ه ر: الفاعل ٦. م: الواجب

غريبة، و هب أنّ الطبيعيين عنوا بالفاعل كلّ مبدأ حركة أيضاً، أليس اللطبائع آثار و لوازم وجودية؟ كالحرارة للنار و البرودة للهاء، و نفس الحركة من الأمور الوجودية، و صدورها عن الطبيعة بشرط الحاله غريبة لايخرجها عن كونها [الف - ١٦٩] أثراً صادراً منها مقارناً علما.

و منها: اقتران المادّة بالصورة، و قد ثبت أنّ الصورة علّة فاعلية لها. و إن كانت فاعليتها بالشركة (للمفارق؟.

و منها: لوازم الماهيات على ما ذهبوا اليه من أنتها علَّة للوازمها، و كــذا لوازم الوجود.

و منها أنته لما كان الحقّ عند الشيخ و تلميذه بهمنيار و غيره تسبعاً للسمعلم^ الأوّل لم و المشّائين (مجصول الصور (المفترنة لذاته، و هو سبحانه فاعل لتلك الصور الحاصلة في ذاته من ذاته، فيكون فاعلاً تقترنه المجمولات (الفاعل لما يفيده في بعض الأمور (۱۰).

و ليت شعري ما الذي يدعوه و يضطره الى هذا الهرب و التخصيص، فان كان منشأ ذلك أنته يلزم من كون الشيء فاعلاً لما يلحقه كون الشيء الواحد فاعلاً و قابلاً لأمر واحد، فنقول: انّ الأمر المعلول إن كان من اللوازم، فلاقابلية هناك بمعني القوّة و الاستعداد المنافي لمعني الفاعلية و الأالفيل و الايجاد؛ و إن كان من اللواحق العارضة فهناك كثرة و تركيب لامحالة من مادة و صورة، فالفعل بجهة الصورة، و القبول من

۱. ق ص : ليس /كذا

٢. بعض النسخ : + ان

۵ ق: شرط

-٧. ص ۽ ڭ ۽ م : ۽ الحق

٩. م : ـ للمعلم الأول

١٠ م . - تلمعتم ادون
 ١١. ق ، ك : فيره المعلم

١٣. م : . الصور المقترنة ... الأمور

٦. ق : شرط

ع. ص: قارنها

٦. م : . للمفارق

٨ ق ، ك : غيره المعلم

٠٠ موره ك.م: مالحق

١٢. ق: . فيكون فاعلاً ... المجمولات

.

14. ق: و و

جهة المادة» أ، انتبى كلامه.

و فيه نظر:

أمتا أوّلاً: فني قوله: «فيرد عليهم النقض بمواضع، منها: الفاعل المباشر للحركات الطبيعية»، لأنّ مراد الشيخ على ما وجّهنا كلامه أنّ الفاعل لايجوز أن يكون محلاً لفعله بشرط أن يكون فعله صورة له لاعرضاً"، و لا يعني أنته لا يكون مقارناً لفعله مطلقاً، حتى بعنوان أن يكونا حالين في محلّ واحد، كيف و سيصرّح بعيد هذا بجواز ذلك حيث يقول: «و ليس ببعيد أن يكون الفاعل" يوجد المفعول من حيث هو» الى آخره؟ و ما أورده هذا القائل في النقض حن هذا القبيل أحفلاورود له أصلاً.

و أمتا ثانياً فنى قوله: «فأجاب عنه الشيخ بوجهين الأوّل: انّ المراد» الى آخره؛ لأنّ مراد الشيخ من هذا الكلام هو الّذي وجّهناه به، و ليس مراده هذين الجوابسين اللذين ذكرهما هذا القائل، و حمل كلام الشيخ عليها فرية و بلامرية.

و أمتا ثالثاً فنى قوله: «فان المعني بالفاعل» الى آخره؛ لأنته يظهر منه أنته جعل آ كلام الشيخ و «ذلك لأنّ الفلاسفة» الى آخره تعليلاً لقوله: «بسل إن كان و لابسدّ فباعتبار آخر»، و أنت تعلم أنته تعليل لما «ذكرنا آنفاً» و عند جعله تعليلاً لما ذكره لا يرتبط أصلاً، و لا يستقيم قطعاً؛ اذ على ما فهمه يكون المراد أنّ الفلاسفة الالميين يعنون المفاعل مفيداً لوجود، و الطبيعيين يعنون به أعمّ من مفيد الوجود و غيره، حتى أنتهم يعدّون القابل أيضاً فاعلاً على ما سيصرّح هذا القائل به.

و أنت خبير بأنَّ حمل كلام الشيخ عليه ممَّـا لايستقيم أصــلاً. اذ الشــيخ نـــقي^

۲. ص ، ك : . بشرط ... عرضاً

١. لعليقة الهيات الشفاء / ٢٢٣

٣. ق : - الفاهل ٢. ق : القيل

ه. ق : مزيد / يمكن أن يقرأ ما في يعض النسخ : مرية

٦. ق : جملها في ٧. ق : ممتون

A ق : يقى أم : يعنى أص ، م : + أن يكون

الفلاسفة الالَّمِينِ ل يعنون بالفاعل مبدأ التحريك فقط، كما يعنيه الطبيعيون، بل مبدأ الوجود مطلقاً سواء كان تحريكاً أو غيره، و هذا؟ ممَّا لامدخل له فها قال هذا القائل، بر مو ظاهر إب - ١٦٩].

و أمنا رابعاً فني قوله: «حيث يعنون به مبدأ الحركة، و لو كان على وجه القبول كَالْجِسْمِ» إلى أَحْرِه؛ لأنَّ هذا خلاف الواقع، بل الطبيعيون يعنون بالفاعل مبدأ الحركة . و مفيدها، لاقابلها أيضاً، و هو ظاهر؟.

و امتا خامساً فني قوله: «و منها اقتران المادّة بالصورة أ». اذ ليس هذا <sup>ه</sup> ممّا نفاه السيح على ما علمت.

و أمتا سادساً فف<sup>7</sup> قوله: «و منها لوازم الماهيات». اذ هي أيضاً ليست ممّا نفاه

و أمنا سابعاً فني قوله: «و منها أننه لمّا كان» إلى آخره، على قياس ما سبقه.

و أمنا ثامناً فني قوله: «و ليت شعري ما الَّذي يدَّعوه» إلى آخِره، إذ قد عرفت مراده. و عرفت أنه ما الّذي يدعوه آليه، و أنَّ المراد و الداعي اليه ليس ما م يخيّله هذا الفائل فثنت!

## [18/208] قوله: بل هو نوع آخر.

و هو أنته مفيد لوجود العرض و ليس مفيداً لوجود المركّب، بــل عــلّـة ٩ لد ١٠ باعتبار أنه جزء له.

381: 30 1

٣. ص ، ك : فهذا

1 ق: منها لوازم الماهيات

٦. ص: . على ما علمت ... قفي

ه ص، ك: منا

٠١.٠ : +ما

٣ ق : . و اما رابعاً ... ظاهر

ة ص. الأهي ايضياً

٧٠٠ : + كان

هم د دنية

## [٣/٢٥٩] قوله: بل انسّما يفيده الوجود شيء آخر، و لكنّه افيه.

أي مقارنه. فان قلت: مفيد وجود المركّب هو موجد صورته، فبتوسّط ايجاده " للصورة يوجد المركّب. وكذا الحال في ايجاد الهيولى بتوسّط الصورة، فسلافرق بسين الوجهين.

قلت: الصورة لها مَدخل في افادة وجود الهيولى، و لامدخل لها في افادة وجود المركّب؛ فافهم!

[١٩/٢٥٩] قوله: من حيث لاتكون ذات هذا الضاعل تسابلاً؛ لمسورة ذلك الوجود.

اقحام الفظ «الصورة» اشارة الى أنته لايمكن أن يكون الفاعل قابلاً لما يتصوّر به أ. أمنا اذا لم يكن متصوّراً به كالأعراض فلامحذور في كون الفاعل قابلاً له على ما أشرنا اليه سابقاً.

## [٨/٢٦٠] قوله: و أمَّاكون وجوده بعد العدم فلايصير لعلَّة ٢ ....

اعلم أنّ نني كون هذه الصفة معلولة [١]؛ إمتا المراد منه أنسها ليست معلولة بالذات بل بالعرض، أي الجاعل الّذي يجعل الوجود بالذات يجعلها أيضاً بالعرض؛ [٢]؛ أو أنسها معلولة لذات موصوفها لالأمر خارج عنها، بناء على أنّ لوازم الذوات مستندة الى ذرات الملزومات؛ [٣]؛ أو أنسها لاتحتاج الى علّة أخرى سوى علّة موصوفها، بل علّم علّم علم علم علم علم علم علم المناها.

٦. ق ، ك : . به

٣. ق : اتحاده ٢. قابلة

٥. الاقحام : الادغال يلاروية

٧. في المصدر : المدم فأمر لم يصر العلة

و أيتاما كان من هذه المعاني فهو ً نافع في هذا المقام. كما لايخنى و إن كان نفع الأتزلين أظهر.

ثمّ لا يخنى أنه بعد ما ثبت أنّ الوجود كما يفيده الفاعل و أنّ كونه بعد عدم انتها حصل باعتبار أنّ هذا الوجود اتفق أنه صدر من الفاعل بعد العدم الذي ما كان منه بل من غيره، فيظهر منه أنّ الحدوث ليس مما يتعلّق بالفاعل، و أنه لا سدخل في الفاعلية للعدم السابق، بل انتها هو فيا هو فيه من باب الاتفاق. و يظهر منه أيضاً أنّ هذا الوجود متى كان يحتاج الى الفاعل بالبيان الذي سيذكره الشيخ فتثبت على هذا مسألتان:

إحديها <sup>4</sup>: أنسه لااستناع في التأثير في القديم، أي أصل التأثير و الايجاد لايستدعي أن يمتنع التأثير في القديم على ما ظنّه <sup>ه</sup> بعض، بل إن كان امتناع فباعتبار أمر آخر.

و ثانيها أ: انَّ الممكن الباقي محتاج الى المؤثِّر مادام باقياً هذا.

و لا يذهب عليك أنته يمكن أن يقال الله - ١٧٠] أنّا سلمنا أنّ هذه الصغة ليست تجعل الفاعل بالذات و أنّ مجعوله بالذات الوجود و حدّه و أنّ هذه الصغة انتها تحصل بمدخلية العدم الّذي ليس من الفاعل، بل انتها يقارن فعله بالاتفاق؛ لكن نقول: يمكن أن يكون التأثير مشروطاً بهذا العدم الّذي لامدخل للفاعل فيه لابدّ لنفيه من بيان، فعينئذ اثبات المسألة الأولى لا يخلو من اشكال.

فان قلت: انّ اثبات المسألة الثانية أيضاً لاحاجة فيه الى هذه المقدّمة. بل إنتها تثبت بما سيذكره الشيخ من أنّ الوجود في الزمان الثاني إمّا من نفس الماهية أو من

٨ م : الاثبات

| ۳. ق دم : دفهو  | ١. ص : اما  |
|-----------------|-------------|
| ٤. ق ، ص : أحده | ٣. م : فليت |
| ٦. کذا          | ٥. ص : ظن   |

٧. ق: لعذا

غيرها الى آخر ما ذكره الشيخ من دون حاجة الى هذه المقدّمة. و ظاهر أيضاً أنّ هذه المقدّمة لاتتبت هذه المطلوب بدون التمسّك بهذه المقدّمات؛ فظهر أنّ هذه المقدّمة ممّا لاحاجة البها و لا يتوقّف اثبات احتياج الباقي في البقاء عليها على ما يظهر من كلام الشيخ.

قلت: ما سيذكره الشيخ بعد ذلك لايثبت المطلوب بدون هذه المقدّمة، اذ بدونها يمكن أن يمنع أن الوجود محتاج الى الفاعل حتى يردّد في سببه، بل يجوز أن يكون المحتاج الى الفاعل هو الحدوث. فهذه المقدّمة تثبت أنّ الهمتاج حقيقةً هو الوجود لا المحدوث، فحينئذ يردّد في سببه الى آخر الدليل، هذا. و الكلام بعد محسل تأمسل، فتأماً الله المحدوث فعينئذ يردّد في سببه الى آخر الدليل، هذا. و الكلام بعد محسل تأمسل،

### [١٢/٢٦٠] قوله: فإن قال قائل كذلك وجوده بعد عدمه ....

يمكن تقرير هذه الشبهة بوجهين.

أحدهما: انّ هذا الوجود بمكن أن يكون بعد العدم، و يمكن أن لايكون بعده بأن يكون. و انتها بحيث ً لايكون عدم قبله، فكان كونه بعد العدم جائزاً أن يكون و جائز أن لايكون، فلابدً له من علّة على ما اعترف ً به.

٤. ق: بجب

٥. ك ، م : اعترفت

١. يمكن أن يقرأ ما في ق : يردّ و ٢٠ ك : فهذه

٣. ه وجه النأمّل: أنّ بهذه المغدمة لايظهر الا أنّ الوجود منعلّق الجمل لا الحدوث، و حينتل يبجوز أن يكون الوجود محتاجاً الى الجعل في آنٍ أوّل الجعل لابعده، فلايدٌ أن يقال: الا نعلم بديهة أنّ الوجود في أيّ آنٍ كان لابد له (ف). لابد له (ف) من سبب يستند(ق: فيشير) البه، و مع هذه الدعوى لاحاجة الى المغدّمة المملكورة، اذ يمكن أن يقال بدون هذه المغدّمة المعدّمة أيضاً الله نعلم أنّ الوجود لابدٌ له من سبب الى آخر الدليل. الا أن بعال: لملّة لابمكن ادّعاء هذه المغدّمة المعدّمة الابعدلة لاشكّ أنْ للحدد لابمكن ادّعاء هذه المغدّمة مدعلاً في ظهور العطلوب و وضوحه، و ان لم يمكن لها مدخل في ليوته، فافهم (امنه)

و ثانيهما: انَّ بعد العدم بيكن أن يقع الوجود و يمكن أن لايقع، فكونه المدم كان ممكناً فله علَّة.

و الجواب عن الأوَّل: انَّ المرادُّ أنَّه اذا حصل العدم للمعلول في الزمان السابق باعتبار علَّته الَّذي ۗ هو عدم العلَّة، ثمَّ أوجد الفاعلُ المعلولُ بعده، فليس للفاعل صنع الَّا افادة أصل الوجود في هذا الزمان. و أمَّا صفته الَّذي هو كونه بعد العدم فهو لازم له بعد الفرض المذكور، و هو ظاهر. و اللازم للشيء ؛ لايقتضي تأثيراً علىحدة. بل التأثير في الملزوم بالذات تأثير فيه بالعرض؛ فظهر أنَّ شان الفاعِل ليس الَّا افسادة أصل الوجود، و هذه الصفة اللازمة لاتستدعى تأثيراً آخر بـالذات، و لزوم هـذه الصفة ليس أيضاً من قبل الفاعل وحدة حتى يقال: انَّ الفاعلية لابدُّ فيها من هـذه الصفة، بل من قبل الفاعل و العدم السابق الَّذي ليس مستنداً الى الفـاعل، بـل الى عدمه من حيث هو فاعل. فاستفيد منه أنّ هـذه الصيفة انشيا حـصلت الـمعلول بمدخلية العدم السابق الَّذي ليس من جهة الفاعل. بل انتها هو من مقارنات الفاعل من باب الاتفاق؛ فاذن يحكم المقل بأنّ [ب - ١٧٠] هذا المقارن الاتفاق لامدخل له في تأثير الفاعل. و يمكن أن يؤثّر بدون هذا المقارن ۗ الاتفاقى، فيجوز حينئذ بالنظر الى نفس التأثير أن يكون المعلول غير كائن بعد العدم، بل دامًا ١/، بل انتها يمتنع ذلك إن كَانْ بِمَم مانع آخر و قد عرفت ما فيه. و يحكم أيضاً بأنّ أصل الوجود مستند في هذا الزمان الى الفاعل، فيجب أن يكون متى كان^ أصل الوجود متحقّقاً مستنداً الى الفاعل بالبيان الذي سيذكره الشيخ.

و عن الثاني: أنته [١]: ان أردت أنَّ بعد العدم يمكن أن يقع أصل الوجود فيكون

۲. ص : فالمراد

۱. ق: لكرنه ۲. كذا في النسخ

ە. ق ، م : حصل

٧. م : دائمياً

۱، ص : لشيء ٤. ص : لشيء

٦. ص: + او / م: المفارق

٨ ق : يكون مشتركاً في

متصفاً بهذه الصفة، و يمكن أن لايقع فلايكون متصفاً بهذه الصفة، فهو مسلّم. لكن لايلزم من هذا اللّ أنّ اصل الوجود محتاج الى الفاعل، و بعد جعله تكون هذه الصفة لازمة له غير محتاجة الى جاعل آخر يجعلها بالذات، بل الجاعل للوجود بالذات يجعلها بالعرض، كها مرّ.

[۲]: و ان أردت أن بعد وقوع الوجود أيضاً يمكن أن تكون هذه الصغة، و يمكن أن لاتكون، فبطلانه ظاهر. و اذ قد عرفت حقيقة الحال فعليك بتطبيق كلام الشيخ في الجواب على ما ذكرنا.

## [٨/٢٦١] قوله: وهي متقدّمة الامعاً.

التقدّم غير ظاهر، نعم لايجب أن يكون مع المعلول مادام يكون المعلول.

### [١٣/٢٦١] فانَّ الحدوث نفسه ليس وجوده ... .

فيه نظر؛ اذ ليس يجب أن يجب وجود الحدوث لذاته حتى يجب به وجود غيره؛ اذ على هذا يلزم أن لايكون ممكن سبباً لممكن آخر. فالصواب الاكتفاء بـالوجه التاني.

على أنتك قد علمت «أنّ الحدوث» إلى آخره و ظاهره أنته وجه آخر لاحتياج الباقي في البقاء إلى المؤثّر، و يكون حاصله: أنّ أصل الوجود من الفاعل، و كونه بعد العدم بالاتفاق و العارض الاتفاقي لادخل له في حقيقة الشيء، و العدم السابق لما كان علّة لهذا العارض الاتفاقي فلامدخل له في مجمولية و حقيقة الوجود، فأصل هذا النوع من الوجود مستند إلى الفاعل، فيكون مستنداً اليه ما استمرّ و بق.

١. ص: محتاج ٢. ص: ملدمة

٤. ق: مجموله و هكذا يمكن أن يترأ ما في ص و ك.

و فيه نظر ظاهر؛ اذ عدم مدخلية العدم في الوجود و مجموليته لايقتضي أن يكون الوجود متى كان حاصلاً كان مستنداً الى الجاعل، اذ يجوز أن يكون احتياج المجمول الى الجاعل آن ابتداء الجمل، لم يصر ابعده مستغنياً عنه.

و الحاصل: انّا سلمنا أنّ هذا النوع محتاج الى الجاعل و أن لامدخل للمدم السابق في احتياجه الى الجاعل، لكن نقول: انّ الاحتياج الى الجاعل ليست سـوى أنّه يحتاج الى جاعل يجمله أنّ أوّل الجعل، و ليس له معني سوى ذلك، فلابدّ مـن التمسّك بما ذكره فى الوجه السابق حتى يثبت المطلوب و بدونه لايثبت قطعاً، فتدبّرا

[٧/٢٦٢] قوله: تأثير و غناء.

أي نفع.

[۱۱/۲٦٢] قوله: و أن أستمر و بقي.

قد عرفت حقيقة الحال [فيه].

[11/277] قوله: و لهذا لايمكنك أن تقول ....

لا يخنى أنّ هذا ليس الآما ذكره سابقاً، و لا يظهر آوجه لاعادته، و كأنته على ما هو دأبه من التكرارات و التطويلات؛ أو أنته اعادة ليلحق به الله – ١٧١] ما ذكره " بقوله: «و الفاعل الذي نسميه الغاية» الى آخره؛ لأن هذا الكلام فيه توضيح و تبيين ليس فيا سبقه كها لا يخنق.

١. ص : لم يمير ۾ ڪ ۽ ۽ يمير ٢. ق : - لا

## [٣/٢٦٣] قوله: و الفاعل الَّذي تسميّه العامّة ١ ....

لايجنق أنَّ بما ذكره لايتبت الآ أنَّ في مفهوم الفاعلية لايعتبر العدم السابق. و أنَّ متملّق الجمل ليس الآ الوجود لاالحدوث. و امتا انَّ الجمل ليس مشروطاً بمالعدم السابق حتى يظهر منه آنَ القديم أيضاً لا يجوز أن يكون أثراً للجاعل فلا: و كذا لايظهر منه أنَّ الوجود متى كان لابدّ من استناده الى شيء حتى يشبت أنّ الممكن الباق محتاج الى المؤثّر، اذ يجوز أن يكون احتياجه في آن الحدوث.

## [١٤/٢٦٣] قوله: فاذن وظهر أنّ وجود الماهيّة متعلّق بالفير٧....

قد ظهر أنته لم يظهر بما ذكره سوى أنّ فعل الفاعل في الاحداث هو افعادة الوجود في الوقت المعلوم، لا افادة الصفة التي هي مكونه بعد العدم و لاالعدم السابق. و أمنا أنّ هذا الوجود معلول من حيث أنته وجود وكلّما يكون لابد أن يكون متعلّقاً بالغير قلا، لجواز أن يكون احتياج الوجود في آن الافادة أن فقط، فاذا أفاده الفاعل فيبقي مستغنياً عنه. و لاينافي ذلك أن يكون مفاد أن الفاعل الوجود دون الصفة المذكورة و دون العدم، و هو ظاهر.

و تفصيل القول هيهنا: انَّ بعضهم زعموا أنَّ فعل الفاعل هو الاخراج من العدم الى الوجود، و بذلك سمَّوا الفاعل ما يخرج من العدم الى الوجود، و على هذا يلزم ١٦ أنَّ الممكن اذا كان قديماً لايجوز أن يكون أثراً لشيء، اذ لايتصوّر فيه الاخراج من

 ٢. ق: الفاية
 ٣. ق: الفاية

 ٣. ق: فيه
 ٤. ق: م: - لا

 ٥. ص: فان
 ١٠. في المصدر: يتملّق

 ٧. ق: طان
 ١٠. في المصدر: يتملّق

 ٧. ق: طان
 ١٠. ق: الاعادة

 ٩. ص: يجوز
 ١٠. ق: الاعادة

 ١٨. ق: - مناه
 ٢٠. ق: + من

العدم الى الوجود، وكذا يلزم أن لايكون الممكن الباقي محتاجاً الى المؤثّر حال البقاء، اذ لايتصوّر بعد آن الحدوث الاخراج مـن العـدم الى الوجــود و انــُــــا ذلك في آن الحدوث فقط.

و خلاصة ما يستفاد من كلام الشيخ هيهنا بعد التملخيص و التنقيح: أنّ في الاخراج من العدم الى الوجود أمور الوجود و صفة الّتي هي كونه بعد العدم و العدم السابق، و ظاهر أنّ الفاعل لامدخل له في العدم السابق، و انتها هو أمر عرض بسبب عدم الفاعل، و كذا في الصفة المذكورة، لأنّ هذه الصفة أمر لازم للوجود\ الواقع في هذا الوقت، و اللازم لا يحتاج الى جاعل بالذات، فبق أن يكون أثر الفاعل هو الوجود فقط، فيلزم\ أن يكون هذا الوجود مادام متحققاً مسنداً إلى الفاعل.

و أنت خبير بأن هذا مما لا يكاد يتم اذ بجرد أن اثر الفاعل في الاحداث هو نفس الوجود لا الأمران المذكوران لا يلزم أن يكون هذا الوجود مستنداً الى الفاعل داغاً. اذ يجوز أن يكون الوجود محتاجاً إلى شيء يفيده، و بعد الافادة يسبق سنفسه مستغيناً عن مؤثر و هو ظاهر. و كذا لا يلزم بمجرد ما ذكره أن الممكن اذا جاز أن يكون قدياً إب - ١٧١] جاز استناده الى مؤثر لجواز أن يكون شرط التأثير العدم السابق و ان لم يكن معني التأثير الاخراج من العدم الى الوجود، بل افادة الوجود فقط، فلابد في الدعوي الأولى من التسك بما ذكره الشيخ من «أن الوجود بعد المحدوث لا يخلو» الى آخره، أو بدعوي البداهة في عدم الفرق بين آن الحدوث و غيره، فاذا كان الوجود في آن الحدوث مستنداً الى غيره، فلابد أن يكون في غيره أيضاً كذلك، و هي مشكلة جداً. و في الدعوي النائية من دعوي البداهة في عدم أيضاً كذلك، و هي مشكلة جداً. و في الدعوي النائية من دعوي البداهة في عدم أولا، بل

١. ق: للموجود

۲. ص : فقد بلزم ٤. كذا. [۸/۲٦١]

٣. ص : الأول

ە. ق : پدعى

الافادة في التاني أتمّ و أولى.

و لا يخنى أنه يمكن اثبات الدعوي الأوّل بمجرّد ما ذكره الشيخ من «أنّ الوجود بعد الحدوث لا يخلوه الى آخره، من دون أن يتمرّض، لأنّ متملّق التأثير ليس هو الاخراج من العدم الى الوجود، و هو ظاهر. نعم بعد هذا التمرّض يصير الأمر أظهر و يرتفع الوهم رأساً. و أمنا الدعوي النائية فلابدّ فيها من هذا التعرّض ليظهر أن صنع الفاعل هو افادة الوجود، ثمّ يدّعي أنته لافرق فيها في أن يكون بعد العدم، أو لا، اذ لو كان أثره الاخراج من العدم الى الوجود كها توهم فلاسبيل الى اثباتها.

فان قلت: اذا ثبت أنّ الامكان علّة الاحتياج، فهل لايثبت هذا المدّعى من دون التعرض المذكور؟

قلت: كأنته لا، اذيجوز أن يكون الامكان علة للاحتياج ا، و مع ذلك لايمكسن التأثير بدون سبق العدم. و غاية ما يلزم من ذلك أن لايكون ممكن قديم، نعم كون الامكان علّة للاحتياج نافع في المطلوب الأوّل و به يمكن اثبات الاحتياج حال البقاء بالدليل الّذي ذكره الشيخ من دون التعرّض المذكور، كما لايخني.

## [الفصل الثَّاني]

# [في حلّ ما يتشكك به على ما يذهب اليه أهل الحقّ من أنّ كلّ علّة هي مع معلولها، و تحقيق الكلام في العلّة الفاعلية]

[١٢/٢٦٥] قوله: و لكن الاشكال هيهنا في شيء، و هو أنَّ هذه ... .

قيل: «هذه من الاشكالات الصعبة في ارتباط الحادث بالقديم. تقريره: انّ هذه الأسباب الفرضية المتسلسلة بلانهاية [1]: إمنا أن يقع كلّ منها في آن واحد، فيلزم تشافع الآنات و تلاحق الدفعيات من غير أن يقع بينها زمان، و هو محال، كما مرّ في مباحث ابطال تركّب الجسم من الأجزاء الفردة، و نني تركّب الزمان و الحركة من الآنات و الآنيات.

[۲]: و إستا أن يبقي زماناً. فيكون ايجاب كلّ منها لمعلوله في جميع ذلك الزمان لافي طرفه، و كذلك الموجب لايجابه يكون سعه في ذلك الزسان، و كذا الموجب لايجاب موجبه، و هكذا. فيحصل منها "سلسلة عمن علل غير متناهية عجمتمعة معاً في زمان واحد. و هذا النحو من التسلسل في العلل هو الّذي حكم بامتناعه؛ ثمّ مع

۱. ك : تنابع

۲. ص : ترکب

۳. ص ، ك : هيهنا ۵. ق : . مجتمعة

ة. ك : النسلسل

كونه مستحيلاً لم يقع به الارتباط المطلوب؛ إذ الجموع ا منها ايضاً " حادث لابدً لها من علَّة لحدوثها و لاعلَّة خارجة عنها". فيلزم وجود حادث بلاعلَّة موجبة بالفعلُّ.

. و ما [الف - ١٧٢] أجاب به الشيخ و غيره من هذا الاشكال هو أنّ الحركة شيء بقاؤه ليس بقاءً مستمرًا على حالة واحدة، بل هو في نفس بقائه الاستمراري متغيّر. فلولا وجود الحركة لكان الاشكال وارداً غير مندفع، لكنَّ الحركة لمَّا كان تجدَّدها و تفرِّرها ليس بغيرها من حالة إلى حالة تغيِّراً من أن إلى أن يليه، بل من حاله أنية يغرض فيها الّا و بينها و بين حاله آنية أخرى حالات كثيرة مفروضة على النــعت المذكورة؛ و بالجملة ليست حالاتها المتجدّدة في آنات متتالية ٥ متشافعة، بل كلّها شيء واحد متصل على نعت التجدُّد ۚ و الانقضاء. فالعلَّة المقتضية للحادث ليست موجبة له لذاتها، بل لكونها على نسبة مًا و وضع مًا بسبب الحركة، فالحركة إمَّا علَّة الحدوث، أو جزؤها. أو شرطها! فتكون علَّة الحوادث بما هي علَّة لها أمرأ متفيَّراً غير ثــابتة الذات على حالة واحدة و لاباطلة الوجود من كلُّ وجه و لادفعية الوجود، و لاأيضاًّ متفاصلة الوجود متتالية. و منشأ كونها على هذه الصفة هو الحسركة. فسالضرورة الحركة هي السبب الحافظ لتظام علل الحوادث أو شرطها أو شريكها. و بها ينحل هذا الاشكال و ما يجرى مجراه.

و اعلم أنّ الكلام عائد في أصل صدور الحركة من العلل الثابتة^ الَّتي بسببها أو بشركتها يصح صدور الحوادث المتجدّدة ٩ عن الواجب ١٠، فانّ صدور ١١ الحركة عنه ١٦

> ٧. ق، ك: . أيضاً ع. ق: بالعقل ٦. ق: المحدود /م: - المتجددة ٨ م : . من العلل الثابتة

١٠. نس، لا: تلك الملل

١٢. ص. ك: عنها /م : . عنه

١. ص: - من التسلسل ... المجموع

٣. ص: فيها

٥. ق: . منتالية

٧. م: كونهما

٩. ق: - المتجدّدة

١١. ص: + تلك

يستلزم صدور المتغيّر عنه ً.

و الجواب بأنتها أمر مستمرّ الذات، متجدّدة النسب، فبحسب استمرار ذاتها صحّ صدورها عن الواجب ، و من جهة تجدّد نسبتها صحّ صدور الحوادث عنها أو باشتراكها غير مجدٍ، اذ الكلام عائد الى لزوم جهة تجدّدها من جهة ثباتها، " انتهى كلامه.

و لا يخنى أنّ حاصل جواب الشيخ كأنه أنّ الحركة أمر متجدّد عملى سبيل الاتصال، و به يصمّ الارتباط المذكور؛ اذ نقول: انّ علَّة حدوث زيد مثلاً الآن المعلوم الّذي هو أن طلوع الشمس يوم الأحد، و علَّة هذا الآن هو الزمان الّذي هذا الآن انتهاؤه، و لا يلزم تخلِّف المعلول عن علَّته التامَّة الحال، إذ الحال الَّذي يدلُّ عليه الدليل. أن تتحقَّق العلَّة في آن و لم يتحقَّق المعلول فيه. أو تكون العلَّة في جميع آنات زمان و لم يتحقّق المعلول فيها. أمنا اذا كان العلَّة أمرأ تدريجياً -كالزمان و نحوه - فالعقل يحكم بأنته ما لم يتمُّ وجود هذا الأمر لم يجز وجود المعلول. اذ بدون تمامه لم تحصل العلَّة. لكن لابدُّ أن لايقع فصل بين تمامه و بين وجود المـعلول. اذ يُلزم التـخلُّف المـعلول بالبرهان، فالزمان إذا كان علَّةُ للآن فلايلزم أن يكون الآن سعه في جميع زمان حدوثه، بل يكون هذا ممتنعاً لما عرفت؛ بل يجب أن يتحقّق مع تمامه بلافصل، و هو كذلك. فالزمان و إن كان متقدّماً على الآن لكن لايلزم من عليته له تخلّف المعلول عن علَّته التامَّة الَّذِي° هو الحال كما عرفت إب - ١٧٢]، و هذا هو السرُّ في صيرورة الحركة . واسطة بين الحادث و القديم، اذ بها يحصل التقدّم مع عدم التخلّف، فيحصل الارتباط المذكور. و لو لم يكن مثل هذا الأمر لما كان يحصل هذا المعنى، كها لايخني.

فان قلت: ننقل الكلام الى علَّة الزمان، و نقول: انَّ علَّة هذه القطَّمة الَّتي قـلتَ

١. ص الك: عنها /م : ـ عنه

٣. ص ، ك : النابت / م : ، الواجب
 ١. ص ، ك : هو / ق : . هذا الآن

٢. تعليقة الهيات الشقاء / ٢٢٩

أنتها علَّة الآن الّذي هو علَّة حدوث زيد أيّ شيء هو؟ فان كانت القطعة السابقة أو الآن الّذي هو انتهاؤه، فيلزم أن يحصل تمام هذه القطعة بعد القطعة السابقة، و في الآن الّذي هو انتهاؤه بلافصل على ما اعترفتُ به.

قلت: علَّة هذه القطعة القطعة السابقة مع أجزاء هذه القطعة اي نصفيه مثلاً و لو نتقل الكلام الى نصفيه نقول: ان علَّة كلَّ نصف القطعة السابقة علَّته مع نصفيه و هكذا. و لا يخنى أنته على هذا لا يرد الا يراد الذي أورده هذا القائل على الجواب الذي ذكره الشيخ.

ثم لا يخفى أنّ حل هذا الاشكال لا يتوقف على الحركة، بل انتها ينحل بالزمان، لكنّ الحكاء لما اعتقدوا أنّ الزمان مقدار الحركة لابد لهم من القبول بالحركة السرمدية و الجسم السرمدي، و أمنا المتكلّمون فلما لم يبقولوا بأنّ الزمان مقدار الحركة بل جوّزوا أن يكون أمراً وهمياً منزعاً من بقاء الواجب، فهم في فسحة من ذلك، و لا يلزم عليهم القول بجسم قديم. حتى يصح الارتباط بين الحادث و القديم؛ بل قد عرفت أنته بمجرد ثبوت الزمان يحصل هذا الارتباط، و الزمان أمر وهمي ليس بموجود في الحارج حتى يكون قديماً، و يلزم قدم بعض أجزاء العالم الذي وقع اجماع الملّيين على خلافه، و قد بسطنا القول في هذا المقام في تعليقاتنا على الشرح الجديد المتجريد، فليراجعه من أراد الاطلاع عليه!

ثمّ قال القائل المذكور بعد ما نقلنا عنه: «و اعلم أنّ أجود ما قيل في هذا الباب و أقربه الى الصواب هو ما قال بعضهم أنّ الحوادث بأسرها مستندة الى حركة دائمة دورية، و لاتفتقر هذه الحركة الى علّة حادثة، فهي من جهة ثباتها و عدم انقطاعها تستند الى علّة ثابتة أو من حيث حدوثها كانت تستند اليها الحوادث.

د ق نے مثلاً

٣. ق ، ص ، ك : نقل ك ق : يجوز / م : يجوزوا

۲. س : عليته

فان سئلنا عن كينية استغناء اعتبارها الحادث عن حدوث علّة مع أنتا حكمنا كلّباً أنَّ كلّ حادث فله علّة حادثة؛ قلنا؛ المراد بالحادث الذي هـو مـوضوع هـذه النسية الكلّية هو الشيء الذي عرض لماهية الحدوث من حيث النّها معروضة له، و الحركة ليست كذلك؛ بل هي حادثة لذاتها بمعني أنَّ ماهيتها الحدوث و التجدّد، فاذا كان ذلك الحدوث و التجدّد ذاتياً لشيء لم يكن مفتقراً الى أن تكون علّته حادثة، و محن اذا راجعنا عقولنا لم نجدها جازمة بوجوب حدوث العلّة اللّا للمعلول اللّذي بعد الله تعدد و التغير فلانجدها يحكم عليه المحدد. أمّ المعلول الذي هو نفس ماهيته التجدّد و التغير فلانجدها يحكم عليه الله. الله اذا عرض له تجدّد و تغير زائدان، كالحركة الحادثة بعد ان لم يكن بخلاف الحدث الدورية الداغة إلف - ١٧٣] و حدوث العلّة التي يفتقر اليه المعلول الحادث الديرة أن يكون حدوثاً زائداً، و الاّ لم يصح استناد الحوادث الى الحركة الداغة.

فالحاصل: ان كلّ واحد من التغيّرات تنتهي الى شيء ماهيته هي نفس التغيير و الحاصل: ان كلّ واحد من التغيير و المقضاء. فلدوام الحدوث و التجدّد لم تكن علّتها حادثة ، و لكونها نفس التغيير و الحدوث هي الخدوث صحيح أن تكون علّة للمتغيّرات، و الماهية الّتي هي التغيير و الحدوث هي الخركة، و هذا عرفها قوم المأتها ماهية عنام ثباتها لذاتها، انتهى. و هذا أجود ما فيل في هذا المقام، و به يندفع كثير من الاشكالات» ، أنتهى كلامه.

و أنت خبير بأنّ هذا الجواب من الضعف و عدم الاستقامة بحيث لا يخنى؛ اذ هب أنّ الحركة هي نفس التجدّد و التغيّر إما قديم أو حادث، عن كان فدياً فكيف تكون علّة للحادث و كون ماهية التجدّد و التغيّر غيير مجميد أصلاً. اذ الفديم لا يكون أن يكون علّة للحادث \_ أيّ شيء كان \_ ماهية و إن كان حادث، فلابد له من علّة حادثة. و الفرق بين حادث و حادث مما يبطله العلم الصريح

ر في رام الما**نها** ا

٢. م : . علتها حادثة

الراجي : مقوم

<sup>£</sup> ق : هيئة ٦. م : القدم

قطعاً. و القول بأنته لاحادث و لاقديم أيضاً كذلك. و إن كان\ له جهة قدم و حدوث. فن جهة الحدوث لابدً له من علّة حادثة قطعاً.

و لا يخنى أيضاً ما في قوله: «و الآلم يصحّ استناد الحوادث الى الحركة الدائمة». فظهر أنّ هذا الجواب ليس الآمجرّد عبارات و تخيّلات شعرية، بل سفسطة و لاحقيقة لها محصلة.

ثمّ قال القائل المذكور بعد ما نقلنا بلافصل: «أقول و لكنّه غير وافٍ بستحقيق<sup>٣</sup> الارتباط بين الحادث و القديم لما فيه من الحلل بعد من وجوه:

الأوّل: انّ الحركة أمر نسبي ليس لها بالذات حدوث و لاقدم الا بتبعية ما أضيف هي البه: اذ معناها كها عرفها المحققون به هو خروج الشيء من القوّة الى الفعل يسيراً، أو شيئاً فشيئاً، أو لادفعة، فبالحقيقة الحادث التدريجي و الخارج من القوّة الى الفعل هو وجود قسم من المقولة التي فيها الحركة. و أمنا نفس الحركة فهي أمر نسبي هو تجدّد المتجدّد و حدوث الحادث بما هو حادث تدريجي.

الثاني: أنّ الحركة لكونها "أمراً بالقرّة لا يكن تقدّمها بالذات على وجود حادث، سواء كانت علّة أو جزء علّة؛ لأنّ الحادث موجود بالفعل، و الكلام في العلّة الموجبة لم و العلّة الموجبة للثيء يجب أن تكون موجودة معه بالزمان متقدّمة عليه بالطبع، و لامحالة وجودها أقوى من وجود معلولها.

الثالث: انَّ كلام هذا القائل يدلَّ على كون الحركة الدورية داغَة الذات باعتبار و بذلك الاعتبار يستند الى القديم، و هذا ليس بصحيح؛ اذ الأمر التجدَّدي البحت ليس له بقاء وجودى أصلاً، فضلاً عن كونه قدياً. و أمنا الماهية الكلَّية له فهي غير

۸. كذا ۲. من: تحقق ۲. كزيها 4. يكونها 4. ق: دله

o. ف : باعتباره بذلک ٦. م : دالقديم

٧. ق: تغاير

مجمولة و لاجاعلة، فلاعبرة باستمرارها.

الرابع: انتا قد برهنا في كتبنا على أن جوهر آب - ١٧٣] الفلك ا بصورته الطبيعية الوضعية تأغير باقي بشخصه، وكذا غيره من الأجسام الطبيعية. وعلّة الحركة الذاتية أعني القريبة وكذا موضوعها غير باقي و لاقديم.

فقوله: «علَّتها قديمة "» غير صحيح، و كذا قوله: «أنتها غير مفتقرة الى علَّة حادثة»، ليس بمستقير»، انتهى كلامه.

و لايخنى ما في ايراده الثاني. اذ لايلزم أن يكون كلّ جزء من أجزاً. العلَّة التامة للموجود موجوداً، بل يكنى وجود الفاعل فقط.

و كذا ما في قوله: «و أمّا الماهية الكلّية له» الى آخبره. اذ عـدم مجمعوليتها و جاعليتها غير مسلّم أصلاً ، كيف و هم بأسرهم يقولون أنّ طبيعة الصورة شريكة في علّية الهيولي.

و أمنا ايراده الرابع، ففيه بعد فرض صحّة ما برهن عليه في كتبه أنّ كلام هذا المحقّق لاينافيه، اذ يجوز أن لايكون مراده العلّة القريبة للحركة. اذ دفع الاشكال غير متوقّف على هذه الارادة، كما لايخنى.

ثمّ قال هذا القائل بعد ذلك: «فالحقّ الحسقيق بالاذعان و التصديق في هذا المطلوب الذي طارت فيه عقول الدهماء و خرست في بيانمه أنسن الفصحاء ما ألهمني الله به و أتينا من الحكمة بفضل^ربي؟ و هو أنّ الأمر المتجدّد الذات و الهوية هو نحو وجود الطبيعة الجسمانية التي لها حقيقة عقلية عند الله و صحورة صفارقة في العالم

٣. ص ، ك: الترعية

٤. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٣٠

٦. ص ، ك : المجيب / ق : المجب

٨ اقتباس من النمل / ٤٠

١. ق: جوهراً لتلك

٣. م : ـ علتها قديمة

ه. ق ، ص : . اصلاً

٧. ص: المحلق

٩. ص ، ك : تفصيله بي ام : ، الهمتي ... ربي

الربوبي أ، و لها هوية اتصالية تدريجية في الهيولى التي هي محض القوة و الاستعداد. و لنا على تجدد الطبيعية المادية السارية بأشخاصها في جميع الأجرام و المواد براهمين كثيرة، و هذا الطبيعة و ان لم تكن ماهيتها ماهية الحدوث لكن نحو وجودها هو التجدّد و الحدوث، فقد يكون للوجود نعت وصفة لايكون للهاهية كها في الأشدّ و الاضفف، فان الذي يقبلها لايقبلها بحسب الماهية بل بحسب الوجود، فكذلك بمض الموجودات تدريجية الهوية بذواتها لابصفات عارضة لهوياتها و إن كمانت زائدة "لماهياتها في العقل بحسب التحليل، فتل فهذا الوجود لقصور هويته عن قبول الدوام الشخصي لايكون الا متدرّج الحصول. لست أقول: ان ماهيته تمقتضي التجدّد و المنقضاء مع قطع النظر عن وجودها حتى يرد الاشكال بأننا قد نتصور طبيعة أمن الدائم عاهيتها. و لايخطر بيان التجدّد و الحدوث، فكيف يكون من الصفات الذاتية لها؟ بل ذلك الاشكال مبنى على الاشتباء بين ماهية الشيء و نحو وجوده.

و قد ذكرنا مراراً أنَّ حقيقة الوجود لايحصل في الذهن، لأنته متشخَص بذاته، و كلَّ ما يحصل في الذهن يقبل العموم و الاشتراك، فلو حصل الوجود فيه لكان الجزئي كلياً و الحارج ذهناً، و هو محتنع. سنعود الى ايضاح هذه المسألة و اشباع القول فيها عند عود الشيخ الى ايضاح ما ذكره هيهنا فها سيأتي أشني و أشبع كما ذكر»، انتهى كلامه.

و لايخنى أنّ ما ذكره بعد فرض صحّته واستقامته لايشني الصليل و لايسروي الغليل أصلًا. اذ هذه إلف - ٧٧٤] الطبيعة المتجددة الّتي يدّعيها و الوجود التدريجي

١. ص ، ك : الرباني / م : . حقليه عند ... الربوبي

٢. ك : التدريجية ٢. ك : زائد

<sup>£</sup> ص: قبل a. c. a : للاتفضاء

٦. ق: طبعه

الذي يزعمه كيف حالها؟ و بأيّ وجه يتصقع حدوثها و ارتباطها بالقديم، فان كان بنحو ما نقله من الجيب السابق من أنّ ماهية الشيء إن كان تجدّداً أو تغيّراً فلاحاجة له الى علّة حادثة، فقد عرفت حاله. مع أنّ هذا القائل كيف يمكن أن يدّعى أنّ الوجود التدريجي ليس ذاته الآ التجدّد و التغيّر و إن كان باعتبار أنّ هذا الوجود و لايقبل الدوام الشخصي لقصور هويته عنه و بذلك يكون متدرّج الحصول، كها يشعر اليه قوله: «فمثل هذا الوجود» الى آخره.

ففيه أيضاً أنّ هذا غير نافع أصلاً، اذ لاشك أنته يسنفرض في هذا الوجود التدريجي الذي حسبه جزئيات حادثة، فعلّتها [۱]: إن كانت هي ذات الوجود هي مستمرة ازلاً و ابداً بزعمه، فيلزم أن تكون تلك الجزئيات أيضاً كذلك؛ [۲]: و إن كانت عيرها فننقل الكلام اليها. و هذا الكلام نظير ما يقولون في تصحيح حدوث العالم أنّ الممكن لايقبل الوجود الأزلي، و فيه ما فيه و إن كان بنحو آخر غيرهما. فلنبيّن حتى تنظر فيه، فتنبّت!

[2/۲٦٦] قوله: و سنوضح هذا^ في موضعه. و هو الفصل الأول من المقالة التاسعة .

٣. ق ، ك : حدوثها ٣. ص : يان

£. ص : فقلرج 8. ق : يتعرض .

٢. ص : + آو ٧. ص : کان

٨ في المصدر: ذلك ١٩ الشفاء، الهيات / ٣٧٣

١. كذا. لم تستعمل هذه الصيغة في لغة العرب / ص: يصحّع

#### [١٣/٢٦٦] قوله: بعد ليس مطلق.

أي: لا بعد عدم في مادّة خاصة كها سيشير اليه بعيد اهذا. قيل: «أي ايجاده بعد عدم مطلق، أي عدم بوجه من الوجوه بعدية ذاتية لابعد عدم صريح خارجي بعدية زمانية، فالمبدعات ليست الما بحسب امكانها الذاتي أعدام خارجية بخلاف المكوّنات حيث لها أعدام خارجية عمل كونها، و ربّا كانت بعد كونها أيضاً. فالمبدع ليس لها عدم في نفس الأمر بل بحيثية من الحيثيات و مرتبة من المراتب، و الذي المن في الواقع هوالوجود و لاغير، لأنته أوسم من تلك المرتبة، فتأسل فيه!

فان هيهنا شبهة تندفع به، و هي: ان امكان العدم للمعلول الأوّل^ مع استناعه على الواجب ينافي التلازم، اذ امكان اللازم يقتضي امكان المازوم، فيلزم امكان الواجب ' و هو محال. و لايجدي ما ذكره بعض المتأخّرين بأنّ الذي يلزم حينئذ امكان ' بالقياس الى الفير، و ذلك لاينافي الوجوب الذاتي "، انتيا المنافي له " الامكان الذاتي، لأنّ الامكان الذي هو بالقياس الى الفير انتيا يتحقّق بين أشياء لاتكون بينها المكان الذي هو بالقياس الى الفير انتيا يتحقّق بين أشياء لاتكون بينها المكان الذي هو بالقياس و معلوله الأوّل بينها علاقة ذاتية و كذا بينها علاقة ذاتية و كذا بين نقيضياً الم

فالحقّ أن ١٦ يقال: انّ للمعلول ١٧ وجوداً و ماهية، فالّذي منه متصف بالامكان

١. ق: . بعيدة / ص ، ك: بعيدة ٣. ص ، ك : ليس ٣. م : . فالمبدعات ... الذاتي أن . بخلاف ... خارجية ه م : . فالميدع ليس لها ٦. ق: ١ الذي ه م : ـ للمعلول الأول ٧. م : ـ و الَّذِي له ١٠. م : . اذ امكان ... الواجب ٩. م : . الواجب ١٢. م: . الوجوب الذاتي 11. م : . امكان ۱۴. ق: ر /م: مله ١٤. ص : بيتهمأ ١٥. ص : تليضهما ١٦. م : . الواجب و ... ان

١٧. م: دللمعلول

هو ماهية، و هي مما لاعلاقة لها لذاتها مع الواجب و لا ألزوم، و الذي منه متصف باللزوم هو الوجود و هو واجب بـوجوب سببه الذاتي، و لاامكان له مـن هـذه الحـيثية آبـل مـن جـهة المـاهية، فـبالحقيقة المـمكن غـير اللازم ، و اللازم غـير المكن به و المحكن عـير اللازم ، و اللازم غـير المكن به و المحكن به

و لا يخنى أنّ اتفسير المطلق بما ذكرنا أولى، سيّا مع وجود شاهد من كلام الشيخ. و قد يناقش أيضاً في قوله: «هو الوجود لاغـير» الى آخـره، لأنّ أوسـعية الواقـع تستدعي وقوع الوجود و العدم فيه جميماً. لاالوجود فقط. و هو ظاهر.

ثم ما أورده [ب - ١٧٤] على بعض المتأخّرين فغير وارد، اذ مراد ذلك البعض أنّ الممتنع جواز انفكاك الملزوم عن اللازم في الواقع، أو بالنظر الى الملزوم؛ و فها نحن فيه لايلزم شيء من أذلك، اذ عدم المعلول الأوّل يمكن بالنظر الى ذات لا بالنظر الى الواقع، و المعلول الأوّل كما لايقتضي امتناع عدم ذاته كذلك لايقتضي امتناع عدم الواجب أ. و غرضه من نني هذا الاقتضاء أنته لو تحقق هذا الاقتضاء لزم جواز انفكاك، لالزوم عن اللازم بالنظر الى ذاته أ، كما لايمني. و على هذا لا اتجاه لما ذكره هذا القائل أصلاً و ما ذكره من الجواب ففساده أظهر من أن يمني.

١. ق : الا و هكذا يمكن أن يقرأ ما في بعض النسخ

٢. ق : الجهة ٢. ص ، ك : لازم

٤. م : ـ ماهية فالذي ... الممكن ٥. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٣١

٦ م : ١٠١٠ ٧. م : مم

٨ ص : عن ٩ متناع عدمه

۱۰. م : ـ الواجب

١١. ص ، ك : ـ و غرضه ... ذاته / م : لزم جواز الفكاك عن بالنظر الي

[١٣/٢٦٦] قوله: فانَّ المعلول له ا في نفسه أن يكون ليس ... .

قيل: «لما ذكر أنّ الابداع هو تأييس بعد ليس مطلق، أراد أنّ يبيّن كيّفية هذه البعدية الَّتي يقال لها حدوث الذاتي بأنَّ المعلول له في حدَّ نفسه \_ أي مــاهيَّته \_ أن ليس له وجود، و له عن علَّته الموجبة أن يكون له وجود، و الَّذَى للشيء في نفسه أقدم من الَّذَي له من غيره عند الذهن تقدّماً بالذات لابالزمان، فكلُّ ممكن أيس بعد ليس، أي موجود بعد عدم بعدية بالذات، هذا الحكم شامل لجميع الممكنات الموجودة. فان كانت ممّا يكن امكانها الذاتي لصدورها عـن العـلّة، فــليس لهـا الّا الحدوث الذاتي. أي التأخـّر ° عن العدم الذاتي فقط. و إن لم يكف ۖ فلها مع الحدوث ـ الذاتي حدوث بمعني آخر، و هو سبق العدم عليها بالزمان.

و أعلم أنَّ هيهنا اشكالاً من وجهين:

أحدهما: انَّ الماهية تابعة للوجود كما حقَّق مراراً. فالفاعل لو لم يفد شيئاً لم تكن ماهية أصلاً. و الصادر من الفاعل ليس الا الوجود. فالماهية تبع له. كما استقرّ عليه رأى المشائين سيًّا الشيخ و أتباعه. فاذا كان الأمر كذلك فما معنى لتقدّم حال الماهية. على حال الوجود.

و الجواب: انَّ ماهية الشيء و إن كانت تابعة لوجوده في الواقع على المعني المحقَّق عندهم، لكن للعقل٬ أن يلاحظها في نفسها و يعتبر لها أحوالاً. فاذا لوحظت الماهية في نفسهاً يحكم عليها بتقدّمها^ لذاتها على كلَّ ٩ ما هو خارج عنها. فأوّل حــالاتها الامكان، و بعده الحاجة الى العلَّة في الوجود أو العدم، و بعدها مرتبة وجوبها بايجاب

١. في المصدر: للمعلول

۲. ق : ذکره

۸ ص: بطدمیهما

٣. ق : الاشيء

غ من: فكان

٦. ق: لم يكن

ه. ك: المتأخر

٧. ص : المقل

٩ ق: ١٠کل

العلّة ايّاها، ثمّ وجودها. فلها مراتب سابقة على الوجود، و جميع هذه الحالات انتها تكون اذا كان المنظور اليه هي الماهية لانفس الوجود، فالوجود هو الأصل في الواقع و له التقدّم فيه على الماهية أ. و الماهية هي الأصل في اعتبار الذهن و لها التقدّم فيه على الوجود.

و ثانيها: انّ ماهية المعلول ليس لها في نفسها أن تكون معدومة، و الاّ لكانت متنعة لايمكنة، كيا ليس لها في نفسها أن تكون موجودة، و الاّ لكانت واجبة "لايمكنة ضرورة احتياج الممكن في كلا الطرفين، الوجود العدم الى العلّة»، أنتهى كلامه.

لايخنى أنّ الأظهر أن يقال: انّ الشيخ لمّا ذكر أنّ افادة الوجود على الدوام هو الّذي يسمّيه الابداع، أراد أن يبيّن صدق حدّ الابداع عليها.

ثم ما ذكره في جواب الاشكال الأول لا محصل له أصلاً، لأن الوجود [الف - ١٧٥] اذا كان هو الأصل في الواقع و يكون مقدماً على الماهية فيه، فحكم الذهن بتقدّم الماهية على جميع ما هو خارج عنها حتى الوجود، و كذا بتقدّم بمعض حالاتها حالامكان و نحوه على الوجود [١]: [و] ان كان معناه أنتها متقدّمة على الوجود في الواقع فهو خلاف الواقع، لما اعترف بأنّ الوجود متقدّم عليها في الواقع، [٢]: و ان كان معناه أنتها متقدّمة في المواقع، اذ يجوز أن يلاحظ الوجود أولاً ثمّ الماهية و الامكان و نحوه عيرد عليه: انّ مثل هذا التقدّم لايكني فيا نحن فيه، اذ ظاهر أن ليس مرادهم بتقدّم الامكان و نحوه على الوجود و كذا تقدّم العدم عليه في بحثنا هذا أي بحث الحدوث الذاتي عجرد أنّ العقل يلاحظ هذه الصفات أولاً ثمّ يلاحظ الوجود. [٣]: و إن كان معناه أمراً آخر فليبيّن.

۲. ص : هو

<sup>1</sup> تعليقة الهيات الشفاء / ٢٣١

٦. ق: ، على الرجود في ... متقدَّمة

١. ص : . على الماهية

۳. ق: مستنعة

ە. من : ملامة

٧. ق : ـ الوجود

و الصواب في الجواب أن يقال: ان الماهية و إن كان في حال العدم لايثبت لها شيء حتى نفسها، اذ المعدوم يسلب عنه جميع الأشياء حتى نفسه، لكن ثبوت نفسها لها ليس بغرع على الوجود، اذ الذات و الذاتيات ليستا المجمولة، و اذا كان شبوت نفسها لها غير متفرّع على وجودها فلاحجر في أن يمكم العقل بتقدّم ثبوت بعض أحوالها لها على ثبوت الوجود لها في الواقع، اذ ثبوت الشيء للشيء ليس فرعاً على ثبوت ذلك الشيء، بل انتها هو مستلزم له هذا.

و لا يخنى أنَّ هذا الاشكال و ان أمكن دفعه بما ذكرنا، لكن يبقي على الشيخ منع المقدّمة التي ادّعاها، و هي: انَّ الَّذي للشيء في نفسه أقدم عند الذهن بالذات مسن الذي يكون من غيره.

ثمّ قال هذا القائل متصلاً بما نقلنا عنه ماهذه عبارته: «و ذكر بعض المتأخّرين له وجهاً آخر، و هو: انّ وجود المعلول لما كان متأختراً عن وجود العلّة فلايكون له في مرتبة وجود العلّة الا العدم، و الا لم يكن وجوده متأخّراً عنها».

ثمّ قال: «انته يردّ عليه مثل ما مرّ فانّ تخلّف وجود المعلول عن وجود العلّة انتها يقتضي أن لايكون له في مرتبة وجود العلّة الوجود، لا أن يكون له في تلك المرتبة العدم.

فان قلت: اذا لم يكن له في تلك المرتبة الوجودُ. كـان فــها العــدم، و الّا لزم الواسطة، و أيضاً لامعني للعدم الآ سلب الوجود؛ فاذا ثبت أن ليس له الوجــود في تلك المرتبة ثبت أنته معدوم فيها.

قلت: نقيض أوجوده في تلك المرتبة سلب وجوده فيها على طريق نني المستمتد . الاسلب وجوده المتصف ذلك السلب بكونه في تلك المرتبة \_ أعسفي النسني المستمد .

٨. ق ، ك ، م : ليست ١٠ ص : كانت

٣. ق: بتمدُّد 3. ق: يتبع

٥. ص : ذلک ٦. ق : مقتضى

فلا لحزم من انتفاء الأول تحقق الثاني، لجواز أن لا يكون اتصافه بالوجود و لااتصافه بالدم في تلك المرتبة كها في الأمور التي ليست بينها علاقة العلية و المعلولية، فائته لبس وجود بعضها و لاعدمه متأخّراً عن وجود الآخر و لامتقدّماً عليه. لا يقال: كها أنّ المتأخّر بالزمان متصف بالعدم في أنّ وجود المتقدّم فليكن التأخّر بالرتبة متصفاً بالعدم في مرتبة وجود المتقدّم، لأنتا نقول سلب الوجود في زمان يستلزم الاتصاف البسد من مرتبة وجود المتقدّم، في ذلك الزمان عن طرفي النقيض، و هو محال أمتا سلب الوجود عنه في مرتبة معيّنة فلايستلزم اتصافه بالعدم في تلك المرتبة على أن تكون المرتبة ظرفاً للاتصاف، فان خلق المرتبة عن النقيضين مجعني المرتبة عن النقيضين مجعني المس شيء منها في تلك المرتبة غير محال كما مرتبة

ر فد المخص من هذا أنّ المسكن ليس له في المرتبة السابقة " الا الامكان الموجود و العدم، فله في هذه المرتبة العدم بحسب الامكان، فان اكتفي بالحدوث الذّ في هذه المرتبة العدم عسب الامكان، فان اكتفي بالحدوث الذّ في هذه التهي ما ذكره ".

«أقول: أمنا وجه ما ذكره الشيخ من ليسية الممكن بحسب ذاته فهو أنّ ماهية المدكن و أن أم يخل عن أحد طرفي الوجود و العدم، لكنّها بحسب ذاتها و اعتبار نفسها بحيث يتجرّد عن الوجودات كلّها، فلها السلب التحصيلي عن كلّ ما سئلت. و لو نظر في النقيض على الوجه الذي ذكره الشيخ سابقاً ـ و هذا السلب لها عن كلّ شيء هو غير نفسها، و إن كان من حيث ثبوته الما نحواً من انحاء الوجود متقدّماً على ساير الانسافات الوجودية و العدمية لكنّه غير ملحوظ من حيث الثبوت، بل من حيث المنبوت، بل من حيث المنبوت بعينه من حيث المنبوت بعينه من

القيئلان الدقيمتها

٣. ق السالية ع. ق. للموجود

٧. م : صينه ١٠ ق : الوجود

أفراد السلب، لأنته عين سلب الأشياء عنها في تلك المرتبة \_ فلتقدّمه على سائر الأشياء صحّ عروض الوجود و غيره لها الكونه أيضاً نحواً من الوجود و إن كان وجود السلب صحّ تقدّمها بالوجود على سائر الصفات الذي هو شرط الاتصاف بها كما علمت من قاعدة الفرعية المشهورة، فاذن ثبت قول الشيخ أنّ المعلول له في نفسه أن ليسى، أي له ليسية الوجود و غيره من الصفات من حيث اعتبار ذاته بذاته في ملاحظة العقل مجرّداً عن غيره في هذه الملاحظة، بخلاف الممتنع فان ماهيته يقتضي العدم في الواقع من كلّ وجه لامن جهة اعتبار ذاته من حيث ذاته فقط، حتى يكون مع اتصافه بالوجود في الواقع مجرّداً عنه باعتبار ذاته، فكلّ ممكن مجرّد من حيث ذاته عن هذا الوجود الذي تلتبس الله في الواقع، فاعلم هذا.

و أمتا الوجد الذي ذكره هذا الفاضل من كون المعلول معدوماً في مرتبة العلّة فغير صحيح، اذ العلّة الموجبة للشيء هي منبع وجوده و معطي كاله، فكيف يكون عاد مآله. نعم وجود المعلول لما كان متضمّناً لأصل الوجود مع قصور عن الكمال و نقص عن التمام، فالذي يسلب عن العلّة هو النقص الذي هو أمر عدمي، فعدم هذا العدم يستلزم الوجود الأكيد الشديد؛ فعلى هذا الوجه صحّ التأخّر و اندفع الايراد الذي ذكره، لأنّ سلب السلوب و الأعدام صادق على الموجود المتأكد الوجود م و مع ذلك لم يلزم تقدّم سلب المعلول على وجوده من هذا الوجه، اذ لا يصحّ أن يقال ان للمعلول عدماً عطلقاً في مرتبة وجود علّته و ان صحّ [الف - ١٧٦] أن يقال له عدم مطلق في مرتبة ماهية على ما مرّ في الوجه الأوّل.

و أمنا الَّذي أفاده من جواز ارتفاع المتناقضين بالسلب و الايجاب فليس الأمر

٢. بعض النسخ : يثبت

۱. ق : اما

۳. ق: - أي

G. C. D ..

ە. ق : قان

٧. ق : ينتفي

ر. من : المنم 1. من : المنم

٦. م : يكنسب / في المصدر : تلبست

٨ ق : . المتأكد الوجود . / ق : + قوله

كها ذكره، نعم يكن سلب كلا المتقابلين بهها، كالكاتب و اللاكاتب عن ذات الموضوع، اذ ليس نقيض قولنا: «الانسان كاتب» قولنا: «الانسان ليس بكاتب»، بل نقيضه هو قولنا: «ليس الانسان بكاتب<sup>١</sup>»، فكذا هيهنا اذا كذب كون الانسان في مرتبة ذاته موجوداً صدق سلب كونه في تلك المرتبة موجوداً. فلم يلزم ارتفاع النقيضين أصلاً. لافي الواقع و لافي مرتبة من مراتبه. فقوله: «نقيض وجوده في تـلك المرتبة سملب وجوده فيها» إلى آخره، و إن كان مسلّماً. لكن لايلزم منه ارتفاع النقيضين و لاخلق المرتبة عنها كما زعمه؛ فائته اذا كانت المرتبة مسلوباً عنها الوجود فيصدق القول بسلبه عنها على وجه التحصيل لاالعدول. فكان أحد النقيضين صادقاً و الآخر كاذباً. و لهذا قال الشيخ: فاذا سئل عنها بطرفي النقيض؟ لم يكن الجواب الَّا السلب عن كلُّ شيء؛ فاذا كان نقيض الوجود للشيء في تلك المرتبة سلب وجوده الَّـذي في تــلك المرتبة كان ذلك الوجود مسلوباً عن تلك المرتبة. فاذا سلب الوجود عنها صدق النقيض عليها، و ليس نقيض قولنا: «الماهية في تلك المرتبة موجودة» قولنا: «الماهية ليست فيها موجودة»، بل قولنا: «ليست الماهية فيها موجودة»، فهذا السلب صادق في تلك المرتبة، و هي مصداق هذا السلب التجصيلي لسائر الأشياء الَّتي ليست ذاتها و لاذاتيها<sup>ع</sup>، و لم<sup>0</sup> يلزم ارتفاع النقيضين و لاخلق المرتبة عنها.

نعم تخلو المرتبة عن ثبوت الوجود و ثبوت عدمه، و العدم نـقيض الوجـود بالحمل المتقاقي كما في القـضايا، بالحمل المتقاقي كما في القـضايا، فلم يلزم رفع المتناقضين في شيء من الوجهين أصلاً، اذا لم يلزم كون شيء لاوجوداً و لاعدماً، و لم يلزم أيضاً كون شيء في أيّ مرتبةٍ كان مماً أم يصدق عليه أنته موجود

۲. ق: يصدق /ك: مصدق /م: فصدق

۱. ق : لكانت

£ ق ، م : ذائها

٣. ك : النليشين

٦. ق ، م : المواطى

٥. ص ، ك : فلم

۸ من؛ ما

٧. ص : اذا

و لاأيضاً ليس أنته موجود، فان القضية السالبة الّتي هي مفاد قولنا: «ليس الانسان في مرتبة ذاته بموجود» صادقة البتة، و نقيضها الّتي هي مفاد قولنا<sup>ا</sup>: «هو مــوجود فيها» كاذبة البتة، فلم يلزم ارتفاع النقيضين لافي المفردات و لافي القضايا.

و هيهنا نكتة يجب التنبيه عليها، و هي: أنته قد تقرّر أن تحقّق الطبيعة انتها هو بتحقّق فردها آ، و سلبها يسلب جميع الأفراد، فوجود الشيء في مرتبة من الواقع يوجب وجوده في الواقع، و لكن سلبه عنها لايوجب سلبه مطلقاً، فسلب الوجود عن الانسانية مثلاً في تلك المرتبة السابقة لاينافي تحقّقه في نفس الأمر مطلقاً، لأن نفس الأمر أعمّ و أوسع من تلك المرتبة، فتبت أن للمعلول في مرتبة نفسه أن ليس، أي صدق عليها في تلك المرتبة أنته ليس. فانظر كيف حقق الشيخ ما ادّعيناه و راعي المقام بأن عبر عن صدق السلب المذكور الواقع في المرتبة بلفظ القضية لابلفظ المفرد، فلم يصل للمعلول في نفسه الوجود و الكون، و له عن علته العدم [ب - ١٧٦] أو اللاكون، بل قال: «له في نفسه أن يكون ليس وله عن علة أن يكون أيس»، أي صدق عليه ليس بوجود في الواقع من المدتى عليه أنته موجود في الواقع من المدتى عليه أنته موجود في الواقع من المدتى كلامه.

#### و قيه نظر:

أمتا أوّلاً: فلأنّ ما ذكره من أن ماهية الممكن لها السلب التحصيلي عن كلّ ما سألت و إن كان طرفي النقيض على ما ذكره الشيخ ان^ أراد به أنّ هذا السلب ثابت له في مرتبة ذاته مقدّماً على جميع الاتصافات، ففيه أنّ هذا السلب الذي ذكره الشيخ ليس معناه و مصداقه الا أنّ جميع الأشياء التي ما عدا الماهية ليس ذاتاً و لاذاتياً لها،

٧. تعليقة الصبات الشقاء / ٢٣٢-٢٣٢

٩. أن : ـ ليسن الأنسان ... قولنا ٢. م : افرادها ٢. م : يسلب ٤. ك : ـ ان

٦, م : أو

۵ کلا لیس له تردید آخر

فعل تقدير ثبوت هذا السلب لها في مرتبة ذاتها لاتكون محصّلة الًا ماهية يثبت لها في مرتبة ذاتها أنّ جميع ما عداها حتى الوجود و العدم ليس ذاتاً و لاذاتياً لها ً.

و ظاهر أنته لو سلّم تقدّم هذا المعني على الوجود لايجدي أصلاً، لأنّ هذا المعني لاريب أنته ليس المراد من الحدوث الذاتي، سلّمنا أنّ المراد من هذا السلب أنت لايثبت للماهية شيء ممّا عداها في مرتبة ذاتها، و سلّمنا أيضاً أنّ هذا السلب ثابت لها في مرتبة ذاتها مقدّماً على الوجود و غيره، مع أنّ هذا منافي للأمر الأوّل، لكن نقول؛ انّ هذا السلب ظاهر أنّ نسبته الى الوجود و العدم على السوية، فلم يسسبونه الى الوجود خاصة و يستونه الحدوث الذاتي بمعني تقدّم العدم على الوجود بالذات.

ثم لا يخنى أنّ ما هو الموافق للواقع أنّ الماهية في مرتبة ذاتها يستبت لها سلب الوجود و العدم الذاتي، أي يتبت لها أنته ليس لها الوجود و العدم من ذاتها أ، و هذا المعني مآله الامكان الذاتي أو ما هو قريب منه، فصار الأمر الى ما قال هذا المعقق من أنّ الممكن ليس له في المرتبة السابقة الآ العدم بحسب الامكان، فان اكتني في الحدوث الذاتي بهذا المعني تمّ الكلام، و الآ فلا، و اثبات معني آخر للهاهية في مرتبة الذات مقدّماً على الوجود ممّا يناسب الحدوث الذاتي غير هذا المعني الذي ذكرنا ممّا لاسبيل اليه. و كلّ ما يقال فيه فهو مردود باطل.

و ما ذكره هذا القائل من «أنّ هذا السلب من حيث ثبوته للماهية نحو من أنحاء الوجود» الى قوله: «فاذن ثبت<sup>٧</sup> قول الشيخ» فلم يظهر لي معناه و لم أجد له محصّلاً، و هو في غاية الغرابة^، و فهمه يحتاج الى فطانة عجيبة.

و أمتا ثانياً: فلأنَّ ما أورده على هذا الفاضل من أنَّ عدم المعلول في مرتبة العلَّة

١. م : + ان ٢. ك : ـ لانكون محصلة ... ذانها

٣. ق : . لها سلب ... ذاتها

. ص : انبان ٦. ك : مطدماً ه. ص : انبان ٦.

٧. ص : يثبت ١ هـ م : الغواية

غير صحيح بناء على ما ذكره. فيستدعي فهمه مشرباً ا عجيباً و طــوراً غــريباً. و لايستقيم على عقولنا كيا لايخني.

و أمتا ثالثاً: فلأنّ ما ذكره من أنّ ما أفاده هذا الفاضل من جواز ارتفاع التقيضين في التقيضين، فليس الأمر كها ذكره آن اذ ليس مراد هذا الفاضل بجواز ارتفاع النقيضين في المرتبة الآ أنّ الوجود و العدم يرتفعان في المرتبة، بمني أن ليس شيء منها ثابتاً فيها، و اطلاق النقيضين على نفس الوجود (الف - ۱۷۷) و العدم شائع. و ليس مراده أنّ النقيضين المتناقضين يرتفعان في المرتبة. و كلام هذا الفاضل صريح فيها ذكرتا بحيث لا يحتمل وجها آخر، و على هذا لاايراد عليه اصلاً، اذ هو بمينه ما يقوله مناهدا القائل و يعتقده صحيحاً، و هو ظاهر.

ثمّ ما ذكره من قوله: «العدم نقيض الوجود بالحمل المتواطي كما في المفردات و ليس نقيضه مبالحمل الاشتقاقي كها في القضايا» فما فهمت المراد منه أصلاً. و الظاهر أنّ النسخة الّتي عندنا مغلوطة و لعلّه كانت العبارة هكذا: «و ليس بمسوجود نسقيضه بالحمل الاشتقاقي» و على هذا أيضاً لايخني ما فيه.

و بما ذكرنا ظهر أيضاً حال النكتة الّتي نبّه عليها، اذ قد علم أنّ معني سلب الأشياء عن الماهية في مرتبة ذاتها أنّ تلك الأشياء الخارجية ليست ذاتاً و لاذاتها لها، و هذا المعني مما لايناسب مقامنا هذا. و هذا القائل فهم أنّ مرادهم أنّ الأشياء لم يثبت لها في مرتبة ذاتها، و هو خلط كها يظهر [ل] من تتبّع كلهاتهم، كيف و كشير مسن الأشياء يثبت لها في هذه المرتبة و هم أيضاً مصرّحون به كالامكان و الحساجة و

۲. ص : مرتفعان ۵. ص : ترفعان ۷. ق دم : المواطئ

۱. ق: مشوباً

٦. م: + ليس الأمركما ذكره
 ق: ثانياً

٦. ص : يقول

٨ ق: لللفية /ك: للفية

A.ق: تبع الا: يتبع.

نحوهما؟ فكيف يقولون: انته سلب عنها جميع الأشياء في هذه المرتبة.

ثم ليعلم أن ثبوت شيء في هذه المرتبة أن العقل يجد الاتصاف بهذا الشيء مقدّماً على مرتبة الوجود، كما يجد الاتصاف بالامكان و نحوه مقدّماً على الوجود، فعثل الاهداء الصفة يقال له انته أ ثابت في مرتبة الذات، و ليس المراد أنّ الذات لها تحصل و فعلية اسابق على الوجود، و تتبت لها أشياء في هذه المرتبة السابقة من التحصل، لأنشه خلاف البديهة، اذ لايفهم من التحصل و الفعلية الا الوجود؛ فتدبّر!

[٥/٢٦٧] قوله: بل بعد عدم مقابل خاص.

التقييد بالمقابل لم يظهر له وجه.

[٨/٢٦٧] قوله: الآعن مادّة.

قد عرفت ما فيه.

٢. ص : لأنه

## [الفصل الثَّالث]

### [في مناسبة ما بين العلل الفاعلية و معلولاتها]

[١٤/٢٦٨] قوله: الآأن يكون ما يفيده هو نفس الوجود ....

يعني تعتبر و تلاحظ افادته الوجود، فانته من هذه الحسيثية تكون أولى سن منغمله بما يفيده ـ أي الوجود ـ و ليس المراد أنّ الفاعل قد يفيد الوجود و قد لايفيده. فاذا كان مفيداً للوجود فهو أولى من منفعله قطماً، و الا فليس بلازم، اذ الفاعل مفيد للوجود البتة '

و الحاصل: أن الفاعل هو الذي يفيد وجود شيء، فان كان ذلك الشيء مشاركاً له في الماهية كالحرارة مثلاً تفعل حرارة أخرى فحينئذ يكن أن يلاحظ الفاعل من وجهين، [١]: من حيث افادته وجود الحرارة، [٢]: و سن حيث افادته الحرارة. فبالاعتبار الأول يكون أولى من منفعله بالوجود، لأنته أقدم منه بالوجود على ساسيفصله الشيخ. و بالاعتبار الثاني المشهور على ما ذكره الشيخ أن الفاعل يجب أن يكون أولى بالحرارة من منفعله، أي تكون حرارته أقوي من منفعله ـ و عند الشيخ أنت ليس بصواب من كل وجه، بل قد وجد و ان لم يكن مشاركاً له في الماهية ـ

٦. ك : . و الحاصل أنَّ

١. ك: النسبية

٣. ق : وقد /م : وقد

كالحركة تفعل السخونة \_ فحينئذ لاتمكن المقايسة بينها باعتبار الماهية، بل اذا قيس بينها فانتها يقاس من حيث الوجود. [ب - ١٧٧] و قد ظهر أنَّ الفاعل بهذا الاعتبار أولى من منفعله. هذا محصّل مرام الشيخ؛ فافهم!

## [٨/٢٦٩] قوله: وعنه أيضاً.

كان مراده أنَّ السخونة الّتي تكون في النار الحادثة من نار آخر تصدر عن صورة النار الحادثة و عن صورة النار الفاعلة، وكان صدورها عن الأخيرة بالواسطة.

[١١/٢٦٩] قوله: و لايجوز أن يكون حدوثها بزيادة ١ استعداد المادّة ....

يكن أن يكون حدوثها من الفاعل باعتبار زيادة استعداد المادّة. لا بأن يكون استعداد المادّة مفيداً لها. حتى يلزم أن يكون الاستعداد المادّة مفيداً لها.

و الحاصل: انّ الفعل لاشكّ أنته يختلف بحسب اختلاف القوابل، فلِم لايجوز أن يكون هيهناكذلك؟ فافهم!

[١٥/٢٦٩] قوله: و ان ٣ سلَّمنا هذه الظنون ؛ ... .

كأنته اشارة الى ما ذكرنا من المنع.

[17/279] قوله: فأنَّه يكون للعلَّة بما هي علَّة التقدَّم الذاتي لامحالة في ذلك المعنى ... .

ظاهره: انَّ الملَّة ألَّق تكون بماثلة لمعلولها في الماهية يكون حصول هذه الماهية

٢. ق : مقصداً /ك : موجدا /م : موجوداً

المقالة الشادسية علام

لها أولى من حصولها لمعلولها. لأن حصولها لها أقدم بالذات من حصولها لمعلولها، و فيه نظر؛ اذ ثبوت الذات و الذاتي ليس معلّلاً فليس حصول هذه الماهية للعلّة سبباً لحصولها للمعلول حتى يكون مقدّماً عليه. نعم وجود العلّة مقدّم على وجود المعلول، فوجود هذه الماهية في العلّة مقدّم على وجودها في المعلول؛ فلو حمل الكلام على أنّ المراد مجرّد هذا في أنته خلاف ظاهر العبارة فيه أن مجرّد هذا ليس زيادة في نفس المعني، حتى يلزم بسببه أن يزول مطلق المساواة. و بالجملة لاوقع لمثل هذه الأمور و ليس مما يبحث عنه في العلوم البرهانية.

> [0/270] قوله: فظاهر منه أنّ هذا المعني اذا كان نفس الوجود .... مراده ما مرّ آنفاً؛ فلاتفغا إ

> > [4/۲۷۱] قوله: مشتركين في استعداد ما٥.

أي يكونان مشتركين في المادّة، لا أن يكون استعدادهما مساوياً.

(١٠/٢٧١) قوله: و الآخران لايكونا مشتركين.

أي لايكونان مشتركين في المادّة ، كالشمس و القمر و الأرض.

[۱۲/۲۷۱] قوله: فبالحري من ذلك أن لايتساوي الشخصان<sup>٧</sup>. لعلّة لاضرورة نيه.

١. مى : ان

۳. ص : و ظاهر

ه في المصدر: - ما

٧. ك : فبالحرى ان لايتساوى الشخصان في ذلك

٢. ق : فليسى

٤. في المصدر : من هذا /م : من

٦. ك : + أو كانا مشتركين فيها باق به الأربعة

[17/272] قوله: فاذ قد دللنا على هذه الاقسام الَّتي حاصلها خمسة.

هذه الخمسة هي أقسام القسم التاني، أي الّذي الايكونان مشتركين في المادّة.

[٥/٢٧٦] قوله: و ظهر في خلال إذلك] أنسه و إن كمان كمذلك فموجود المعني ....

قد عرفت ما فيه.

(٨/٢٧٦) قوله: ثمّ الفاعل و المبدأ الَّذي ... .

هذا هو القسم الأوّل القسيم للقسم الثاني الّذي قسّمه الى خمسة أقسام.

[27/27] قوله: و قد محكان في سائر ذلك ماكان من المتساوية و الزائدة ...

يعني ": في سائر ذلك من المساوية و الزائدة اذا قيس بين الفاعل و المنفعل باعتبار الرجود كان الفاعل أولى، فني هذا القسم الذي يكون الاعتبار فيه بحسب الوجود نقط يكون الأمر أيضاً كذلك، بل أولى: فافهم!

٣. ك : الذي تكون العلة علة الشخص و هي أن لايكونا

١ كذا في النسخ

# [الفصل الرّابع]

## [في العلل الأخرى العنصرية و الصورية و الغائية]

[٤/٢٨٠] قوله: و يجب أن يكون لمثل هذا بنفسه بالفعل قوام، فأنته أن لم يكن له قوام ... .

كأنته أراد بالاستعداد للشيء أن يكون ذلك الشيء معدوماً عن أمر، و يكون ذلك الأمر متهتئ لقبوله إلف – ١٧٨] وعلى هذا لاشك أنته لابد أن يكون ذلك الأمر متهتئ لقبوله إلف – ١٧٨] وعلى هذا لاشك الآبيء الآ الى الحروج الى الفعل متقوماً بالفعل، فاذا فرض أنته لا يحتاج في قبول ذلك الشيء عرضاً، اذ لو كان ذلك الشيء فقط لابد أن يكون ذلك الأمر، وقد كان ذلك الأمر متقوماً بالفعل قبل حصول جوهراً فكان مقوماً لذلك الأمر، وقد كان ذلك الأمر متناع أبلغمل قبل حصول ذلك الشيء، فلابد أن يزول ما به يقومه حتى يتقدّم ثانياً بذلك الشيء، لامتناع اجتاع المتقومين، وهو خلاف الفرض، اذ الفرض أنته لا يحتاج في قبول ذلك الآالى الحروج الم الفعا, فقط.

فان قلت: أليس الشيخ ذهب الى أنّ صور العناصر باقية في المركّبات، فقد جوّز اجتاع المقرّمين في شيء واحد؟

\_\_\_\_

١. ق: بالمقل

قلت: لملّه يجوز ذلك فيها يكون محلاً للصورة المقوّمة الثانية بشركة غـيره، و أمـّا اذا لم يكن محلاً بشركة غيره كها هيهنا، فلا؛ و لعلّ الفـرق بـينهما لايخـلو عـن اشكال.

فان قلت: أليس الميولي قبلت الصورة الجسمية و النوعية من ودون شركة غيرها؟

قلت: على تقدير كون الصورتين حالتين في الهيولى نقول: الكلام فيها اذا كان شي. متقوماً بالفعل موجوداً ثمّ حصل بعده فيه مقوّم آخر له مع المقوّم الأوّل، و الهـبولى بالنسبة الى الصورتين ليست كذلك، اذ الصورتان حاصلتان فيها معاً هذا.

و لا يخفى أنته عاذكرنا من المراد بالاستعداد اندفع النقض بالهيولى بالنسبة الى الصورة الجسمية، فائها مستعدة لها من دون تقرّمها بالفعل بدونها، اذ الاستعداد بهذا المعني ليس فيها. لكن يرد حيئلذ أنّ الشيخ في هذا التفصيل الثاني لم لم يذكر حال العنصر الذي هو الهيولى بالنسبة الى الصورة، مع أنته بصدد تفصيل أقسام العنصر و الهيولى هي الأصل في العنصرية و الأمّ في المادية؟ الا أن يقال أنته أحال حالها على الظهور، و هو كها تري. و أيضاً ذكر آنفاً أنّ الهيولى الأولى مستعدة للصورة، فهيهنا عمل الاستعداد بمعنى آخر لا يخلو عن بعد.

[٧/٢٨٠] قوله: فإما١٠ أن يكون الثاني ليس ممّا يقوّمه بل مضافاً اليه. فحيننذ يكون عرضاً، و هو المطلوب.

 ٢. ٤ : قما
 ٣. ٤ : ٥ · من : + له

 ٣. كلا
 ٤ ق · من : يسلب

 ٥. ص : - من
 ٢. ٤ : ١١ ما · ص : ١٥

 ٧. ق : التقض
 ٨ م : - الأولى

 ٨. ص : هيئا
 ٠١. قي المصدر : و ما

### [١٠/٢٨٠] قوله: أو جوهرية.

لم يرد بها الحركة الجوهرية التي يحملها، بل أراد بها ما ذكر آنفاً من النقص في جوهر الشي، كباللخشبة بالنسبة الى السرير. و الأولى أن يجمل أعمّ منه و من فساد الصورة الجوهرية، سواء كان مرة واحدة -كانقلاب الماء هواء ـ أو انسلاخات متعدّدة، كما المفي بالنسبة الى الصورة الحيوانية.

لايقال هذا من باب فوات الأمر الذي يذكر بعد هذا القسم، لأن ما يذكر بعد هذا القسم فوات أمر عرضي، و هذا فوات أمر جوهري، لكنّ الأنسب أن لايقيّد الأمر بالعرض، حتى يشمل فوات الأمر الجوهري أيضاً. و يكون ما ذكره من الحسركة الجوهرية عنصاً بمثل النقص في الجوهر و الذات كما لايخني.

### [١١/٢٨٠] قوله ٥٠ مرّة ٦.

أي دفعة. و التقييد بها لِتُلَا يدخل في القسم السابق، لأنّ في الحركة أيضاً يزول عرض و يحصل آخر.

[٣/٢٨١] قوله: و لو أنصفوا لعلموا أنَّ القوام بالذات انسَّما هو للأشخاص ....

هذا منافٍ ٢ لما قال أنّ الكلّي الطبيعي أقسدم مسن الطبيعة، الآ أن يسؤول الى^ [ب - ١٧٨] ما قاله.

۱. س ، ك: په

٣. ق ، س : بالنسبة 4. ق : النق

a. راجع هامش المصدر لأتصه ۷. ك : + و لو

2 ق : النقض 7. ق : غير مرة 4 ق : م : دالى

115.8

[0/۲۸۱] قوله: فنقول قد جرت العادة [في مواضع] بأن\ يقال أنّ الشــي. ٦ كان ... .

لايخنى أن أمثال هذه المباحث تما لايليق بالحكمة، و ليس لها كثير وقع. لكن من دأب الشيخ تطويل الكلام في أمثال هذه المقامات مع أنّ ما ذكره من أنـّته لايقال كان من الانسان كاتب أيضاً محلّ تأمّل.

# [١٠/٢٨١] قوله: فانَّهم إحينئذًا لايقولون أنَّه كان عنه ... .

حاصله: أنتهم يعتبرون في مفهوم الكون عن الشيء تغيراً في ذلك الشيء، فاذا كان الموضوع لم يتحرّك و لم يتغير، لم يقولوا بالكون عنه، و انتها يقولون في مثل هذا الموضوع أنته كان عن المدم، اذ المدم قد يغير ألى الوجود، كما يقولون عمن غير الكاتب كان الكاتب. و أمنا اذا تغير الموضوع فيقولون بالكون عنه، و لا يقولون فيه بالكون عن المدم، اذ المدم نفي لا يصلح لأن يسند اليه الكون عنه. لكن في الصورة الأولى يسندون اليه للضرورة، اذ الموضوع كان لم يصلح لذلك بناء على عدم تغيره. و أمنا في هذه الصورة فلم كان الموضوع صالحاً لذلك، فلا يقولون عنه خصوصاً اذا لم يكن للمدم اسم كالمدم العكم، فإنّ له اسماً هو الجهل و نحو ذلك، اذ لو كان للمدم اسم فربًا ينسب الكون اليه أيضاً. اذ لمّا لم يكن المدم و النفي فيه صريحاً لم ينقبضوا عن أن فربًا ينسب الكون اليه أيضاً. اذ لمّا لم يكن المدم و النفي فيه صريحاً لم ينقبضوا عن أن فيسبوا الكون اليه، و أمنا المدم الصحر علم المناورة هذا.

و قد قيل في هذا المقام: «أمتا الوجه في الأوّل و هو جريان العادة بقولهم كان من الخشب باب و عدم قولهم كان من الانسان كاتب ، فهو أنّ كلمة «عن» و نحوها

۲. ک: + ان

١. ق : ـ المى

٣. س : تعبيرا و حكاما يمكن أن يقرأ ما في ق

٤. ق: تغير

لما وضعت لمعني التجاوز و الحركة، فاذا وجدوا الموضوع في هذه الأمثلة لم يتحرّك الى المكوّن اليه و لم يتغيّر في قبوله، فلأجل ذلك لايقولون فيها بحسب العرف أنته كان عن الّذي يتكوّن، بل أنتها يقولون دائماً و يطلقون كلمة عن، اذا كان المكون مكوّناً عن عدم زمان، فانّ الباب، يكون\عن لاباب و السرير عن لاسرير ، بخلاف الكاتب فأنته غير مكوّن عن لاكاتب.

و بالجملة كلّ ما لم يكن كائناً عن أعدام الملكات فلايقال عن كذا، و كلّ ما كان كائناً عنها سيًا ما لم يكن للعدم اسم وجودي، فيقال: انته كان عنه، أي عن نفس الموضوع. و وجه هذا الاستثناء و التخصيص أنّ العدم اذا صار مستى باسم محصّل كالجهل و السكون و العمى و غير ذلك فكأنته صار معني وجودياً، فلم يحسن كلّ الحسن حينئذ اطلاق كلمة عن و نحوها في الكائن. فاذا قبل كان عن اللاعالم عالم فهو أولى من أن يقال كان عن الملاعل عالم "، انتهى كلامه.

و لايخنى أنّ كلماته لايستقيم اصلاً، و يتراثى منه أنّه لا يفهم كلام الشيخ، و لعلّ النسخة الّتي وقعت الينا مغلوطة.

[١٣/٢٨١] قوله: وأمنا الصورة فلأينسب اليها.

قد يمنع هذا، اذ قد يقال جسم جمادي أو نباتي أو حيواني أو نحو ذلك.

۱. ص ؛ کائن

٦٢. ص ، م : هنه

ه. ق : المعدرم

٦. تعليقة الهيات الشفاء / ٢٤٦

۲. ك: بور

ىد ق: اذ / ك: أو

٧. ق: اذ

(١/٢٨٢) قوله: قد' تبيّن لنا في الف - ١٧٩) مواضع أخري أنــُه لايجوز أن يكون شيء واحد الى آخره.

هذا بمنوع. و لم يقم عليه برهان. غاية الأمر أن يسلّم أنته لابدّ أن يكون في الشيء جهتان حتى يكون قابلاً و فاعلاً لشيء، و أمتا أنته لابدّ أن تتجزّى ذاته الى عنصر و صورة، فلا قيل: «لمّـا كان معني العنصر هو الذي فيه قرّة وجود الشيء و القوّة هيهنا بمعني الامكان و الامكان بما هو امكان لايقتضي حصول الشيء، فسلابد للحصول و الوجود من أمر آخر يقتضي ذلك، و المقتضي للوجود هو معني الفاعل، فلايكن أن يكون شيء واحد من حيث هو واحد عنصر أو فاعلاً، فكل ما يتصف بأمر زائد فلابد أن يكون ذا فاعل غير ما هو القابل.

فان قلت: فما تقول في لوازم الماهية سيّم الماهية البسيطة، حيث تكون مسقتضية بنفسها <sup>4</sup> لما تتصف به من اللوازم، فالفاعل و القابل هناك شيء واحد؟

قلنا: المراد من العنصر ما لايجب حصول المقبول فيه حتى تكون النسبة بسينهما بالامكان، فهو الَّذي لايمكن أن يكون فاعلاً، و أمنا مطلق الموصوف بشيء فـذلك لاينا في كونه فاعلاً و قابلاً، و لذلك قال الشيخ في تعليقاته: إنَّ عنه و فيه في البسيط شيء واحد، فالمفالطة هيهنا نشأت من اشتراك لفظ القابل. تارةً بمعني المستعد، و تارةً بمعني الموصوف، و ليكن هذا في ذكرك كي ينفعك في كثير من المواضع م انتهى كلامه.

و فيه نظر؛ لأنته اذا جؤز أن يكون الشيء مقتضياً تاتاً لما يحلّ فيه، فلم لايجوز ٢ أن يكون مقتضياً له بشرط؟ فاذا وجد هذا الشرط كان يحدث الحال فسيه، و اذا لم يوجد لم يحدث، فكان ٧ نسبته الى هذا الحال بالامكان مع أنته يكون فاعلاً له سن

۲. کذاء و الظاهر: فلذا

<sup>1.</sup> ف: نفسها

١. ص: + له

٨. في المصدر : فقد ٣. ص : وكل

<sup>0.</sup> تعليلة الهيات الشفاء / ٧٤٧

دون حاجة الى تجزُّ فيه.

و الحاصل: أنّا نقول أنّ قوله المراد من العنصر ما لا يجب حصول المقبول فيه حقى تكون النسبة بينها بالامكان [1]: إن أراد أنّ المراد بالعنصر اما تكون نسبته الى المقبول بالنسبة الامكانية من دون اقتضاء أصلاً، فحينئذ مسلّم أنّ العنصر بهذا المعني لا يمكن أن يكون فاعلاً، بل لابدّ من شيء آخر لكن الاينفهم، لأنهم يتّفقون في كلّ شيء لا يكون لازماً لشيء. و حاصلاً فيه أن يكون ذلك الشيء فاعلاً، بل يوجبون له فاعلاً آخر. و على هذا لا يتمّ ذلك، اذ يجوز أن يكون في بعض تلك الأشياء اقتضاء ناقص بالنسبة الى ما يحلّ فيه.

[۲]: و إن أراد أنّ المراد به ما لا يكون فيه اقتضاء تامّ، فحينئذ نقول: اذا جاز أن يكون في الهلّ اقتضاء تام آ بالنسبة الى ما يحلّ فيه من دون احتياج الى أمر آخر، فلم لا يجوز أن يكون فيه اقتضاء ناقص بالنسبة اليه؟ و هذا أن لم يكن أولى من الأوّل في الجواز فلم يكون أنقص منه، و هل هذا الفرق الا تمسّف ظاهر و تكلّف واضح لا تشهد به بدية و لا برهان ا؟

ثمّ قيل متصلاً بما نقلنا عنه: «فاذا تقرّر ذلك فاعلم أنته قد تصدر عين بعض الأجسام حركات و أفعال بنفسها، لالأجل سبب منفصل محركة الحجر الى تحت و حركة النار الى فوق آل ب - ١٧٩ فظن في مثل هذه المواضع أنّ الشيء متحرّك اليه بنفسه بمني أنّ ما هو الحرّك هو بعينه ما هو المتحرّك حركة واحدة، و هذا ظنّ فاسد بيّن فساده في مواضع من كتب الشفاء أو غيره من أنته لا يجوز أن يكون شيء واحد فاعلاً و قابلاً لشيء واحد من جهة واحدة، من غير أن يكون ذاته متجرّية بأن يكون

٦. ق ، م : لكنّه

٤ ص: فهمنا . ك: فهذا

٦. ق: لحوق

١. ك : ـ ما لايجب ... بالعنصر

ج. ص: - نام

ە. م : ينقصل

٧. ق : ٠ مثل

فيه جزء فاعل و جزء قابل.

و المراد من العناصر في قوله: «و ما كان من العناصر و القــوابــل» مــايشمل ا الأفلاك و غيرها. لا المعني العرفي. و هو الأربعة الَّتي تحت الفلك. اذ ما من جسم الَّا و يوجد فيه سبب قابلي لما يحدث فيه، اذ البرهان قائم على أنَّ كلَّ جسم قابل للحركة و أُقلُّها الوصفية، فكلُّ جسم يصدق عليه أنته عنصر بالقياس الى ما يحدث فيه، ثمُّ اذا تحرَّكت الأجسام لابمبدأ "منفصل كان الفاعل و القابل جميعاً غير خارج عنها، و لايكن أن يكون الهزك فيها عين ما هو المتحرّك، فلابدّ فيها من تركّب من عنصر و

و اعلم أنَّ البراهين في ذلك كثيرة أ. و أحدها: ما مرَّ من اختلاف جهتى القوَّة و القعل.

و ثانيها: انَّ الجسم لوكان متحرَّكاً لذاته امتنع سكونه، لأنَّ ما بالذات يهق بهقاء ° الذات، و اللازم باطل، فكذا الملزوم.

و ثالثها: لو تحرُّك المتحرُّك بذاته كانت أجزاء الحركة مجتمعة ثابتة. لأنَّ معلول الثابت ثابت، و التالي باطل، و الله لم تكن الحركة حركة.

و رابعها: لوكان متحرّكاً لذاته ، فلايخلو [١]: إمّا أن يكون له مكان أو وضع أو حالة من مقولة مّا تقع الحركة فيها ملائمة ٧ [لها]؛ [٢]: أو لا يكون.

فعلى الأوّل: لم يكن طالباً لذلك المكان أو ما يجرى مجراه، فلايكون متحرّكاً اليه. و على الثاني: اذا كانت الحركة إلى ما يلاغه، فاذا وصل اليه سكن، فللأتكون الحركة ذاتية. و الحاصل: انَّ الحركة إن كانت ذاتية للمتحرُّك أستنع السكون، و

> ٢. ق ، ص : تحرك ١. ص: يشتمل

1 ق: كثير ٣. ق، م: لعبدأ

٦. ق: لذاته و هكذا بمض النسخ. ٥. ص: بقاء ٨ ص : للتحرك

٧. ك: يلائمه

VTT

اللازم باطل بالبرهان و الوجدان.

و خامسه: و تحرّك الجسم لأنته جسم، لكان كلّ جسم متحرّكاً، لأنّ الجسم كها سبق طبيعة نوعية، و اللازم باطل. و أن تحرّك لأنته جسم مخصوص فالحرّك هو تلك الخصوصية و المتحرّك غيرها، لأنّ الجسم بما هو جسم قابل للحركة.

و اعترض على الوجوه الثلاثة بعد الأوّل بأنته أ ليست الطبيعة محرّكة لذاتها مع أنتها لاتحرّك أبداً و لاتبقي الأجزاء المفروضة و لاتجتمع و هي طالبة مكان مسعين ينتهي اليه و يقع السكون؟ فلم لايجوز أن يكون الجسم محرّكاً لذاته و متحرّكة بذاته؟ وان لم يلزم شيء كما ذكرتموه.

فلئن قلتم: ان الطبيعة انتها تقتضي الحركة بشرط حالة منافية أو زوال حالة ملاغة، فتتجدّد أجزاء الحركة لأجل تجدّد القرب و البعد من تلك الحالة الملاغة، و السكون انتها يحصل عند الوصول الى الملاغ، و العلّة إن كانت في ايجابها معلولها متوقّفة على شرط لايستمر ذلك الايجاب لفوات ذلك الشرط فنقول: اذا جوزتم ذلك فلم لايجوز أن يكون اقتضاء الجسمية لذلك التحريك بشرط حصول حالة منافرة حتى تتجدّد أجزاء الحركة بسبب القرب و البعد الله – ١٨٠) من تلك الحالة المنافرة و تنقطع الحركة عند زوالها؟ و حينئذ لا يكن أن يدفع ذلك الا بأن يقال: لو كانت الجسمية لذاتها بطلت عالة محصوصة، كان كل جسم كذا و هذا هو الحجة الحامسة، فاذن يحتاج في تقرير تلك الطرق الثلاثة الى الاستعانة بالطريقة الرابعة، فلنتكلم عليها.

فنقول: كلُّ جسم لله مقدار و صورة و هيولي، أمنا مقداره: فهو الأسعاد الثلاثة؛ و لاشك أنتها طبيعة مشتركة بين الأجسام كلَّها. و أمنا الصورة الجسمية:

۲. ك : پتجدد د. ص : جسم

١. ق : منافشة . ك : متنافية

۲. ص: لم ٤. ص: يطلب ۲. څاه ك: ـ جسم

فلابد من اقامة البرهان على أنتها واحدة في الأجسام كلّها، و ذلك لأنتها لا يمكن أن تكون عبارة عن نفس القابلية بهذه الأبعاد، لأنتها أمر اضافي. و الجسمية من مقولة الحوهر، فكيف تكون نفس هذه القابلية ملك بل تلك الصورة عبارة عن ساهية جوهرية نازمها هذه القابلية.

واذا ثبت أنّ الجسمية أمر تلزمها عده الأبعاد فن الجائز أن يكون مختلفاً في الأجسام، وإن كانت مشتركة في هذا الحكم والأمور الختلفة يجوز اشتراكها في لازم واحد.

ثم أن سلّمنا أنّ الأجسام مشتركة في الصورة الجسمية و لكنّما غير مشتركة في مادّة الجسم، فهب أنّ الجسمية ليست علّة للحركة، فلم لا يجوز أن تكون هي مادّتها الخصوصة.

فان قيل المادّة فابلة ليست فاعلة كان رجوعاً إلى الحجّة الأولى.

أقول: هذه الأعتراض بتامه لصاحب كتاب الملخّص وقد تكلّم أيضاً في الحجّة لأولى بنا لافائدة في ايراد، بعد ما يكن دفعها بأصول مذكورة في هذا الشرح، و نحن مد دفعنا اعتراضه المذكور في كتاب الاسفار مستقصي من أراد فليرجع الى هناك!

لكن الّذي لابدّ من بيانـه هيهنا هو تتميم الحجج الثلاث من غير استمانة فيها باخجّتين السابقتين أ، و هو ان كلّ فاعل مستقلّ لايفتقر فعله الى قابل غيره فلايمكن أن يكون فعله مختلفاً و لامتفيّراً و لامتقطعاً مادام الفاعل موجوداً. فاذا فرض كون

٨ كذا في المصدر

ام الهذو

<sup>3</sup> ق : لر غ **م أ ق : تلزمه** 

ا من : الأص إيسيب

<sup>:</sup> رسميع : الاستثار ح ١٦٥

و م النافيين

الجسمية علّة مقتضية للحركة من غير موضوع مغائر لزم التوالي الثلاثة من امتناع السكون و اجتماع أفراد الحركة و عدم حدوث الحركة. أو كونها دفعية، و اللوازم كلّها باطلة بديهة. فكذا الملزوم.

بيان اللزوم: ما أشرنا اليه من أنّ السبب للشيء اذا كان محض الفاعل الموجب كان حكمه هذا الحكم. و ليس معه ما يزيله عن حكم، اذكلّ ما يفرض فيه يكون نفسه و الا يلزم خلاف المقدّر ، حتى أنّ الجسم لو فرض كونه سبباً فاعلياً لمقداره بلا قابل غيره، أو قابلاً له بلافاعل غيره، لم يمكن أن يكون جزؤه المقداري مخالفاً لكلّه، و ذلك لعدم سبب الاختلاف، فحينتذ لم يكن المقدار مقداراً؛ اذكلّ مقدار لابدّ أن يكون جزء، مخالفاً لكلّه.

فعلم من هذا أنته اذا لم يكن الفاعل و القابل آ أمرين متفائرين لا يكن حصول الاختلاف في الأفاعيل أصلاً. و أمنا اذاكان العنصر غير [ب - ١٨٠] الفاعل. فيمكن الاختلاف فيها بحسب لحوق أمور عارجية، فان العنصر من حيث هو عنصر شأنته الامكان فقط. فلايقتضي شيئاً أصلاً، و لا يأبي عن شيء. و الفاعل اذا كان بسيطاً لا لايتضي الا غير مختلف ثم البرهان قائم على وجود المناصر و القوابل لتحقق المحدوث و على وجود المركات و الأقعال، فان كان السبب عنصراً فقط فلا يكن وجود الحادث، اذ التيء ما لم يجب لم يوجد، و اذا كان فاعلاً فقط فلا يكن التغير، و اللازم في كلا القسمين باطل؛ فبق أن يكون السبب اثنين متفايرين.

أحدهما: الثابت الموجب للبقاء.

و التاني: المتفيّر الممكن الزوال بسبب آخر غير الفاعل المقتضي للزوال. و من جوّز كون الصورة الجسمية أو شيء آخر مجرّداً عن المادّة يفعل شيئاً ستفيّراً. فسقد

١. ص : تفرض ٢. ق : المقدمة

٣. ق : واقعاً £ ص : أمر

a. ص : بسيطاً ٦. ص : المستغلى

أثبت المادّة من حيث نفاها و هو لايشعر»¹. انتهى كلامه.

و أنت خبير بأنّ ما ذكره في جواب اعتراض صاحب الملخص لا يرجم الى طائل، لأنته [١]: ان أراد أنّ الفاعل المستقلّ الذي لا يتوقّف فعله على شيء آخر غيره أصلاً لا يختلف فعله و لا يتغيّر و لا ينقطع مادام موجوداً، فهو مسلّم، لكن ما نحن فيه لا يلزم أن يكون كذلك، اذ المفروض أنّ الفاعل ليس له قابل غيره، لا أن ليس له شرط و نحوه أيضاً غيره. فقوله: «اذ كلّ ما يفرض فيه يكون أن فسه و الله يملزم خلاف المقدر»؛ باطل.

[۲]: و ان أراد أنّ الفاعل الذي لايتوقف فعله على قابل آخر غيره و أن توقف على أمر آخر غيره و أن توقف على أمر آخر غيره لايختلف فعله و لايتغير و لاينقطع، فهو ممنوع؛ بل هو أوّل النزاع و لاشاهد عليه أصلاً من بدية أو برهان.

و ما ذكره من أنّ الجسم اذا فرض كونه سبباً فاعلاً لمقداره بل قابل غيره لم يكن أن يكون جزؤه المقداري مخالفاً لكلّه، فكلام أيضاً لامحصل له، اذ لاأدري ما وجه ذلك؟ و لا أعلم أنّ القائل ما يفعل في أمر هذا الاختلاف لايكن أن يفعله الفاعل.

و بالجملة التصديق بهذه الأمور يقتضي مذاقاً آخر و طوراً على حدة، و عقولنا ممّا لايحتمله، و عليك بالتثبّت و اياك أن تذعن شيئاً بمجرّد قول غيرك حتّى تشهد به نفسك، و لاتكون لها فيه ربية <sup>٨</sup>

[10/287] قوله: و قد علمت أنَّ الشيء الواحد ... .

قد علم في الطبيعيات.

۲. ق، ك، م: يكرن

ۇ من: عليە

٦. ص ، ك : لها فيه مرية

١. تعليفة الهيات الشفاء / ٧٤٧ ـ ٢٤٨

٦٠ ص: يعينه

ە. ق : بالنمب

٧. الشفاء ، مماع الطبيعي / ١٣

### (٢/٢٨٣] قوله: و عند الطبيعة على طريق التسخير بنوع.

قيل: «كلَّ ما يصدر اعن قوّة عالية بتوسط قوّة سافلة متقوّمة بتلك العالية تكون فاعلية السافلة تسخيرياً. و الفرق بين التسخيري و القسري بأنّ المقسور من الفاعل غير متقوّم بالقاسر، و المسخّر منه متقوّم بما يسخره "».

# [٤/٢٨٣] قوله: و قد تكون الغاية في بعض الأشياء ....

قيل: «و اقول في هذا التقسيم نظر، فان سألت الحق فالغاية بالحقيقة دائماً يجب أن تكون امراً عائداً إلى ذات الفاعل بما هو فاعل، لأن غاية الشيء تمامه و كهاله. و الذي ويظن به أنته في القابل ككون الحجر في مركز العالم فهو كهال للطبيعة الأرضية و كون النامي في غاية النشو غاية مطلوبة للقوّة المنمية التي الله - ١٨١] في النبات أ. و كذلك من كذا كون المتحرك الارادي في حير ملائم لبدنه مطلوب لنفسه المحرّكة له، و كذلك من فعل فعلاً لرضاء مفلن لابد أن تكون غاية فعله و الداعي له عليه أمراً يعود الى نفسه كعلمه المرضاء الخان أو فرحه بذلك أو ما يجري هذا المجرى»، انتهى.

و لا يخنى أنّ مراد الشيخ من الفاية الّتي قسّمها الى الأقسام الّتي ذكرها ليس ' ا الفاية الأخيرة و الفاية بالذات. بل أعم من أن تكون غاية أخيرة و بالذات. أو لا: و على هذا لاايراد على تقسيمه لها جذه الأقسام.

١. ص ، ك ، م : صدر ٢. ك : السافل

۲. ك: سخره

2 لم نعثر عليه في تعليقة الهيات الشغاء / ٢٥٠ ـ ٢٥١ . لكن قبارن تبعليقة مبلااوليناه ، الشيغاء / 42٨، الطبيع

العجرى. ٥. ص ، ك : فالذى

٦. ق : الباب ٧. ك : بنضه

٨ ص : يرضيا ٨ ق : يجمله . ص : كفعله . ك : كثيله

١٠ ص: لرضاه. ١٠ كذا

# [الفصل الخامس] [في اثبات الغاية و حلّ شكولًا قيلت في إبطالها...]

[١٥/٢٨٣] قرله: و أنَّ هيهنا ما هو عبث ....

أي لم يبيّن بعد أنّ كلّ تحريك قله غاية ما؛ و الحال أنّ هيهنا ما هو عبث و ما هو اتفاق، و يظنّ بهما أنتهما لاغاية لهما؟. قلابدٌ من إقساد هذا الظن و بيهان أن كلّ تحريك غله غاية مًا.

# [١٥/٢٨٩] قولد: لزم ذلك ضرورة أن يكون بحيث؟ تضرَّ الصالحين.

لايمنى أنته لو كان المراد أنّ مضرة الصالحين لازمة لوجود النار الذي فيه منافع كثيرة. فلابأس في وقوعها و إن كانت شراً ـ لأنتها لازمة للمخيرات الكشيرة، و لأحاجة الى ايصال عوض اليهم ـ فذلك قول مردود و مستلزم للظلم. و لكن اذا قالوا أنّ عوضها أيصل اليهم و كان غرضهم أنّ وجود مثل هذا الشر و إن كان يمصل عوضه أيضاً لابد أن يكون على سبيل اللزوم للخيرات الكثيرة، فلابأس به، و تفصيل

ا. في المصندر عان

۲.ق:لها غاق،ڭ:مرضا

٣ ق ، ١٤ ، م : . يكون بحبت

### الكلام فيه في تعليقاتنا على شرح الاشارات، الميراجع اليهاا

# [١٦/٢٨٩] قرله: و لنجب عن الشكّ المورد أفنقول ....

لايخني أنَّ هذا الشك أنتها هو على ثبوت الغاية لكلُّ فعل. و حاصله عــلي مــا صرّح به الشيخ أوّل الفصل: انّ الغاية هي ما يسكن لديها. و يجوز أن يكون لكلُّ غاية غاية الى غير النهاية. كما نشاهد في أشخاص الكائنات الذاتية " الى غير النهاية. و كالنتائج المترادفة ؛ و كحركة الغلك. و اذا كان كذلك فلاتكون غاية حقيقة، اذ قد علمت أنَّ الغاية ما تسكن لديا.

و حاصل جواب الشيخ: انَّ فيها ذكرته ليست غايات غير متناهية، بل انتها يقف على التفصيل الذي ذكره.

و قد قيل في هذا المقام: «هذا هو الجواب عن الشكُّ المورد من جهة تجويز عدم التناهى في العلل الغائية، و لابد في دفعه من مقامين:

أحدهما: اقامة البرهان على تناهيها و وقوفها عند غاية لاغاية لها ذاتية.

و الثانى: بيان أن المتعاقبات لا الى نهاية ليست هي بغايات ذاتية، بل عرضية.

أمَّا المقام الأوَّل فنقول: العلل التمامية هي الَّتي تكون مطلوبة لذاتها. فلو قدَّرنا عللاً تمامية لانهاية لها [١]: فإمّا أن يكون هبهنا شيء مطلوب لذاته، [٢]: و إمّا أن لايكون كذلك.

فان كان فيها ما يكون مطلوباً لذاته فقد انقطع التسلسل. و ان لم يكن فيها \* شيء ـ مطلوباً لذاته، فليس هناك علَّة تمامية. فثبت أنه أنه عبويز التسلسل في العسلل

۲. م : ۱۰ المورد

£ ص: المرادقة

١. المصدر ، ورق

٣. ص : الذهنية

التمامية رفع العلل التمامية و ابطالها.

و أمتًا المقام الثاني: فهو أنته ان قبل الحركة الفلكية غير متناهية، فإمّا أن يقال: لاغاية لها. أو يقال: غاياتها غير متناهية. وكلا إب – ١٨١} الوجهين على نقيض ما قلتموه»، انتهى.

و لايخنى ما فيه. فانّ غرض المشكّك نني الغاية. فكيف يقال في جوابه: انته يلزم عند تجويز التسلسل رفع العلّة التمامية. و هل مطلوبه اللّا هذا؟ نعم لو كان الكلام في تناهي العلل الغائبة و لاتناهيها لكان ما ذكره صحيحاً. لكن كملام الشميخ في أوّل الفصل ينادي على خلافه. فالصواب ما ذكرنا هذا.

فان قلت: انّ الشيخ ذكر في أوّل الفصل أنّ في هذا الفصل يثبت وجود الفاية في كلّ تحريك، و تحلّ الشكوك الّتي فيد، و لم يأت الاّ بحلّ الشكوك.

قلمت: يشبت في تضاعيف كلماته وجود الغاية أيضاً في كلّ تحريك؟. اذ ثبمت أنّ القوّة المحركة التي هي المبدأ القريب للحركة الابدّ أن تكون لها غاية همي ما يتنهي البه تحريكها. وكذا القوّة الشوقية التخيلية أو الفكرية و الحسركة انسها تكون طبيعية أو أرادية أو قسرية، يكون مبدأها طبع أو ارادة، و الطبيعة و الارادية تثبت لجميع الحركات.

مُ آذا كان السراد من الغاية هي ما يكون سبباً لفاعلية الفاعل فسلاشكُ في وجودها لكل فصل، و لاحاجة الى اثباتها؛ فافهم!

تعليقة الهيات الشفاء / ٢٥٧
 ك : . و تحل الشكوك تحريك

٦. ص: المحركة

دق:لها

۱. يعض النسخ : ترقع ۲. ص : يحل

٥. ص: للحركة

٧. م : ليت

٨. ق: + في

[7/297] قوله: و العلَّة الغائية هي في شيئيتها سبب لأن تكون سائر العلل موجودة بالفعل عللاً.

أي سبب لعلّية سائر العلل لا لأصل وجودها. هذا في الفاعل ظاهر، اذ العلّة الفائية علّة الفائية علّة الفائية علّة الفائية الفائية الفائية علّة لوجودها أيضاً. بل لايبعد أن يقال: انته لامدخل لها في الصورية و المائية، بل مدخليتها في وجود المائة و الصورة فقط. و يمكن أن يقال: تنقييد الشيخ بنقوله «عللاً» انتيا تظهر فائدته بالنسبة الى الفاعل فقط، لكن كلامه بعد ذلك ظاهر في خلافه؛ فتديّد !

# [١١/٢٩٢] قوله: و اعلم أنَّ الشيء يكون معلولاً في شيئيته ... .

لا يخنى أنّ المراد بالمعلول في الشيئية أن يكون نفس ماهية معلولة مع قطع النظر \* عن الوجود. و على هذا تكون العلّة بحسب الشيئية ما تكون نفس ماهية علّة مع قطع النظر عن الوجود ".

و أنت خبير يأن هذا المعني على تقدير صحّته لايتصوّر الآبين الشيء و أجزائه، ذهنية كانت أو خارجية، و أنّ العلّة الغائية لايتصوّر أن تكون علّة كذلك بالنسبة الى معلولها، بل علّتها بحسب الوجود الذهني. و لايكن حمل كلام الشيخ على أنّ مراده بالعلّة بحسب الشيئية و المعلول بحسبها ما هو أعمّ من العلّة بحسب الماهية و بحسب الوجود الذهني لقوله عمن ذي قبل بعد ان ذكر أنّ العلّة الغائية علّة <sup>0</sup> بحسب الشيئية، و كذلك أيضاً العلّة الغائية في وجودها في النفس قبل العلل الأخرى، فتنبّت!

۲. م : . النظر

٦. في المصدر: قالملة

٣. ص : .. و على هذا ... الوجود ٤. ص : .. لقوله / م : فقوله

ە. ق : ئلە

### (٢/٢٩٣] قوله: و الأجسام الطبيعية علَّة لشيئية كثير ....

قد علمت الحال فيها فها سبق.

[٥/٢٩٣] قوله: من جهة ما الصورة علَّة صورية مؤديَّة اليها.

وجه هذا التقييد غيرًا ظاهر على ما علمت. ثمّ في تخصيصه بــ «الصورة» أيضاً خفاء. وكأنته من باب الاكتفاء؛ فافهم!

[١٣/٢٩٣] قوله: فلايكون شيء من العلل الأخرى ... .

وكذلك لاتكون علية الغاية <sup>1</sup> لها<sup>ه</sup> أيضاً\ بحسب الشيئية <sup>٧</sup> بل بحسب الوجود^ فافهم!

[١٧/٢٩٣] قوله: في أن تكون عللاً مثل أن [الف - ١٨٢] تكون ... .

قد مرّ ما فيه.

[٧/٢٩٧] قوله: بل نقول أنَّ الغرض و المراد ... .

لايخنى أنّ المراد بـ «الفرض» إن كان ما يتشوّقه الفاعل، فالظاهر حينئذ أنّ كلّ غـرض لابدّ أن يكون كمالاً للفاعل، اذ ما لم يكن كمالاً بوجه لايتشوّقه الفـاعل. و على هذا يصحّ أن كلّ ما يفعل لغرض فهو ناقص.

١. ك : ما ٢. ص: تمييز

٣. في النسخ : أن ٤. ص : ذاله

ه. ص: . لها / م: . الغاية لها ١٠ ك: لاتكون عليَّة هذه العلَّة

٧ ص : الواجب / ك : شيئينها و ذاتها / م : . الشيئية

٨ ص: غيره /م: ، الوجود

و إن كان المراد به [ما] يفعل الثيء لأجله السواء كان متشوقاً للفاعل، أو لا: فعينئذ لانسلم أنَّ ما لم يكن أولى بالشيء لايصلع أن يكون غرضاً له لابد لنفيه من بيان. و تفصيل الكبلام في هذا المقام سوكول الى تعليقاتنا على شرح الاشارات؟.

### [١٧/٢٩٧] قوله: فيكون لاداعي؛ له الى ذلك ....

فيه منع. نعم لو خصّ الداعي و المرجّح بما يكون متشوّقاً للفاعل لكان الأسر كذلك.

# [٨/٢٩٨] قوله: و لذلك فان سؤال اللم لايزال يتكرر ... .

هذا بالنسبة الينا مسلم، اذ لنقصائنا لنا شوق الى أغراضنا. و ينتهي السؤال الى ما هو أولى بالنسبة البناء لكن ليس بمسلم فيها الايكون له شوق بالنسبة الى الأغراض.

ثمّ ان قيل: مراده ٧ بالفرض ما يتشوّقه الفاعل، فيرجع النزاع حينتذ الى اللـفظ لاالى المفي؛ فتأمـّل!

# [٤/٢٩٩] قوله: لا أن علماً واحداً يتناولها إلى [7/٢٩٩] توله: و ذلك.

لايخنى أنته لايظهر لهذا الكلام محصل معقول، و الاحتالات الَّتي تحصل منه في الذهن لايصلح لأن تكتب؛ فتدبّر!

٢. ق: للطبع

٦. ق: في

٤ م، ص: مام

١. ق : المراد بالقعل

۲. المصدر / ورق

٥. فى المصدر : و كذلك

٧. ق: مرادنا

# [٧/٢٩٩] قوله: فانَّها أيضاً قد توجد ....

يعني و ان لم تكن العلل الأربع مجتمعة في جميع العلوم لكنّها متفرقة في العلوم. فلابدّ أن يبحث عنها في هذا العلم: اذ مبادي كلّ علم سيتضح في هذا العلم'. و لايلزم أن يكون الجميع حاصلاً في الجميع، و هو ظاهر.

# [٨/٢٩٩] قوله: و لوكانت أيضاً في علم واحد ... .

لا يخفى أنّ هذا الكلام ليس مناسباً سياق البحث ، اذ "كان الكلام في أنّ هذه العلل و ان لم تجتمع في جميع العلوم حتى تكون سن الأسور العائمة الواقعة في موضوعات مختلفة للعلوم، لكن ذلك لاينافي ايرادها في هذا العلم، اذ لايلزم أن يكون ما يسورد في هذا العلم عبداً لجميع العلوم، بل المبادي المختصة بالعلوم الجزئية أيضاً يبحث عن وجودها في هذا العلم. و ظاهر أنته حيسئة لايناسب أن يقال: انتها و ان اجتمعت في علم واحد، فلم " يكن في قوة ذلك العلم أن يبحث عنها من حيث وجودها، بل انتها هو على ذئة هذا العلم الذي نحن بمصدده كها لايخفى.

### (٥/٧٠٠) قوله: و عارض للمشترك.

أي للموجود الّذي هو موضوع هذا العلم.

# [٨/٣٠٠] قوله: لكان أفضلها علم الغاية.

قيل: «لأنَّ موضوعه ـ و هو الغاية ـ أفضل من موضوعات العلوم الثلاثة؛ لأنَّ

١. ق : ١ اذ مبادي ... العلم

۲. ك ، م : الميحث ه ق ، م أد ك ن

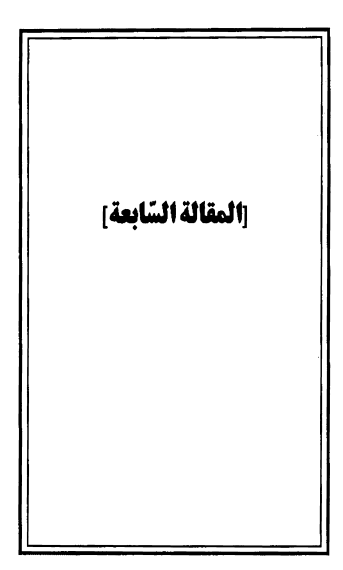
۳. م: و

٤. ق : + أن يكرن

٥. ص : و لم

العلّة الغانية هي الّتي جعلت سائر العلل عللاً كما علمت. و يشبه أن يكون ذلك العلم الباحث عن الغاية هو الحكة لاغير، لأنّ الحكة بالحقيقة هي العلم بغايات الأشياء و عللها التمامية التي بها تتم وجوداتها، فان المادة يكون وجودها بالقوة و بالصورة الحاصلة من الفاعل في القابل عصل أصل وجودها، ثم لايتم وجوده و لايكمل الآ الا بالغاية، و الشيء مع تمامه أولى و أفضل منه مع نفسه. فالعلم الباحث [ب - ١٨٢] عن غاية الأشياء هو العلم التام، فهو الحكة» انتهى.







# [الفصل الأول]

# [في لواحق الوحدة من الهوية و أقسامها، و لواحق الكثرة من الغيرية و الخلاف و أصناف التقابل المعروفة]

[٥/٣٠٣] قوله: في الامور الَّتي تختصٌ بالهوية.

أي بالوجود.

### [١٦/٣٠٣] قوله: فمن ذلك ما ا بالعرض.

يحتمل أن يكون المراد «بالعرض» مقابل الجوهر، أي يكون اتصادهما " بحسب الفرض، كالكيف و الكمّ و الاضافة و نحوها. و يحتمل أن يكون المراد مقابل الذات، و هو الظاهر بالنظر الى العبارة حيث قايسه على الواحد بالعرض، و قال في مقابله: «و أمنا الذي بالذات». لكنّ الأوّل أولى من حيث المعني، اذ الاتحاد في الجنس و النوع أيضاً اتحاد بالعرض بالمعني الثاني، اذ الانسان و الفرس و زيد و عمرو اتحادهما ليس بالذات، بل ما بعرض، و هو ظاهر.

فلو حمل لاعلى المعنى المقابل للجوهر وجب أن لايراد به المعنى المصطلح للذي

٩. م : دما ٢. ك : ايجادهما

بالعرض، بل يراد به ما يكون الاتحاد لابحسب أمر ذاتي. وكيفها كان لايناسب ذكر ما هو هو بالخواص بعد ما بالذات، فافهم!

> [٧/٣٠٤] قوله: و منه غير بالعرض. هذا أيضاً على قياس ما سبق".

### [٩/٣٠٤] قوله: و الغير قد يغاير بالذات.

بأن يكونا نوعين مختلفين غير مشتركين في جنس. أو بأن يكونا فردين من نوع واحد. بناءً على ما حقّقنا سابقاً أنّ الشخص هو مجرّد النوع باعتبار الوجود من دون أن ينضمّ اليه شيء آخر.

# [١٣/٣٠٤] قوله: فيستحيل أن تجتمع البتة؟ في موضوع واحد.

الظاهر أنَّ هذا ليس بديهياً و لابرهانياً. وكان الاستقراء و التفتيش يحكمان به.

[17/308] قوله: و وجه دخول العدم تحت السالبة غير وجه ذخول الغسـدّ تحت العدم.

لأنّ دخول العدم تحت السالبة باعتبار أنته سلب خاصّ، اذ قد قيّد باستعداد و دخول الضدّ تحت العدم ليس كذلك، اذ ليس الضدّ فرداً للعدم، بل الضدّ أمر وجودي ملزوم للعدم، فتفاير الوجهان.

١٩. ق : + قياس

البتالة الشامة

# [٥/٣٠٥] قوله: أو في وقته، أو لأنَّ وقته لم يجيء ...١.

كان الظاهر أن يقال: «لأنّ وقته» بدون «أو» و كأنـّه بدل لا ۚ في وقته. و حينئذ يكون ً مفاده ُ مفاد ما قلنا ُ أنـّه الظاهر ۚ .

### [٩/٣٠٥] قوله: لاالعين.

أي المعيّن الواحد. اذ<sup>٧</sup> بالنسبة اليها يكون البصر مفقوداً بتهامه في الأعور. و أمـّـا مطلق العين فحكم حكم الانسان يعينه.

### [١/٣٠٨] قوله: فإن ضادّت الشجاعة التهور.

أي قابلته.

### [٢/٣٠٨] قوله: بل انسّما تضاده العارض فيه ١٠...

هذا. أيضاً بمعني التقابل، اذ ليس بين المحمودية و الفيضيلة و بسين المكذَّمومية و الرذيلة تضادّ مصطلح.

ثمّ لا يحنى أنّ تضاد الشجاعة و التهور لا يلزم أن يكون بمجرّد ذلك، بل يكن أن يكون تضادها باعتبار المعني الحقيق، أي الموجودين اللذين لا يكن اجتاعها في موضوع واحد؛ لكن لا يعتبر بينها غاية الخلاف كما يحكم بالتضاد بين البياض و

١. ق ، ك : ـ الى آخره ٢٠ ص ، ك : + و

٣. ق: - يكون ٤. ق: - مقاده

ه. ص : نقلنا ٦. ك : ـ قوله أو في ... الظاهر

٧. م : أو المصدر : قادًا

٨ ص: مضاده ٨٠ في المصدر: قيها

الحمرة و الصفرة و نحوها على الشائع المصطلح. و هذا\ أولى ممّا ذكره الشيخ. و لعلّ الشيخ لم يذكر هذا الوجه للظهور.

# [۱۲/۳۰۸] قوله: و الأقرب إلى مشابهته فيه شيء من صورته.

هذا على سبيل التجوّز، و الّا فلايكون ّ شيء من صورة نوع في صورة نوع آخر [الف – ١٩٣]كيف و صور ّ الأنواع بسائط <sup>1</sup>!

# [۱۳/۳۰۸] قوله: و ذلك لأنته يصدق أن يقول ... .

تعليل لما ذكره من أنّ الضدين يكونان على قسمين، أحدهما: ما يكون بينهها متوسّط، و الآخر: أن لايكونا كذلك؛ و بيان لصدق حدّ التضاد اللذي هـو غـاية الحلاف على القسم الثاني ازالةً للوهم، حيث يتوهّم أنّ غاية الحلاف انتها يتصوّر اذا كان في البين خلاف أقلّ.

[12/308] قوله: لأنته إن كان اثنان فكلٌ \* واحد منهما في غاية ^ البعد عن الآخر.

لايخنى أنته يمكن أن تكون أفراد نوع منحصرة في اثنين، و يستلزم عدم كـلّ منهما وجود الآخر، و لم يوجد بينهما غاية الخلاف الّتي يوجد بين السواد و البياض مثلاً، بل يوجد بينهما مخالفة كمخالفة البياض و الحمرة و نحسوهما، أي مخالفة مسع مشابهة مًا، لابدّ لنفيه من دليل.

١. ص ، ك : لمهذا

٦. ق ، ص : + خلو ٤. ق : فيسائط

٣٠ ق : كيف تصور ٥. ق : . بكرنان

٦. ص: المتضاد

ق: ـ يكونان
 في المصدر: كل

٨ ص: الخلاف انما ... غاية

المقالة الشابعة

### [1/٣٠٩] قوله: فتكون المخالفات للواحد من جهة واحدة ....

قيه منع؛ لم لايجوز أن تكون صورة واحدة بسيطة مخالفة بالذات لصورتين. و كان مخالفيها لهما في مرتبة واحدة بحيث لايتصوّر بين المخالفتين تفاوت؛ و لانسلّم أنته حينئذ لابدّ أن تكون المتخالفات استفقة في صورة الحلاف و يكون نوعاً واحداً لا أنواعها المحترة . ألاتري أنّ البياض يخالف الحسمرة مثلاً، و اللون الآخر الّذي بعده عن البياض كبعد الحمرة، مع أنّ الحمرة و هذا اللون ليساً نوعاً واحداً، بــل هــا نوعان مختلفان؟

و القول بأنته لايوجد نوعان كذلك بالنسبة الى البياض خلاف الواقع، كيف و قد صرّح القوم بأنّ من البياض الى السواد طرقاً مختلفة!؟ و ظاهر أنّ هذه الطسرق متساوية النسبة الى البياض و السواد، فيوجد نوعان كيا ذكرنا.

# [٤/٣٠٩] قوله: و خصوصاً في البسائط.

كان وجه التخصيص: انّ البسيط ليس له الآ صورة أواحدة. فبعد لحوق الصورة يحصل النوع من غير انتظار شيء، و أمتا المركب فانّ فيه صوراً مختلفة على زعم الشيخ من يقاء صور العناصر في المركبّات.

و أنت خبير بأنّ هذا ممّا لايورث فرقاً بينها فيا نحن بصدده، اذ نوعية المركّب أيضاً باعتبار الصورة الأخيرة فقط، و لامدخل فيهــا للصورة الأولى، و كــان مــراد الشيخ الفرق بينهما بحسب بادي الرأي؛ فافهم!

١. ص : المخالفات

7. ك : انواعاً

٤. ص : ـ مع أنَّ الحمرة

7. ق: ـ الا انواعها كثيرة ٥. ص: النوع

٦. ص: المبورة

٧. ق: . في المركبات

# (١١/٣٠٩) قوله: فمثل هذا أيضاً يكون في الجنس.

أي مثل هذا المتوسّط عكون داخلاً في الجنس الّذي يكون تحته الطرفان.

# [١٢/٣٠٩] قوله: و اذا خرج من الجنس كقوله: لاخفيف و لاثقيل ٢.

يمني: انَّ الثقيل و الخفيف من جنس الجميم العنصري، و اللاخفيف و اللاثقيل ــ هو الفلك .. و هو ليس داخلاً تحت الجسم العنصري.

١. ق ، ك : التوسط

# [الفصل الثَّاني]

# [في اقتصاص مذاهب الحكماء الأقدمين في المثل و مبادئ التعليميات و السبب الداعي الي ذلك و بيان أصل الجهل الَّذي وقع لهم حتِّي زاغوا لأجله] .

[٩/٣١١] قوله: بل لمبادئها.

أي للأمور التعليمية كيا سيذكر.

[١٥/٣١١] قوله: فليس بجوز أن يكون ....

هذا منافي لما اشتهر أن أفلاطون لليمول بالبعد الجرّد الموجود.

[1/312] قوله: و أن لحقه لأنَّه مجرَّد عن المادَّة كانت المادّة مفيدة للحصر والصورة.

فيه منع ظاهر، ألاتري أنتهم يقولون: انَّ لحوق التناهي و التشكَّل باعتبار المادَّة، مع أنَّ المادّة " ليست مفيدة لها عندهم.

١. ق. ١ : هي

٣. م: ١ أفلاطون ٣. ف : مادة

### [١/٣١٥] قوله: غير مفارق.

يحتمل أن يكون [ب - ١٨٣] غير منوناً ، و يكون «مفارق» صفة له، أو خبراً بعد خبر؛ أو يكون «غير» خبراً لـ «هو» لا لـ «الخالطة» ، و يكون خبر «الخالط» «مفارق» بأن يكون المعني: أن مخالط من حيث هو هو مفاثر و سفارق لما يخالطه، بعني أنّ ما يخالط ليس داخلاً في حدّه و حقيقته، لا أن تكون ذاته منفكة عنه غير متقومة به. أو أنّ الخالط من حيث هو مغائر في الحدّ لما يخالطه يكون مفارقاً عنه، بمني أنته ليس ما يخالط داخلاً في حدّه، لا بمني أنته منفك عنه و غير متقوم به.

و يحتمل أن يكون غير منؤن بل مضافاً. و يكون المعني: انّ المخالط من حيث هو هو غير مفارق عمّا يخالط بمعني المفارقة في القوام، أي أن يكون منفكّاً عنه غير محتاج اليه في التقوم. لكنّه مفارق عنه بمعنى عدم دخوله في حدّه و حقيقته.

و على الاحتال الأوّل يكون قول الشيخ الّذي يفهم منه صفة للعدول، و عسل الاحتال الثاني صفة للسلب. لكن على أيّ وجه كان لانعلم وجهاً له، لأنّ السلب و العدول يجريان في كلّ من معنمي المفارقة المذكورين؛ و على المعني الأوّل يصحّ السلب و العدول جميعاً؛ و على المعنى الثاني "لايصحّ شيء منها.

لايقال: ان قولهم الماهية من حيث هي هي ليست الآهي، معناه أ؛ ان السلب لكن شيء متحقق في مرتبة الماهية، بمعني أنّ المرتبة ظرف لنفسه، كيا أنّ المخارج مثلاً يكون ° ظرفاً لنفسه، لابمعني أنّ السلب ثابت لها في تلك المرتبة لابمعني أنّ السلب ثابت لها في تلك المرتبة لابثبت لها شيء حتى السلب. و على هذا صحّ قول الشميخ أنشه «على جهة السلب لاعلى جهة العدول».

لأنتا نقول: لانسلَّم أنَّ معنى قولهم ذلك يكون أمراً سوى أنَّ الماهية من حيث

٣. ص: للخالط، ق: للمخالطة

١ ق:معدنا

٣. ص - ، صفة للسلب ... الثاني 4.4 : + ان

۵. ق. . پکون

٦. ص: الجزلية

هي هي لا يكون غيره داخلاً في ذاتها و لاعيناً لها، و أمتا أنتها تسلب عنها الأشياء في مرتبة ذاتها فلا، اذ لادليل على تحقق هذا السلب في تلك المرتبة. و ما ذكره الشيخ سابقاً؛ من أنته يجب تقدّم السلب على الحيثية لاتأخّره فقد عرفت وجهه سابقاً؛ سلّمنا أنّ معناه ما ذكرته، لكن لا يحنى أنّ ثبوت ذلك السلب في تلك المرتبة على أن يكون عدولاً لا يجعل معني العدول المفارقة في القوام الذي ذكره الشيخ، بل يكون بمعني المفارقة بحاله من عدم الدخول في الحدّ و الحقيقة، لكن يكون هذا المعني ثابتاً في تلك المرتبة. و أيضاً أي حاجة في مقامنا هذا الى أن يجعل السلب بحسب المرتبة وقي نضطر الى أن نجعله بمعني العدول، اذ يصح أن يقال: انّ سلب المقارنة بمني عدم الدخول في الحدّ حاصل للمخالط بالنسبة الى ما يخالطه في الواقع، سواء أخذ بنحو السلب أو بنحو الثبوت و العدول. و أمتا بمعني المقارنة في القوام فليس بمتحقق سلباً كان أو عدولاً، الآه أنّ يتكلّف و يقال: انّ قولهم الماهية من حيث هي هي ليست الآهي على وجه السلب. كأنته صار في الاصطلاح بهذا المغي، أي عدم الدخول في الحدّ هي على وجه السلب. كأنته صار في الاصطلاح بهذا المغي، أي عدم الدخول في الحدّ و و الحدول في الحدّ و و كا ترى؛ فتدترا

[9/310] قوله: و نعني بذلك أنَّ أيَّ واحد منها ... .

هذا بظاهره مما لا [الف - ١٨٤] معنى له كما لايخني.

و كان مراده أنّ أيّ واحد اذا جرّد عن الخصوصية و فرض أنته حصل في هذه المادة المخصوصة؟ كان هذا الفرد الخاص الّذي هو في تلك المادّة ــكيا أنّ في الممني الأخير أيضاً يكون المراد هكذا: أي أنّ أيّ واحدٍ اذا جرّد عن الخصوصية و سبق الى

۲. ص ، ك : معنى

<sup>£</sup> ق ، م : لاتضطرً

الذهن كان الحاصل منه أهذه الصورة.

و أنت خبير بأنّ المعني الأوّل هو الكلّية بمعني الاشتراك بين كثيرين كها مرّ سابقاً. و مع القول به لا وجه للعدول من مثل هذا المعني الظاهر الّذي يتملّق به الفرض كثيراً و يكون أشدّ تطابقاً و توافقاً لكلهات القوم الى المعني الأخير الّذي هو المطابقة الّذي ليس له جدوي أصلاً. و لاتطابق كلهاتهم مطابقة المعني الأوّل كها فعله الشيخ سابقاً، و قد مرّ الكلام عليه مفصلاً؛ فتذكّر إ

> [٥/٣١٦] قوله: و الرابع ظنّهم أنتا اذا قلنا أنّ الانسانية ... . لا يخف أنّ هذا مآله إلى الأمر الثالث.

۱. ق ، ص ؛ من

# [الفصل الثالث] [في ابطال القول بالتعليميات و المثل]

# [2/318] قوله: حتّى لولا هذا العارض لكانت لاتحتاج ....

يمكن أن لايقولوا بأنّ وجود التعليميات المفارقة لمجرّد احتياج الطبيعيات البها، بل يجوز أن يكون وجودها بسبب آخر و إن كانت محتاجاً البها أيضاً. فلايلزم ما أورده الشيخ.

# [٥/٣١٨] قوله: فيكون العارض للشيء يوجب وجود أمر ... .

اذا كان الفرض من وجود التعليميات المفارقة احتياج الطبيعيّات اليها و كان ذلك الاحتياج بسبب عروض العوارض للطبيعيّات، لايلزم محذور من جهة ما ذكره الشيخ من لزوم الدور، كها هو الظاهر. نعم لو كان السبب المقدّم على وجودها هـو احتياج الطبيعيّات اليها لكان الأمر كها ذكره، لكن يجوز أن لايقولوا بذلك، بل بأنته الغرض من وجودها. و الأولى أن يقال في بطلان هـذا الشـق انتهم يقولون باحتياج وجود الطبيعيات اليها. وكيف يجوز أن يحصل الاحتياج في يقولون باحتياج في

١. ق ، م : التعلميات

الموجود بسبب أمر عارض يكون متأخراً في الوجود؟ و لو أنسهم اكتفوا في احتياج الطبيعيات اليها باحتياج عوارضها اليها فلايلزم هذا المحذور أيضاً. لكتّهم كأنتهم لم يكتفوا به.

# [المقالة الثّامنة]



# [الفصل الأوّل] [في تناهى العلل الفاعلية و القابلية]

[٧/٣٢٨] قوله: وكذلك أن ترتب في كثرة غير مستناهية فسلم يسحصل الطرف ....

لا يخنى أن كون الكثرة الغير المتناهية في خاصية الوسط بمعني كسونها عللة و معلولة معاً، لا يقتضي سوى وجود الطرفين لها بمعني العلّة و المسلول، أي يسلزم أن تكون لها علّة و معلولاً؛ و هي كذلك؛ اذ معلولها المعلول الأخير و علّتها ما فوقه، و لا يلزم أن يكون لها طرفان بمعني أنتها ينتهي اليها، و كون طرقي الواسطة في الكثرة المتناهية كذلك لا يستلزم كون طرفيها في الكثرة الغير المتناهية أيضاً كذلك، و مسن يدّعيه فعليه البيان.

فان قلت: الوسط لابدً له من طرف بهذا المعني الأخير، و هما متضائفان.

قلت: لانسلَم أنَّ الكثرة الغير المتناهية وسط بالمعني المسضائف للسطرف، انسها المسلَم إب - ١٨٤] أنَّ لها خاصية الوسط بمعني كونها علَّة و معلولة معاً، و مما ذكره الشيخ من البيان لا يلزم سوى ذلك، و هذا لا يستلزم كونها وسطاً بهذا المعنى المضائف

١. ص ، ك : ترتبب / ق : كذلك التأثير ثبت / م : ترتبت

٣. في المصدر : و لم ٢٠ . أن : خاصة

ه ق: خاصه

للطرف، و هو ظاهر.

[ ١١/٣٣٠] قوله: و لماكان قد علم فيما سلف أنَّ الشيء المتناهي ....

لايخنى أنّ بما اقد علم فيا سلف لايملم الّا أنّ الشيء لايكن أن يكون له موضوع قبل موضوع من هذا القبيل الى غير النهاية؛ و أمتا أنته لايمكن أن يكون موضوع بعد موضوع من هذا القبيل فلا. و الظاهر أنّ مراد الشميخ اشبات وجمود التناهى على الوجهين كما لايخنى.

[١٤/٣٣٠] قوله: لأنَّ الأوَّل انسَما هو بالقوَّة الثاني لأجل المقابلة الَّتي بين صورتها ٢ ....

لايخنى أن كون الأوّل بالقوّة الثاني ليس الّا باعتبار أنّ سادّته تـقبل الشاني و تستمدّ له، و لامدخل فيه للمقابلة بين الصورتين. ثمّ كون تلك المقابلة سقصورة في الاستحالة على الطرفين ممنوع. و سيجيء الكلام فيه.

[١١/٣٣١] قوله: لم يجز أن تكون حركة الى الاستكمال بعد حصول الاستكمال أفيه.

ان الناني اذا صار علّة للأوّل فيا نحن فيه، أي بأن يفسد الناني الى الأوّل لا يلزم أن تكون الحركة الى الاستكمال بعد حصول الاستكمال، بل ما يلزم منه هو الحركة الى النقص بعد حصول الكمال، و استحالته ممنوعة و السند حصول الشبيب بعد الشباب و نحوه؛ فافهما

١. ق: مثا ٢. في المصدر : صورته

# [الفصل الثَّاني] [في شكوك تلزم ما قيل و حلّها]

#### [١٣/٣٣٣] قوله: فيكون المزاج فيها غير كائن ....

لم يرد به المزاج بالمعني المصطلح. لأنته كائن بعد زوال ضدّه الّذي هو الكيّفيّات الصرفة. بل المراد به الصورة التركيبية الكائنة أو الامتزاج؛ فافهم!

#### [2/33] قوله: فكأنته لما ستى كان له معنى ... .

هكذا وجد في بعض النسخ و ليس له معني ظاهر، و وجد في بعض النسخ المعتمدة: «لما شيء كان» و هو الصحيح. و على هذا «ما» إمّا زائدة، أو يكون شيء بدلاً عنها. و المعني: أنّ الكون من الشيء انتها يقال فيا كان شيء يكون له معني يدلّ عليه اسم و يزول ذلك المعني عند الحروج الى الفعل، كيا أنّ الصبي له معني يدلّ عليه اسم الصبي و يزول ذلك المعني عند الحروج الى الرجلية، فحينئذ يقال: انّ الرجل كان عن الصبي.

[١٠/٣٣٤] قوله: و يكون أيضاً انَّما المتكلِّم على السوضوعات الَّتي المرض.

هذا ليس شيئاً آخر غير ما سبقه.

[١٦/٣٣٤] قوله: فليس يجب اذاكان الهواء يستحيل في كيّفيّته الفاعلة ....

هذه العبارة ليست بجيدة؛ وكان الظاهر أن يقال: «أن ليس يجب اذا كان الماه تستحيل في كيّفيّته الفاعلة فتصير هواء أن تستحيل الهواء أيـضاً في تـلك الكـيّفية فترجع ماءً، بل يجـوز أن تستحيل في كيّفية أخرى فتصير عنصراً للنار، ثمّ كـذلك النار». الى آخر ما ذكر.

[2/43] قوله: لابما هو جوهر معروض له ما لاتقوم جوهريته.

كلمة «له» ليست متعلّقة بـ «معروض». بل خبر لما «لاتقوم» و الجملة صفة بعد صفة لـ «جوهر»، أو صفة لـ «معروض».

[١٢/٣٣٥] قوله: الآأن يكون جزءاً لذلك الشيء.

أي الشيء الّذي هو عنصره.

[١٢/٣٣٥] قوله: او لما الشيء كماله الطبيعي اذ يكون جزءاً لجوهر.

«الشيء» بدل عن «ما». و «كياله» مبتداء (الف - ١٨٥) خبره «أن يكون». و ضمير «كياله» راجع الى «ما». حاصله: انّ العنصر لايقوم بالفعل الّا أن يكون جزء

١. ق: لهما /م:كما

الشيء يكون كمال ذلك الشيء أن يكون جزء الجوهر. مثلاً أنَّ الهيولي لايقوم بالفعل الَّا أن يكون جزءاً للهاء مثلاً. و' الماء كهاله الطبيعي أن يكون جزءاً للياقوت مثلاً.

#### [١٣/٣٣٥] قوله: أو لآخر حكمه حكمها.

و في بعض النسخ «حكمه حكمه»، و هو الظاهر. و كلمة «أو» على هذا؟ عطف على «ذلك الشيء»، أي لايقوم العنصر بالفعل الآ أن يكون جزءاً لذلك الشيء. أو لجوهر آخر؛ كما أنَّ الجسم لايقوم بالفعل الَّا أن يكون جزءاً لماءً أو لجوهر آخس بدله، كالنار مثلاً.

# [٥/٣٣٧] قوله: و يشبه أن تكون الاستحالات الطبيعية لايمنع عنها هـذا

أى أن يذهب الى غير النهاية. و مراده بـ «الاستحالات الطبيعية» الاستحالات الكيَّفية، و الَّا فاستحالات الجوهرية تمتنع° عنده ذهابها الى غير النهاية.

#### (١٢/٣٣٧) قوله: و يتحرَّك الطبع به اليه.

ضمير «به» راجع الى «المزاج». و «اليه» الى «الصورة الحيوانية» باعتبار كونها كهالاً. ثمّ لايخنى أنّ بعد حصول المزاج لاتتحرّك المادّة الى الصــورة الحــيوانــية، بــل حصول الصورة الحيوانية مقارن٬ لحصول المزاج فقد هذه القسم من القسم الَّـذي تتحرّك المادّة الى الكمال ممّا لاوجه له.

۱. ن ، ک : أو

٢. ص ، م : للماء

۵. ص : يمنع

٧. ص ، م : معادل

٢. ق ، ك ، م : ـ على هذا

4 ك: لايمتنع

٦. في المصدر: صورة

و لو قيل: المراد بالمزاج الامتزاج، فعلى هذا لايصح أنّ الحيوان لايسرجم الى المزاج؛ و أيضاً عنصر الحيوان ظاهر أنته ليس المادة مع المزاج بأيّ سعني كان، اذ المزاج كيّفية عارضه لها، و انتها المنصر له العناصر مثلاً، و هي تتحرّك الى الكمال نحو الصورة الحيوانية معه ، و ثم تزل صورة العناصر عند حصول تلك الصورة مع أنتها ترجع الى صورة العناصر.

#### [۱۷/۳۳۷] قوله: و البساطة ليس متقوم جوهر العناصر ....

يعني أ: التقوّم عن البساطة كما لامدخل له في المقام. اذ لو كانت مقوّمة أيضاً لما كان يقدح فيا هو مراد الشيخ، اذ على هذا تكون البساطة و الاستزاج مـن قـبيل الصورة المائية و الهوائية حيث يستحيل كلّ منها الى الأخرى: فافهم!

#### [٢٠/٣٣٧] قوله: فاذن كون الحيوان يتعلَّق بكونين.

قد عرفت ما فيه.

#### · (۲۰/۳۳۷] قوله: و لكلّ واحد منهما حكم يخصّه من وجوب التناهي.

ظاهره: انّ كلاً من هذين الكونين يجب أن يكون متناهياً. و أنت تعلم أنّ الكون الأوّل منها من قبيل الاستحالات الطبيعية الّتي حكم الشيخ عليها آنفاً بأنتها لايمتنع ذهابها الى غير النهاية، و حمل الكلام على أنّ لكلّ واحد منها حكم يختصه من وجوب التناهي و عدمه بعيد، مع أنّ قوله: "هفهو داخل أيضاً في القسمين المذكورين»، يأبى عنه كها لا يخنق.

۱. ق: . سه

٦. ق : لم تبدل

٢. كذا، في المصدر : لبست

£ ص: معتی 3. [۲۱/۲۲۷]

٥. ك : منها

المقالة الثَّامنة ٢٦٩

[١٨/٣٣٩] قوله: فالجواب عن ذلك لأنّ عنصر قوامه جبزء مسنه و هسو " معه ... .

أنت خبير بأنّ القبم الأوّل من القسمين المذكورين أيضاً من هذا القبيل، فكان ينبغي أن لايذكر هذا القسم أيضاً، الآ أن يفرق بينها بأنّ هذا القسم يشمل ما اذا ذهب الموضوعات إب - ١٨٥] في المستقبل الى غير النهاية، لكن قد علمت أنته على هذا لايتم ما ذكره في أبطاله من أنته قد علم فيا سلف تناهي الأسور الموجودة بالفعل؛ فافهم!

[19/229] قوله: على أنّ من بلغ أن يتعلّم هذا العلم .... هذا ليس أمرأ آخر سوى ما ذكره قبله، كما لايخق.

[٥/٣٤٠] قوله: وكلّ تغيّر من الّذي بالذّات فهو في مضادّة واحدة. هذا ليس ببيّن و لايبيّن.

أبي المصدر: الله عند الله عنه الله

١. ق : بالذات

۲. ص ، ک : فهر

#### [الفصل الثَّالث]

# [في ابانة تناهي العلل الغائية و الصورية ...]

[١٦/٣٤١] قوله: فهو اذأكذلك من جهة ما هو ذو غاية ... .

فيه بحث، اذ كون الفعل العقلي محصور الغاية باعتبار أنته فعل يؤم ابه الفاعل الغاية الفاعل الفاعل الفاعل الفاعة لايستلزم أن يكون كل ذي غاية كذلك؛ لجواز أن يكون القصد كالله مدخل في الحصر و الانقطاع. على أنتا نقول: لعلّ أن يكون القصد العقلي الفط كذلك، لاكلّ قصد، فافهم!

#### [١٠/٣٤٢] قوله: و له عدم يستكفّه في ذاته مطلق.

قد <sup>4</sup> عرفت معني هذا الاطلاق فيا سبق <sup>6</sup> في بحث الحدوث الذاتي. و يمكن أن يكون المراد به أنته عدم مطلق معرّى عن الوجود، اذ العدم السابق بالزمان يكون مع وجود المادّة بزعمهم. أو يكون المراد ما سيذكره بعده من أنته «ليس انتها يستحقّ العدم»، الى آخره.

١. يڙمُ : يقصد

2. ك : الفعلى

7. ق : ـ العناية 2. ص : ـ قد

ة. الى هنا قد تمَّت النسخة «م».

المقائلا الفّامنة

#### [١٣/٣٤٢] قوله: فليس جزء منه يسبق وجوده بالقياس الى هذا المعنى.

هذا الكلام ممّا لايظهر له معني محصل. اذ كها أنّ باعتبار الحدوث الزماني بعض الأجزاء يمكن أن يكون سابقاً على وجود الكلّ، فكذلك بـاعتبار الحـدوث جمـيع الأجزاء سابق على وجود الكلّ بالذات. الآ أن يكون المراد أنته ليس لبعض الأجزاء سبق زمانى باعتبار هذا الحدوث؛ و هو كها ترى.

#### [١٦/٣٤٢] قوله: فذلك هو ....

الظاهر أنَّ ما ذكره قبل هذا من معني الابداع هو أعمَّ من هذا، لأنته كان ايجاد ما يستحقّ العدم لذاته، و هو أعمَّ من أن يمكن العدم من جوهر الشيء، أو لا: و كان مراده: انَّ ذلك هو الابداع المطلق، و ما ذكره سابقاً هو مطلق الابداع ، لكن ساسيذكره بعيد هذا كأنته لا يلائمه.

## [١٨/٣٤٢] قوله: لأنَّ المحدث هو الَّذي كان بعد ما لم يكن ... .

لا يخفى أنّ مراد الشيخ هيهنا غير معلوم، لأنّ مراده إن كان بيان الاحداث في الاصطلاح هو إيجاد الشيء بعد ما لم يكن بعدية بالذات، أعمّ من أن يكون بالذات أو بالزمان؛ و ليس معناه الايجاد بعد العدم بعدية بالزمان فقط. فعلى هذا لامعني لقوله: «فيكون الاحداث عن الليس المسطلق و هو الابداع باطلاً»، اذ بمجرد كسون الاحداث في الاصطلاح الايجاد بعد العدم بالزمان لايلزم كون الابداع \_ أي الايجاد ألى يكون بعد العدم \_ بالزمان باطلاً. غاية الأمر أن لايقال له الاجداث الآ أن يتكلف و يقال: مراده أنته يلزم أن لايقال بمثل هذا الايجاد احداثاً، و

٩. ص: بين ٦. ص: الكلِّي

٣. ق : . و ما ذكره ... الابدام ٤ في المصدر : اذ

#### هو کیا تری.

و إن كان مراده أنَّ الاحداث بالمعني المذكور متحقَّق في جميع المكنات فهذا ممّاً يكفيه '.

# [٣/٣٤٣] قوله: فإنَّ الأثر ۚ الَّذِي للشيء من تلقاء نفسه.

كما قال فيا سبق في بحث إلف - ١٨٦] الحدوث الذاتي، و لامدخسل فيه لقوله النه لو أو يكن كذلك يكون «الاحداث عن الليسس المطلق إو هنو الابتداع] باطلاً»، بز الا أربط له حينئذ بالمقام أصلاً.

ب أصل مراده الردّ على من يزعم أنّ الايجاد و الاحداث هو اخراج الشيء من العدم السابق بالزمان الى الوجود، و لامعني لهما سوى ذلك. و يكنون محمل كلامه: الذّ الاجباد الذي يكون بعد العدم المطلق أولى بأن يكون ايجباداً، و هو أيضاً كما مراد المدم المطلق أولى بأن يكون ايجباداً، و هو أيضاً كما مراد المدم المطلق أولى بأن يكون ايجباداً، و هو أيضاً كما مراد المدم المطلق أولى بأن يكون ايجباداً، و هو أيضاً كما مراد المدم المطلق أولى بأن يكون الجباداً، و هو أيضاً كما مراد المدم المطلق المراد المدم المطلق المدم المطلق المدم المدم المطلق المدم المطلق المدم الم

٧٠: ﴿ ٢

ه و درکون

المدين هذه الحاشية الشريقة بيد الأفقر الولوي حامد بن مهدي الناجي الاصبهائي ، تجاوز الله عنهما
 إلى لمنة الرابعة من الشعبان المعظم سنة ١٤١٩ ه. أن على هاجرها آلاف العجبة و الثناء.

# فهرس المطالب وفق الهيأت الشفاء

| ٩           | المقالة الاولى:                                                   |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|
| w .         | الفصل الأوَّل: في ابتداء طلب موضوع الفلسفة الأولى                 |
| ۳۹ .        | الفصل الثانى : فصل في تحصيل موضوع هذا العلم                       |
| 110         | الفصل الثالث: في منفعة هذا العلم و مرتبته و اسمه                  |
| 105         | الفصل الزابع : في جملة ما يتكلُّم فيه في هذا العلم                |
| ۱٦٠         | الفصل الخامس : في الدّلالة على الموجود و الشيء و أقسامهما         |
| 477         | الفصل الشادس: في ابتداء القول في الواجب الوجود                    |
| 171         | الفصل السابع : في أنَّ واجب الوجود واحد                           |
| ۲.,         | الفصل التَّامن : في بيان الحقُّ و الصدق. و الذبِّ                 |
| 441         | المقانية:                                                         |
| ٣٢٢         | الفصل الأوّل : في تعريف الجموهر و أقسامه بقول كلّ                 |
| <b>7</b> 78 | النصل الثَّاني : فصل في تحقيق الجوهر الجساني                      |
| 794         | الفصل الثَّالث : في أنَّ المادَّة الجُسهانية لا تتموَّى عن الصورة |
| 4 7 5       | النما العامرة تتدع المستعمل المائنة في تتماليميد                  |

| حاشية الهيات الشّفاء |  | <br> | VV  |
|----------------------|--|------|-----|
| حاشيه الهيات الشفاء  |  |      | 444 |

| 224 | : वर्धी। ग्राह्म।                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 110 | الفصل الأوَّل: فصل في الاشارة الى ما ينبغي أن يبحث عنه          |
| ioi | الفصل الثَّاني : في كلام في الواحد                              |
| ٤٧٥ | الفصل الثَّالث: في تحقيق الواحد و الكثير و ابانة أنَّ العدد عرض |
| ٤٨٥ | النصل الرّابع : فصل في أنّ المقادير اعراض                       |
| 770 | الفصل الخناس : في تحقيق ماهية العدد و تحديد أنواعه              |
| 001 | الفصل الشادس: في تقابل الواحد و الكتير                          |
| ٥٦٠ | النصل الشابع : في أنَّ الكيفيَّات أعراض                         |
| ٨٢٥ | الفصل النَّامن: في العلم و أنته عرض                             |
| ٥٧١ | الفصل النَّاسع : في الكيفيات ألَّتي في الكيَّات و اثباتها       |
| ٥٧٦ | الفصل العاشر : في المضاف                                        |
|     | •                                                               |
| 714 | المقالة الرّابعة :                                              |
| 771 | الفصل الأوَّل: في المقدَّم و المتأخَّر و في الحدوث              |
| 777 | النصل الثَّاني : في التوَّة و الفعل، و القدرة و المعجز          |
| 77. | الفصل النالث : في النام و الناقص و ما فوق التمام. و في الكلُّ   |
|     | • • • • •                                                       |
| 751 | المقالة الخامسة:                                                |
| 777 | الفصل الأوَّل: في الأمور العامَّة وكيفية وجودها                 |
| 707 | النصل التَّاني : في كينيَّة كون الكليَّة للطبائع الكلَّية       |
| 378 | الفصل الثَّالث: في الفصل بين الجنس و المادَّة                   |
| 174 | الفصل الزابع : في كيفيته دخول المعاني الخنارجة                  |
| 774 | الفصا الخامس: فرالدع                                            |

| VV8 | الفهارس |
|-----|---------|
|     |         |

| AFF         | النصل الشادس : في تعريف الفصل و تحقيقه                       |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| 171         | الفصل السابع : في تعريف مناسبة الحدُّ و المحدود              |
| 141         | الفصل الثَّامن : في الحمدُ                                   |
| 777         | الفصل التَّاسع : في مناسبة الحدُّ و أجزائه                   |
| ٦٨٣         | المقالة السّادسة:                                            |
| ٥٨٢         | الفصل الأوَّل: في أقسام العلل و أحوالها                      |
| ٧           | الفصل النَّاني: في حلَّ ما يتشكك به على ما يذهب اليه         |
| 441         | الفصل الثَّالث : في مناسبة ما بين العلل الفاعلية و معلولاتها |
| ٥٢٧         | الفصل الزابع : في العلل الأخرى العنصرية و الصورية و الغائية  |
| ۷۲۸         | الفصل الخامس: في اثبات الغاية و حلَّ شكوك قيلت في إيطالها    |
| <b>Y£</b> Y | المقالة السَّابِعة:                                          |
| ٧£٩         | النصل الأوَّل: في لواحق الوحدة من الهوية و أقسامها           |
| ۷۵۵         | النصل الثّاني : في اقتصاص مذاهب الحكماء الأقدمين في المثل    |
| Y01         | الفصل الثالث : في ابطال القول بالتعليميات و المثل            |
| <b>771</b>  | المقالة القّامنة:                                            |
| ۷٦٣         | الفصل الأوَّل: في تناهي العلل الفاعلية والقابلية             |
| ٥٦٧         | الفصل الثَّاني : في شكوك تلزم ما قبل و حلَّها                |
| ٧٧٠         | الفصل الثالث: في ابانة تناهى العلل الفائية و الصورية         |

# فهرسالآيات

أو لم يكف بربّك أنته على كلّ شيء شهيد، ١٣١ خالق كلّ شيء. ٣٠ و اللّه على كلّ شيء قدير. ٣٠ سنرجيم أياتنا في الأفاق و في أنفسهم حتى يتبين لهم أنته الحق. ١٣١ او كان فيهما ألمة الااللّه لفسدتا. ٢٩٦

#### فهرس الاحاديث

أنته نعالى شيء لاكالأشياء، ١٨٢ .

# فهرس الكتب و الرّسائل

خلسة الملكوت. ١٦٣، ٢٢٣ رسالة الحدود و الرسوم، ١٣٧ رياض الرضوان، ٢٤، ٦٢ شرح الاشارات، ١٦٤، ١٦١، ١٦١، ٢٤٨ الشفاء، ٥، ١٨٧، - ٤٤، ٢٧٧ الشواهد الربوبية، ٢٩٠ القرآن، ٣٠، ٢٠٠ القرآن، ٣٠، ٢٠٢ المباحث المشرقية، ٣٣٤ المباحث المشرقية، ٣٣٤ المباحث المترقية، ٣٣٤ المباحث م ٢٠٢، ٢٢٠، ٢٩٠، ٢٩٠، ٢٩٠، ٢٩٠،

797.797

الحكمة العرشية، ٢٩٠

## فهرس الأعلام و الفرق

ابو البركات البغدادي، 227 اتباع الاشراقيين، ٢٠٩ ارسطاطاليس، ٢١٣، ٥٤٤ / المعلم الأوّل، ١٨٨ / توابعه ، ١٩٨ الاشاعرة، ٢٨٦ الاشراقيون، ٢٨٦، ٤٤٧ ، ٤٤٤، ٢٤٤ الماضل المتأخرين، ٨٥ ٨٧ افلاطون، ٥٥٧ اهل البيت / آله الأطهار المصومين، ٨ اعل الحق، ۲۲۸ الرامكة، ٦٤٩ بعض الحكاء، ٢١٣ بعض المتأخّرين. ٧٠١، ٧١٠، ٧١٣ بعض الحتقين، ٣٢٤ يعض المدفَّقين، ٤٦٤ بعض المعاصرين، ١١٥ چمنیار، ۲۵۵، ۸۸۸ المسكاء، ١٩٨، ٧٢٧، ١٣٢، ١٤٢، ١٨٢،

0 PY. VPY, 377, . 33, F33, T.V.

٥٥٥ / المكاء الالمين. ٧٨٧ / المكاء

الراسخين، ۱۹۷ / الحكيم، ۵۸۰، ۱۹۳ الحيام، ۹۳۳ الحيام، ۹۳۳ الحواتساري، حسين بن جمال الدين محمد ، الحواني، جلال الدين/ أجلّة المتأخّرين، ۹۱، ۱۹۰ / ۲۰۹ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ،

التلويحات، ٤٤٨ / صاحب المطارحات،

شاه سليان الحسيني الموسوي الصفوي، ٧

TAO

الشيخ الرئيس . ابن سينا، ٤ ، ١٢ ، ١٣ ، ١٧ ، · 7. 77. 67. 77. 47. 67. • 7. 17. 77. 17. 67. VY. 73. F3. A3. P3. · 6. / 6. 70, 30, 00, FO, VO, A0, PO, IF, TF. 25, 65, 55, VS, AS, • V, TV, 5Y, FV, 7A. 3A. 6A. FA. VA. PA. + P. ( P. 7 P. 32.22.00.30.00.00.00.00.00 111. 711. 311. 411. 811. 411. 171. .71. TY1. 371. FY1. VY1. 111 - 11, 111, 711, 711, 111, 031, 731, 731, 301, 601, 761, VAL 351, VEL AFL 371, 671, TY1, XY1, TY1, YA1, TA1, 3A1, **YAL AAL PAL • PL (PL 3PL** API. PPI. 1.7. 7.7. 2.7. 0/7. 7/7. V/7. X/7. P/7. •77. 777. 777. 277. FFF. VYF. ATT. PTF. 777, *177*, **777**, **777**, *177*, .37, 137, 727, 737, 337, 737, -07, 107, 707, 707, 207, 667, VOT. .57, 557, .77, 777, 177, 177, 677, FYY, AVY, -AY, IAY, 6AY, FAY, VAY. PAT. • PT. 1 PT. 7 PT. 3 PT. 797, 7·7, 3·7, 6·7, V·7, P·7. 11% 71% 71% F1% V1% A/% 277. *777. 777. 777. 777. 77*7.

777, 777, 337, 037, A27, 107, 20% 00% VOY XOY .FR. IFT. 77% 77% 37% 77% X7% X7% XV% **YYT, PYT, • AT, 7AT, 7AT, 3AT,** ዕለሚ *ና*ለሚ <mark>ሃ</mark>ላሚ ለሊሚ *የ*ለሚ *• የሚ* 197. 777. 387. 087. 887. . . 3. 1.3, 6.3, 7.3, 4.3, 4.3, 2.3, .13, 7/3, 7/3, 3/3, 6/3, 7/3, 173. 673. 573. 773. 473. . 73. 773, 373, 773, 473, .33, 733, V13, A13, .01, 003, 501, V03, AA3. PA3. • F3. 1 F3. 1 F3. FF3. AFB, FFB, -VB, TYB, AVB, IAB, 273. YP3. AP3. PP3. . . 6. Y . 6. 7.0, 2.0, 7.0, 2.0, 1/0, 7/0, 7/6, 3/6, 6/6, 7/6, 776, 376, YYD. AYD. PYD. TYD. AYD. PYD. 110. F10. V10. P10. 100. 700. 006، 000/ شريكنا السالف، ٢٣٤/ شيخ فلاسفة الاسلاميين، ٤ الشعازي، صدر الدين محسمد (قبيل)1، ١٤، ۵۱. ۸۱. ۰۲, ۲۲. ۷۲. ۰۳. ۲۳. ۳۳. ۷۳. · 3, 73, 73, 13, 03, V3, 70, 70, 00, 76, V6, A6, ·7, /7, YY, YY, YY, AY,

١. الَّا اعتبرنا آخر كلامه لمي الارقام

3.V. F.V. V.V. ./V. 7/V. 3/V. V/V, P7V, ·7V, F7V, V7V, ·3V, ٧٤٥ / مساحب القيل، ٢٣، ٩٣، ٥٥، 7/1.3/1, 77/.7/0, 7/0 الصوفية، ٢٨٤، ٢٩٦ الطبيعيون، ١٨ ٤، ١٨٧، ٨٨٨، ١٨٨، ٦٩٠ الطوسي، الخواجه نصير الدين الحقق ، ٣٤. 171. 171. 371. 771. VP1. KTT. 011 .V . 0 غاغة الفلاسنة، ٦٢٨ غبات الحكماء. 75، 77، 78، 27، 77، 76، 75, 14, 34, 14, 4·1, 4<sup>1</sup>1, 311, 011, YY1, 001, X01, P01, .F1, 7 . 7, 777, 477, 677, . 37 الفخر الرازي، ٢٤٧. ٢٨٦. ٣٤١ / الخطيب الرازي، ۲۱۷ / الامام، ۱۹۷، ۳۳۵، ۲۳۳. ٣٤٢/ صاحب المباحث المشرقية، ٣٣٤/ صاحب الملخص، ٧٣٦، ٧٣٤ النلاسنة، ١٨٦، ١٨٨ الفلاسفة الالميين، ٦٨٧، ٦٨٩ القدماء، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۳۸، ۲۳۷ القوم، ۲۳۷، ۲۳۹ قوم من القدماء، ٥٥٥ المتأخّرون، ۲۲۷، ۲۳۵، ۲۲۷، ۲۳۹، ۲۹۰،

140, 140, 140

3.1, 0.1, 311, 711, 111, 171, YT', ATI, PTI, 131, 731, A31. 161, 171, 771, 3**71, 371, -81,** 781. 111. 111. 111. 111. 7.1. 0.1. 7.7, F.7, 117, \$17, V/7, .77, 777. PTF. 737, 337, A37, FOT. 177, . VY, . 7YY, VYY, AVY, . AY, VAY. . FT. 1.7. T.T. 6.7. F.T. V.Y. P.T. 717, P/7, 077, P77, .77. VYT. -37, /37, 727, 337, 717. VOT. 177. 177. 177. AFT. 177. 677. 777. 777. 777. 777. 147. 787. 787. . . 1. F. 1. 3. V. 1. 1 · 2. //3. 3/3. A/3. • Y3. YY3. 773, 673, PT3, 773, 673, FT3, Frs. . 33. 133. 333. 732. V33." A33. F33. +63. TO\$. TO\$. DO3. ACE. POB. 173, 773, 073, VFS. A73, 273, 483, 483, 283, 683, · 13, 772, · · 0, A · 0, 110, 010, V/O. A/C. - 70, 770, 770, VYO, 170. 170. 110. 730. 700. 700. ACO, 100. 146, 146, 146, 466, 466, ... bit. fit. VIT. AIT. ATE. 775. 375. -35. VOC. PAC. 7-V. القهارس ۱۸۱

المتقدّمون. ۲۲۷ المتكلّمون، ۱۳۳، ۱۳۳، ۱۳۵، ۲۸۱، ۲۲۹. ۷۰۴ محمّد، ۸ المشاؤون، ۲۰۶، ۲۶۲، ۷۱۱ المشازّة، ۱۸۲

الملّيين، ٧٠٣

المنطقيون، ١٦٥، ١٦٦، ١٦٧، ٢٦٦ مير داماد / بعض السادة، ١٩٩، ١٩٦ / ٢٥٠ بمض الملياء، ١٩٤ / ١٠٥، ١٩٥ / ١٩٥٠ ميض سبادة الملياء، ١٣٤، ٢٥٥، ٢٧٥، ٢٥٠، ٢٨٠ / السيد ، ٣٤ / السيد ، ٣٤ نوح، ٧

#### بعض مصادر التحقيق

الاسفار، صدرالدين محمّد الشيرازي، ٩ ج، مكتبة المصطفوي، قم.

احلام الشيعة، الشيخ الأغا بزرگ الطهراني، ٦ج، اسماعيليان، قم.

امل الأمل

تعليقة السيّد الداماد على الشفاء، ميرداماد، في هـامش الشـفاء، مكـتبة المشكـاة بجامعة طهران، مخطوط، رقم ٣٤٢.

تعليقة الهيات الشفاء - الشفاء، الطبع الحجري.

التوحيد، الشيخ الصدوق، تحقيق السبُّد هاشم الحسيني الطهراني، منشورات جماعة المدرسين، قم.

حاشية الشفاء، ملا اولياء، هامش الهيات الشفاء، الطبع الحجري.

حاشية الشفاء، محمد باقر السبزواري، مكتبة المشكاة بجامعة طهران، مخطوط، رقم ٢٦٣.

[الحكمة] العرشية، صدرالدين محمد الشيرازي ، تحقيق غلامحسين آهني، ط ٢، مولى، طهران ١٣٦١ ه. ش.

الذريعة، الآغا بزرگ الطهراني، ٢٦ ج، دار الاضواء، بيروت ١٤٠٣.

الرسائل، الشيخ الرئيس ابن سينا، نشر بيدار ، قم.

رسالة الحدود ـ م الرسائل.

روضات الجنات، محمد باقر الموسوي (الخوانساري) ، ٨ ج ، اسماعيليان، قم. رياض العلماء، عبدالله الافندي، تحقيق السيّد احمد الاشكوري، مكتبة آيةاللّه العظمى المرحشي النجفي.

ريحانة الادب، محمد على مدرّس تبريزي، ٨ ج ، تبريز، ايران ١٣٨٧.

سلافة العصر، السيد عليخان المدنى الشيرازي، الطبع الحجري.

[شرح] الاشارات، الخواجه نصير الدين الطوسي، ٣ ج، ط ٢، دفتر نشر الكتاب، طهران ١٤٠٣.

الشفاء، الشيخ الرئيس ابن سينا، الطبع الحجري ، طهران.

الشفاء، الشيخ الرئيس ابن سينا، مراجعة الدكتور مدكور، ١٠ ج، مصر، اوفست مكتبة المرعشي، قم ١٤٠٤.

الشواهد الربويية، صدر الدين محمد الشيرازي، تحقيق السيّد جلال الدين الاشتباني، ط ٢، نشر دانشگاهي، طهران ١٣٦٠.

العروة الوثقى، السيّد احمد العلوي العاملي، مكتبة المجلسي الوطني بايران، مخطوط، رقم ١٧٨٦.

القاموس ، مجد الدين الفيروز آبادي، ط ٢ ، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤٠٧.

قصص العلماء، الميرزا محمد التنكابني، علمية اسلامية، طهران.

لطائف الأشارات، غياث الدين الدشتكي، مكتبة تراث المكتوب، تصوير المخطوط، بلارقم.

المباحث المشرقية، الامام فخر الرازي، ٢ ج، حيدر آباد، اوفست مكتبة الاسدى، طهران ١٩٦٦.

التجاة، الشيخ الرئيس ابن سينا، تحقيق صبرى كردى، مصر، اوفست مكتبة المرتضوى، طهران.

نور العرفاء في شرح الهيات الشفاء، السيّد عبدالعظيم اللنجاني، مكتبة السيّد شهاب الدين المرعشي، مخطوط، رقم ١٣٩٦٠. Āqā Hussain khānsārī

# Hāshiyatu Ilāhiyyāt AL-ShifĀ

Edited by: Hāmed Nāji Esfahānī 1999